
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 112 (2018)

Heft: 3

Artikel: "Die Hoffnung ist nicht verschwunden!"

Autor: Lots, Laura / Holenstein, Anne-Marie / Dietschy, Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-816530

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-816530
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Die Hoffnung ist nicht
verschwunden!»

^

f—j Neue Wege-Gespräch von Laura Lots mit Anne-Marie Holenstein, Beat Dietschy
CJ und Cédric Wermuth

:n3

PH
CO
<L>

o
00
nj
Q

50 Jahre nach ig68 diskutieren die Zeitzeugin Anne-Marie Holenstein,

der Achtundsechziger Beat Dietschy und der junge SP-Politiker Cédric

Wermuth über die Zeitenwende. Ein Generationen-Gespräch über
historische und neue Außorüche, Bewusstseinsveränderungen und das Erbe

der 68er-Bewegung.

Was verbindet Sie mit 1968?
Anne-Marie Holenstein: Ich bin

Jahrgang 1937. Ich verstehe mich als Zeitzeugin

des Jahres 68. Für mich war es nach
Abschluss des Studiums ein Jahr von
Suchprozessen. Meine Suche hatte viel
mit der Frauenrolle zu tun - 1968 kam
meine Tochter auf die Welt - und mit
meinem Verhältnis zum Milieukatholizismus,

der mich geprägt hatte. Ich habe
nach Öffnung gesucht. Fast zufällig bin
ich dann in die Erklärung von Bern (EvB;
heute: Public Eye, Anm. d. Red.) reingeraten.

Ich wurde 1969 eingeladen, das

Sekretariat aufzubauen: «Sie könnten
das ja daheim machen mit dem kleinen
Kind.» Die EvB hat mich politisiert. Dort
kam der Kontakt mit der 68er-Bewegung
zustande. Die Väter der EvB waren zwar
keine 68er, sondern gestandene Professoren.

Aber im Bewusstsein, das sich in
der EvB manifestiert hat, steckte viel,
was mit dem Aufbruch 68 zu tun hatte.

Beat Dietschy: Ich bin Jahrgang 1950.
Schon vor 68 habe ich eine gewisse
Politisierung erfahren. Marx und Marcuse
haben mich interessiert. Als Schüler ging
ich in eine Vortragsreihe von Konrad
Farner über Marx an der Uni Basel. 1969
habe ich mit dem Studium der Theologie

angefangen. Damals wurde die
politische Theologie, später die Theologie
der Befreiung diskutiert. Das hat mich

fasziniert und geprägt. Mein Herz hat
aber mehr noch bei der Philosophie
geschlagen, für Ernst Bloch. Später war ich
sein letzter Mitarbeiter. Das ist für mich
untrennbar mit 68, wo Bloch eine grosse
Rolle gespielt hat, verbunden.

Cédric Wermuth: Ich wurde erst 1986

geboren. Mein Zugang zu 68 ist deshalb
ein ganz anderer. Ich habe Politologie
studiert, da war 68 nie Thema, auch
nicht in der Schule. Kritische Theorie
und Marx sind aus dem Kanon gestrichen.

Das Bewusstsein in meiner
Generation für die Bedeutung von 68 fehlt.
Für mich kam der theoretische Bezug zu
68 erst mit der Auseinandersetzung mit
dem Poststrukturalismus, mit Focault.
Nach dem letzten Jubiläum 2008 wurde
mir bewusst, was der epochale Bruch
dieser globalen Revolte und auch die
theoretische Errungenschaft von 68 ist:
Das Zusammenbringen von Künstlerinnen-

und Sozialkritik. Also nicht ein
Protest gegen gesellschaftliche Entfremdung

auf der einen und ein Einstehen
für die Anliegen der Arbeiterbewegung
auf der anderen Seite, sondern beides

gleichzeitig. Es ist kein Zufall, dass mir
heute die 68er politisch näherstehen als
manche Junge.

Welches Erbe hinterlassen die 68er
nachfolgenden Generationen?

g Neue Wege 3/2018



A. Holenstein: Einspruch! Bevor ich
vom Erbe spreche, möchte ich erzählen,
wie ich 68 und seine Folgen
wahrgenommen habe. 68 wird oft reduziert auf
die Studentrevolte. Doch für mich war
68 viel umfassender: Es fanden Bewusst-

seinsveränderungen in ganz breiten
Schichten statt. In den sechziger Jahren
haben viele Menschen aufgehört,
einfach zu glauben, was man ihnen sagte.

Die Väter der EvB waren überwiegend

Theologen. Als Sozialethiker
forderten sie kirchliche Institutionen und
Christen und Christinen dazu auf, ihre
Weltverantwortung wahrzunehmen. Sie

haben mit der EvB ein politisches Manifest

zuhanden der Öffentlichkeit formuliert

- mit dem Rücken zur Institution
Kirche. Das war ein wichtiger Säkulari-
sierungsprozess.

Stichwort Frauen: Im Umfeld 68
haben viele Frauen begonnen, sehr
politisch zu diskutieren und zu handeln

- auch ohne, dass sie sich selber als
68erinnen bezeichnet hätten. Zum
Beispiel im Boldernhaus, das damals von der

Theologin Marga Bührig geleitet wurde.
Ihr ist es gelungen, die konfessionellen

Frauenverbände - an sich keine progressiven

Organisationen - zu involvieren.
Das, was in den Frauenverbänden und in
breiteren Schichten an Bewusstseinsver-

änderungen vor sich gegangen ist, haben
in meinen Augen die Historikerinnen
bisher vernachlässigt.

Was hat sich im Bewusstsein denn
verändert? Sind die Veränderungen des Be-

wusstseins das Erbe von 68?
C. Wermuth: Die Auflehnung gegen

scheinbar natürliche Autorität! Ich bin
Kind einer antiautoritär-kooperativen
Erziehung. Das Antiautoritäre hat auf
der anderen Seite aber auch zum Verlust
des kollektiven Bewusstseins geführt.
Das zeigt das Dilemma von jedem
Reformschritt: Die Flexibilität des

Kapitalismus führt dazu, dass die Freiheitsund

Emanzipationsschübe vom Kapital
vereinnahmt werden.

Das Recht auf individuelle Freiheit
hat dramatisch an Raum gewonnen
nach 68. Aus meiner politischen Erfahrung

würde ich noch ein Erbe von 68

nennen: die theoretische Wiederbeschäftigung

mit und Aktualisierung von mar-

Globus-Krawall (2g.

Juni ig68) in Zürich.
Bild: Keystone

9 Neue Wege 3/2018



xistischen Ansätzen - nach dem ersten
Frust über das Scheitern des real-existie-
renden Sozialismus.

B. Dietschy: Drei Stichworte fallen
mir ein. Das eine ist die Kritik, die

Ablehnung von Herrschaft, von Ideologien,
die nicht hinterfragt werden, kirchliche
genauso wie andere. Ernst Bloch hat
es so formuliert: «Wer einmal marxistische

Kritik gekostet, den ekelt auf
immer alles ideologische Gewäsche.»
Nächstes Stichwort: Befreiung - in der
Lebensweise, den Beziehungen, den

Organisationsformen. Dies hat sich mit
unheimlicher Beschleunigung entwickelt.

Niemand musste sagen: «Wir
planen das jetzt.» Es hat einfach stattgefunden.

Befreiung hiess auch, aus der engen
schweizerischen Stube auszubrechen.
Die eigentliche Revolte, die man immer
hervorhebt, hat an den unterschiedlichsten

Orten stattgefunden, auch in
«peripheren» Gesellschaften, in denen
andere politisch-kulturelle Verhältnisse
herrschten als in den Zentren und
Metropolen. Die Befreiung von Dogmen
und Zentralismen wurde in Lateinamerika

diskutiert, beispielsweise bei der
ersten lateinamerikanischen
Bischofskonferenz im September 68. Dort wurden

die Option für die Armen und die
Befreiung thematisiert. Das kam nicht
aus Europa. Das ganze Ding ist nicht am
Schreibtisch entstanden! Der Impuls
dazu kam aus sozialen Bewegungen.

Das dritte Stichwort ist Utopie - im
Sinne einer Praxis. Das «Andersmachen»
ist nicht mehr aus der Welt zu denken.

A. Holenstein: 68 ist vor allem als

Bewegung zu verstehen. Bis 68 war die
Gesellschaft stark institutionalisiert, in
Parteien, Gewerkschaften, Kirchen,
Frauenverbänden. 68 bildeten sich dann viele

Gruppen, die lokal etwas zusammen in
Bewegung setzten. Ein spannendes
Beispiel ist die Arbeitsgruppe Dritte Welt
Bern. Sie bestand aus Studierenden, die
einen theoretischen Diskurs geführt
hatten, ihr Prinzip wurde aber bald
Aktion. Durch Aktionen lernt man, mit
Aktionen verändert sich das Bewusstsein,
Aktion führt zu neuen Aktionen. Sie

haben den Nestlé-Prozess verursacht,
indem sie «Nestlé totes Babies» publiziert
haben. Sie haben als produktive
Provokateurinnen eine wichtige Rolle
gespielt. Das ist ein Erbe von 68: Aktion
verbunden mit Information, die wieder
zu Aktion führt - bei der EvB war das

zum Beispiel «Jute statt Plastik». Mit
solchen Aktionen wurde ein breites
Publikum als Konsumentinnen und
politische Akteurinnen angesprochen.

B. Dietschy: Utopie hängt mit praktizierter

Utopie zusammen. Ich bin damals

eingetaucht in die Arena in Basel und die
Kritische Untergrund Schule Schweiz Kuss.

In der Arena kamen Rocker, Hippies und
Studierende zusammen. Wir haben uns
verstanden als eine Gegengesellschaft.
Wir wussten, wenn wir eine andere
Gesellschaft wollen, fällt sie uns nicht in
den Schoss, wir müssen daran arbeiten.
Es gab viele autonome Arbeitsgruppen
und einmal in der Woche eine
Vollversammlung, da wurde debattiert,
nächtelang. Urban Gwerder in Zürich,
Sergius Golowin in Bern, Wilfrid Jaensch

in Basel waren die treibenden Kräfte. Sie

haben gesagt: «Wir müssen den Willen
der Rocker, das Gefühl von den Hippies
und den Grind von den Studis
zusammenbringen.» Wir wollten uns selber
erziehen, als Vorbereitung für eine
andere Gesellschaft. Nicht durch das Theo-
retisieren, sondern durch die Frage: Wie
finden wir den Weg, um selbstbestimmt
und im Kleinen schon das Andere
anzubahnen? Die Wege gingen dann aber
rasch auseinander.

C. Wermuth: Deshalb hat 68 in meiner

Generation ein ambivalentes Image:
Einerseits werden die Aufbrüche und
das Utopische positiv wahrgenommen,
andererseits versteht man 68 auch als
Beginn einer Zersplitterung. Er wurde nach
68 legitim, sich beispielsweise in einem
Vertragslandwirtschaftsprojekt zu
engagieren - völlig unabhängig von der Ma-
krokritik an Produktionsverhältnissen.

B. Dietschy: Ja, und der Anti-Etatis-
mus von 68 mündete in die neoliberale
Abrisswut in Bezug auf den Staat und
am Ende gar in der libertären Rechten.

10 Neue Wege 3/2018



C. WermutkThomas Wagner, ein
deutscher Soziologe, stellt in seinem Buch
Die Angstmacher: ig68 und die Neuen
Rechten (2017) die These auf, dass die

68er-Bewegung nicht nur die Geburt der

neuen Linken, sondern insbesondere
auch der Neuen Rechten sei. Die Neuen
Rechten haben viel von der 68er-Befrei-

ung absorbiert, zum Beispiel die Medien-

oder Religionskritik.

Was hat eine junge, linke Generation von

ig68 geerbt?
C. Wermuth: Ich wurde in den 2000-

ern politisiert. Da gab es praktisch
keinen Austausch mit den 68ern. Im
Austausch mit ihnen hätten wir unsere

Arbeit schneller weiterentwickeln
können. Aber ich habe eben erst spät
erfahren, dass es auch in der Schweiz eine

68er-Bewegung gab. In der Schweiz gibt
es keine politische Dominanz der 68er -
keine Ikonen wie Alice Schwarzer oder
Jean-Paul Sartre.

B. Dietschy: Wie kommt man sich
selber als Generation auf die Schliche?

Wichtig ist Selbstreflektion, existenzi-

ell und politisch. Das begann erst zehn
Jahre nach 68.1978 habe ich in Salecina
ein internationales Seminar organisiert.
Wir haben dort versucht, uns selber mit
Hilfe von Blochs Buch Erbschaft dieser

Zeit (1935) kritisch zu reflektieren. Ob
das gelungen ist, ist eine andere Frage.
Aber der Wille war da.

C. Wermuth: Woher kommt eigentlich

der unglaubliche Hass auf die 68er-

Bewegung? Ich bin gross geworden mit
einer Rechten, die argumentiert: 68 ist
der Anfang allen Übels. Ein Teil davon
ist sicher politische Strategie.

B. Dietschy: Dahinter steckt die Angst
davor, dass es möglich ist, die Grundfesten

einer Gesellschaft zu erschüttern
und alles in Frage zu stellen. Die Rechten
verarbeiten hellsichtig das neurotische
Sicherheitsbedürfnis vieler Menschen.

A. Holenstein: Die Diffamierung von
68 begann früh. Wegen einer so harmlos

scheinenden Aktion wie «Jute statt
Plastik» der EvB haben rechte Kreise ein
renommiertes Büro mobilisiert, um uns
zu diffamieren. Es kam fast zu einem Ge-

richtsprozess.

Vollversammlung im

Juni 68 während der

Globus-Krawalle im
Zürcher Volkshaus.

Bild: Keystone

11 Neue Wege 3/2018



Eine These: Die 68er wollten einen Wandel
der Gesellschaft und erreichten bestenfalls
eine Modernisierung des Kapitalismus.
Klaffen die Absichten der 68er und das,

was sie bewirkten, auseinander?
A. Holenstein: Mit dieser These bin

ich nicht einverstanden. Von den 68ern
sind befreiende Impulse ausgegangen.
Ist es ihre Schuld, wenn utopische Ziele,
wie sie auch die EvB formulierte, nicht

erreicht wurden, weil sie sich gegen
die Machtkonstellationen des Kalten

Krieges nicht durchsetzen konnten? Es

gelang der EvB, wichtige Themen in
realpolitische Auseinandersetzungen
einzubringen. Ein Beispiel ist die Bankeninitiative,

über die 1984 abgestimmt wurde.
B. Dietschy: Messianischer Grössen-

wahnsinn war durchaus vorhanden

- «Aus uns wird die neue Welt!» Aber
diese mentale Einstellung war nicht der

Grund dafür, dass alles anders gekommen

ist. Der Paradigmenwechsel, den

wir ungewollt befördert haben, war der

zum Neoliberalismus. Doch das war keine

Zwangsläufigkeit.
C. Wermuth: Das, was in dieser These

steckt, ist kein Problem, das auf die

68er beschränkt bleibt. Es lässt sich nie
ausschliessen, dass Reformen zu einer
Modernisierung des Systems führen.
Die Arbeiterinnenbewegung im letzten
Jahrhundert hat am Ende ja auch zu
einer sozialen Modernisierung des

Kapitalismus geführt und nicht zu seiner
Überwindung. Vielleicht sind wir, wie
Naomi Klein sagte, mit der
Kooperationsstrategie zu weit gegangen? Ein
Beispiel dafür ist die Fair-Trade-Bewegung

Cédric Wermuth, Beat

Dietschy und Anne-

Marie Holenstein im

Gespräch.

Bild: Laura Lots

- so gut sie gemeint ist -, denn sie stellt
die Logik der Ausbeutung des Südens
nicht in Frage. Wir müssen eine Rückkehr

schaffen zur Systemkritik!
Vielleicht war es auch einfach das

Pech der 68er-Bewegung, dass sie mit
dem Ende des fordistischen Modells
und der Ölkrise in den siebziger Jahren

zusammenfiel. 68 kam mit einem
Momentum zusammen, in dem der
«Klassenkompromiss» der Nachkriegszeit

aufgekündigt wurde und auf der
Gegenseite verstanden wurde, dass es

Potenzial für die Erneuerung des
Kapitalismus gibt. Deshalb hat 68 zu einer
neoliberalen Stabilisierung des Kapitalismus

beigetragen. Aber eben auch zu
einer gesellschaftlichen Öffnung. Und
das ist ein wichtiges Erbe: Die Freiheit,
mit der meine Generation über
Kapitalismuskritik diskutiert, die gäbe es ohne
68 wohl nicht.

Ist der Geist von 68 in den Kirchen noch zu
spüren?

B. Dietschy: 68 wirkt in den Kirchen
nach. Das begann mit der Vollversammlung

des Ökumenischen Rates der
Kirchen im gleichen Jahr und seinem
Antirassismusprogramm. Zwar ist es
in jüngerer Zeit eher still geworden um
den Rat. Doch enthalten Dokumente,
die in Busan 2or3 verabschiedet wurden,

eine scharfe Kritik der «imperialen
Globalisierung» und klare Aussagen zur
Überwindung des Kapitalismus. Das
hätte sich Leonhard Ragaz, der Gründer
der Neuen Wege, nicht träumen lassen. Er
hat erwartet, dass das Reich Gottes nur
jenseits der Kirche zu finden ist und hat
sich deshalb der Arbeiterbewegung
angeschlossen. Er würde staunen, wenn er
sehen könnte, was 68 alles in die Gänge
gekommen ist! Die Kapitalismuskritik
von Teilen der Kirchen heute und die
von Papst Franziskus, das ist doch was!
Auch schon das Zweite Vatikanische
Konzil in den sechziger Jahren war eine
Chance. Aber dann hatten die in Rom
wohl Angst vor dem eigenen Mut.

A. Holenstein: In den neunziger Jahren

kam dann von Rom die eindeutige

12 Neue Wege 3/2018



Direktive an die Bischöfe, ihre
Laienorganisationen, in denen viel 68er-Poten-
zial steckte, wieder unter Kontrolle zu
bringen. Das habe ich miterlebt. Ich bin
desillusioniert, was die kirchliche
Hierarchie angeht.

Braucht es noch ein 68? Wo sehen Sie

dafür Potenziale?
C. Wermuth: Es bräuchte zwei, drei,

vier, viele 68! Aber wir können die
Geschichte nicht kopieren, sie wiederholt
sich nicht - aber sie kann sich reimen.
Das Wagnis der konkreten Utopie ist
eine Strategie, die wieder ausprobiert
werden sollte. Die grosse Frage, die die
Linke immer umtreibt, ist: Ist eine

Bewegung wie 68 «machbar», oder ereignet

sie sich unvorbereitet? Wahrscheinlich

ist es leider eher Letzteres. Aber wir
können in diese Richtung arbeiten. Es

braucht Momente wie 68, in denen der

Erfahrungshorizont weiter hinausgeschoben

wird, in denen die Utopie greifbar

wird. Zehn Jahre nach der Finanzkrise

ist das dringender denn je!
B. Dietschy: Wenn man von 68

spricht, dann handelt es sich dabei um
ein Konstrulct. Wenn man genau
hinschaut, sind die Brennpunkte damals
aus unterschiedlichen Anlässen heraus
entstanden. In den USA war es der
Vietnamkrieg, in Deutschland die
Auseinandersetzung mit der braunen Vergangenheit

der Elterngeneration. Das Ereignis
ist, dass diese unterschiedlichen Anlässe

anfangen zu interagieren. Da liegt die
Chance. Heute fragen wir: Gibt es eine

Konvergenz von Bewegungen, von den

queer-Feministinnen bis zur Ökobewe-

gung? Können sie einen gemeinsamen
emanzipatorischen Boden finden? So

könnte etwas Analoges zu 68 wieder
stattfinden.

A. Holenstein: 68 ist Geschichte - mit
spannenden sozialen, politischen
Phänomenen, an die ich gerne zurückdenke.
Aber man kann 68 nicht wiederholen.
Wir leben jetzt in einem ganz anderen
Kontext. Ich weiss nicht, wo heute die
Ansätze für so starke Aufbrüche wie 68

sein sollten.

In der Frauenbewegung?
C. Wermuth: Eindeutig! Auch in der

Migrationsbewegung. Es gibt viele Orte,
an denen sich Aufbrüche abzeichnen.
Auch in meiner Generation, die immer
zu Unrecht schlecht geredet wurde. Ich
bin gross worden mit dem Irakkrieg.
Das ist die erste grössere Bewegung der
letzten Jahre gewesen, in der die Jugend
wieder verstanden hat: Man darf
protestieren! Auch die Occupy-Bewegung war
wichtig. Da wurden Widerstandsformen
wiederentdeckt. Die Hoffnung ist nicht
verschwunden!

A. Holenstein: Wir haben in letzter
Zeit viele Aufbrüche erlebt, in denen

plötzlich ganz viele Menschen mobilisiert

wurden, in den USA zum Beispiel
beim Women's March. Diese Aufbrüche
entstehen schnell, auch wegen den neuen

Möglichkeiten in der Kommunikation.

Mich beschäftigt die Frage: Wie
können solche Aufbrüche institutionalisiert

werden? Aus der 68er-Bewegung
heraus ist vieles neu entstanden und
organisiert worden und hatte darum auch

nachhaltige Wirkung. Heute gehen die
Aufbrüche an den Strukturen vorbei.

Vielleicht könnten 68er junge Aktivistinnen

unterstützen, indem sie ihre
Erfahrungen mit der Verstetigung politischer
Bewegungen weitergeben?

B. Dietschp: Es braucht beides, Kampf
und Institutionen! Es braucht auf Dauer
angelegte organisatorische Formen, um
Machstrukturen verändern zu können.
Aber Institutionalisierung hat immer
auch eine Kehrseite, nämlich eine

Versteinerungstendenz. Was allerdings gar
nicht geht, ist die unwahrscheinlich
autoritäre Rechthaberei von 68. Wir
müssen uns fragen: Wie wollen wir ins
Gespräch mit anderen kommen?

Cédric Wermuth: Mein politischer
Horizont in der Schweiz ist seit ein paar Jahren

wieder stark auf 68 bezogen. Meine
Hoffnung ist, dass wir Räume schaffen -
so wie bei Reclaim Democracy - wo alle
aus ihren Silos kommen, wo der
Austausch stattfindet.

Anne-MarieHolenstein,

*1937, promovierte

1968 an der Universität

Zürich im Fach

Germanistik. Als
Leitende Sekretärin

engagierte sie sich

für die Erklärung
von Bern nach deren

Lancierung 1967. Von

1995 bis 2000 war
sie Geschäftsleiterin
des katholischen
Hilfswerks Fastenopfer.
Sie lebt in Zürich.

amholenstein@
bluewin.ch

Beat Dietschy, *1950,
studierte Theologie
in Basel, Zürich und

Tübingen und promovierte

1988 in Philosophie

mit einer Arbeit
über Ernst Bloch. Er ist

Mitglied der Redaktion

der Neuen Wege. Von

2007 bis 2019 war
er Direktor der

Entwicklungsorganisation

Brot für alle. Er lebt

in Bern.

dietschp@gmx.ch

Cédric Wermuth,

*1986, studierte

Politikwissenschaft, Sozial-

und Wirtschaftsgeschichte

sowie Philosophie

an der Universität
Zürich. Von 2008 bis

2011 war er Präsident
der Juso Schweiz. Seit

2011 ist er Nationalrat

für die SP Aargau. Er
lebt in Zofingen.

cedric.wermuth@
parl.ch

Mitarbeit: Kurt Seifert

13 Neue Wege 3/2018


	"Die Hoffnung ist nicht verschwunden!"

