Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 112 (2018)

Heft: 3

Artikel: "Die Hoffnung ist nicht verschwunden!"

Autor: Lots, Laura / Holenstein, Anne-Marie / Dietschy, Beat
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-816530

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-816530
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Gesprach

Neue Wege-Gesprach von Laura Lots mit Anne-Marie Holenstein, Beat Dietschy

und Cédric Wermuth

«Die Hoffnung ist nicht

verschwunden!»

50 Jahre nach 1968 diskutieren die Zeitzeugin Anne-Marie Holenstein,
der Achtundsechziger Beat Dietschy und der junge SP-Politiker Cédric
Wermuth iiber die Zeitenwende. Ein Generationen-Gesprich tiber histo-

rische und neue Aufbriiche, Bewusstseinsverdnderungen und das Erbe

der 68er-Bewegung.

Was verbindet Sie mit 19687

Anne-Marie Holenstein: Ich bin Jahr-
gang 1937. Ich verstehe mich als Zeitzeu-
gin des Jahres 68. Fur mich war es nach
Abschluss des Studiums ein Jahr von
Suchprozessen. Meine Suche hatte viel
mit der Frauenrolle zu tun — 1968 kam
meine Tochter auf die Welt — und mit
meinem Verhaltnis zum Milieukatholi-
zismus, der mich gepragt hatte. Ich habe
nach Offnung gesucht. Fast zufillig bin
ich dann in die Erkldrung von Bern (EvB;
heute: Public Eye, Anm. d. Red.) reinge-
raten. Ich wurde 1969 eingeladen, das
Sekretariat aufzubauen: «Sie konnten
das ja daheim machen mit dem kleinen
Kind.» Die EvB hat mich politisiert. Dort
kam der Kontakt mit der 68er-Bewegung
zustande. Die Vater der EvB waren zwar
keine 68er, sondern gestandene Profes-
soren. Aber im Bewusstsein, das sich in
der EvB manifestiert hat, steckte viel,
was mit dem Aufbruch 68 zu tun hatte.

Beat Dietschy: Ich bin Jahrgang 1950.
Schon vor 68 habe ich eine gewisse Po-
litisierung erfahren. Marx und Marcuse
haben mich interessiert. Als Schiiler ging
ich in eine Vortragsreihe von Konrad
Farner iiber Marx an der Uni Basel. 1969
habe ich mit dem Studium der Theolo-
gie angefangen. Damals wurde die poli-
tische Theologie, spidter die Theologie
der Befreiung diskutiert. Das hat mich

8 Neue Wege 3/2018

fasziniert und gepragt. Mein Herz hat
aber mehr noch bei der Philosophie ge-
schlagen, fiir Ernst Bloch. Spater war ich
sein letzter Mitarbeiter. Das ist fiir mich
untrennbar mit 68, wo Bloch eine grosse
Rolle gespielt hat, verbunden.

Cédric Wermuth: Ich wurde erst 1986
geboren. Mein Zugang zu 68 ist deshalb
ein ganz anderer. Ich habe Politologie
studiert, da war 68 nie Thema, auch
nicht in der Schule. Kritische Theorie
und Marx sind aus dem Kanon gestri-
chen. Das Bewusstsein in meiner Gene-
ration fiir die Bedeutung von 68 fehlt.
Fir mich kam der theoretische Bezug zu
68 erst mit der Auseinandersetzung mit
dem Poststrukturalismus, mit Focault.
Nach dem letzten Jubilium 2008 wurde
mir bewusst, was der epochale Bruch
dieser globalen Revolte und auch die
theoretische Errungenschaft von 68 ist:
Das Zusammenbringen von Kiinstler-
Innen- und Sozialkritik. Also nicht ein
Protest gegen gesellschaftliche Entfrem-
dung auf der einen und ein Einstehen
fiir die Anliegen der Arbeiterbewegung
auf der anderen Seite, sondern beides
gleichzeitig. Es ist kein Zufall, dass mir
heute die 68er politisch ndherstehen als
manche Junge.

Welches Erbe hinterlassen die 68er nach-
folgenden Generationen?



A. Holenstein: Einspruch! Bevor ich
vom Erbe spreche, mochte ich erzdhlen,
wie ich 68 und seine Folgen wahrge-
nommen habe. 68 wird oft reduziert auf
die Studentrevolte. Doch fiir mich war
68 viel umfassender: Es fanden Bewusst-
seinsveranderungen in ganz breiten
Schichten statt. In den sechziger Jahren
haben viele Menschen aufgehort, ein-
fach zu glauben, was man ihnen sagte.

Die Viter der EvB waren Uberwie-
gend Theologen. Als Sozialethiker for-
derten sie kirchliche Institutionen und
Christen und Christinen dazu auf, ihre
Weltverantwortung wahrzunehmen. Sie
haben mit der EvB ein politisches Mani-
fest zuhanden der Offentlichkeit formu-
liert — mit dem Riicken zur Institution
Kirche. Das war ein wichtiger Sakulari-
sierungsprozess.

Stichwort Frauen: Im Umfeld 68 ha-
ben viele Frauen begonnen, sehr poli-
tisch zu diskutieren und zu handeln
— auch ohne, dass sie sich selber als
68erinnen bezeichnet hatten. Zum Bei-
spiel im Boldernhaus, das damals von der
Theologin Marga Biihrig geleitet wurde.
Ihr ist es gelungen, die konfessionellen

9 Neue Wege 3/2018

Frauenverbande — an sich keine progres-
siven Organisationen — zu involvieren.
Das, was in den Frauenverbianden und in
breiteren Schichten an Bewusstseinsver-
anderungen vor sich gegangen ist, haben
in meinen Augen die HistorikerInnen
bisher vernachlassigt.

Was hat sich im Bewusstsein denn ver-
dndert? Sind die Verdnderungen des Be-
wusstseins das Erbe von 687

C. Wermuth: Die Auflehnung gegen
scheinbar natiirliche Autoritat! Ich bin
Kind einer antiautoritar-kooperativen
Erziehung. Das Antiautoritire hat auf
der anderen Seite aber auch zum Verlust
des kollektiven Bewusstseins gefiihrt.
Das zeigt das Dilemma von jedem Re-
formschritt: Die Flexibilitdt des Kapi-
talismus fuhrt dazu, dass die Freiheits-
und Emanzipationsschiibe vom Kapital
vereinnahmt werden.

Das Recht auf individuelle Freiheit

hat dramatisch an Raum gewonnen
nach 68. Aus meiner politischen Erfah-
rung wurde ich noch ein Erbe von 68
nennen: die theoretische Wiederbeschaf-
tigung mit und Aktualisierung von mar-

Globus-Krawall (29.
Juni 1968) in Ziirich.
Bild: Keystone



xistischen Ansatzen — nach dem ersten
Frust Giber das Scheitern des real-existie-
renden Sozialismus.

B. Dietschy: Drei Stichworte fallen
mir ein. Das eine ist die Kritik, die Ab-
lehnung von Herrschaft, von Ideologien,
die nicht hinterfragt werden, kirchliche
genauso wie andere. Ernst Bloch hat
es so formuliert: «Wer einmal marxis-
tische Kritik gekostet, den ekelt auf
immer alles ideologische Gewadsche.»
Nachstes Stichwort: Befreiung — in der
Lebensweise, den Beziehungen, den Or-
ganisationsformen. Dies hat sich mit
unheimlicher Beschleunigung entwi-
ckelt. Niemand musste sagen: «Wir pla-
nen das jetzt.» Es hat einfach stattgefun-
den. Befreiung hiess auch, aus der engen
schweizerischen Stube auszubrechen.
Die eigentliche Revolte, die man immer
hervorhebt, hat an den unterschied-
lichsten Orten stattgefunden, auch in
«peripheren» Gesellschaften, in denen
andere politisch-kulturelle Verhaltnisse
herrschten als in den Zentren und Me-
tropolen. Die Befreiung von Dogmen
und Zentralismen wurde in Lateiname-
rika diskutiert, beispielsweise bei der
ersten lateinamerikanischen Bischofs-
konferenz im September 68. Dort wur-
den die Option fiir die Armen und die
Befreiung thematisiert. Das kam nicht
aus Europa. Das ganze Ding ist nicht am
Schreibtisch entstanden! Der Impuls
dazu kam aus sozialen Bewegungen.

Das dritte Stichwort ist Utopie — im
Sinne einer Praxis. Das «Andersmachen»
ist nicht mehr aus der Welt zu denken.

A. Holenstein: 68 ist vor allem als
Bewegung zu verstehen. Bis 68 war die
Gesellschaft stark institutionalisiert, in
Parteien, Gewerkschaften, Kirchen, Frau-
enverbidnden. 68 bildeten sich dann viele
Gruppen, die lokal etwas zusammen in
Bewegung setzten. Ein spannendes Bei-
spiel ist die Arbeitsgruppe Dritte Welt
Bern. Sie bestand aus Studierenden, die
einen theoretischen Diskurs gefiihrt
hatten, ihr Prinzip wurde aber bald Ak-
tion. Durch Aktionen lernt man, mit Ak-
tionen verdndert sich das Bewusstsein,
Aktion fihrt zu neuen Aktionen. Sie

10 Neue Wege 3/2018

haben den Nestlé-Prozess verursacht, in-
dem sie «Nestlé totes Babies» publiziert
haben. Sie haben als produktive Provo-
kateurInnen eine wichtige Rolle ge-
spielt. Das ist ein Erbe von 68: Aktion
verbunden mit Information, die wieder
zu Aktion fithrt — bei der EvB war das
zum Beispiel «Jute statt Plastik». Mit
solchen Aktionen wurde ein breites Pu-
blikum als KonsumentInnen und poli-
tische AkteurInnen angesprochen.

B. Dietschy: Utopie hangt mit prakti-
zierter Utopie zusammen. Ich bin damals
eingetauchtin die Arenain Basel und die
Kritische Untergrund Schule Schweiz Kuss.
In der Arena kamen Rocker, Hippies und
Studierende zusammen. Wir haben uns
verstanden als eine Gegengesellschaft.
Wir wussten, wenn wir eine andere Ge-
sellschaft wollen, fdllt sie uns nicht in
den Schoss, wir miussen daran arbeiten.
Es gab viele autonome Arbeitsgruppen
und einmal in der Woche eine Vollver-
sammlung, da wurde debattiert, nach-
telang. Urban Gwerder in Ziirich, Ser-
gius Golowin in Bern, Wilfrid Jaensch
in Basel waren die treibenden Krifte. Sie
haben gesagt: «Wir mussen den Willen
der Rocker, das Gefiihl von den Hippies
und den Grind von den Studis zusam-
menbringen.» Wir wollten uns selber
erziehen, als Vorbereitung fiir eine an-
dere Gesellschaft. Nicht durch das Theo-
retisieren, sondern durch die Frage: Wie
finden wir den Weg, um selbstbestimmt
und im Kleinen schon das Andere an-
zubahnen? Die Wege gingen dann aber
rasch auseinander.

C. Wermuth: Deshalb hat 68 in mei-
ner Generation ein ambivalentes Image:
Einerseits werden die Aufbriiche und
das Utopische positiv wahrgenommen,
andererseits versteht man 68 auch als Be-
ginn einer Zersplitterung. Er wurde nach
68 legitim, sich beispielsweise in einem
Vertragslandwirtschaftsprojekt zu enga-
gieren — vollig unabhédngig von der Ma-
krokritik an Produktionsverhiltnissen.

B. Dietschy: Ja, und der Anti-Etatis-
mus von 68 mindete in die neoliberale
Abrisswut in Bezug auf den Staat und
am Ende gar in der libertiren Rechten.



C. Wermuth: Thomas Wagner, ein deut-
scher Soziologe, stellt in seinem Buch
Die Angstmacher: 1968 und die Neuen
Rechten (2017) die These auf, dass die
68er-Bewegung nicht nur die Geburt der
neuen Linken, sondern insbesondere
auch der Neuen Rechten sei. Die Neuen
Rechten haben viel von der 68er-Befrei-
ung absorbiert, zum Beispiel die Medi-
en- oder Religionskritik.

Was hat eine junge, linke Generation von
1968 geerbt?

C. Wermuth: Ich wurde in den 2000-
ern politisiert. Da gab es praktisch
keinen Austausch mit den 68ern. Im
Austausch mit ithnen hatten wir unse-
re Arbeit schneller weiterentwickeln
konnen. Aber ich habe eben erst spat er-
fahren, dass es auch in der Schweiz eine
68er-Bewegung gab. In der Schweiz gibt
es keine politische Dominanz der 68er —
keine Tkonen wie Alice Schwarzer oder

Jean-Paul Sartre.

B. Dietschy: Wie kommt man sich
selber als Generation auf die Schliche?
Wichtig ist Selbstreflektion, existenzi-

ell und politisch. Das begann erst zehn
Jahre nach 68. 1978 habe ich in Salecina
ein internationales Seminar organisiert.
Wir haben dort versucht, uns selber mit
Hilfe von Blochs Buch Erbschaft dieser
Zeit (1935) kritisch zu reflektieren. Ob
das gelungen ist, ist eine andere Frage.
Aber der Wille war da.

C. Wermuth: Woher kommt eigent-
lich der unglaubliche Hass auf die 68er-
Bewegung? Ich bin gross geworden mit
einer Rechten, die argumentiert: 68 ist
der Anfang allen Ubels. Ein Teil davon
ist sicher politische Strategie.

B. Dietschy: Dahinter steckt die Angst
davor, dass es moglich ist, die Grundfe-
sten einer Gesellschaft zu erschittern
und alles in Frage zu stellen. Die Rechten
verarbeiten hellsichtig das neurotische
Sicherheitsbediirfnis vieler Menschen.

A. Holenstein: Die Diffamierung von
68 begann frith. Wegen einer so harm-
los scheinenden Aktion wie «Jute statt
Plastik» der EvB haben rechte Kreise ein
renommiertes Biiro mobilisiert, um uns
zu diffamieren. Es kam fast zu einem Ge-
richtsprozess.

1 Neue Wege 3/2018

Vollversammlung im
Juni 68 wihrend der
Globus-Krawalle im
Ziircher Volkshaus.
Bild: Keystone




»

Cédric Wermuth, Beat
Dietschy und Anne-
Marie Holenstein im
Gesprdch.

Bild: Laura Lots

Eine These: Die 68er wollten einen Wandel
der Gesellschaft und erreichten bestenfalls
eine Modernisierung des Kapitalismus.
Klaffen die Absichten der 68er und das,
was sie bewirkten, auseinander?

A. Holenstein: Mit dieser These bin
ich nicht einverstanden. Von den 68ern
sind befreiende Impulse ausgegangen.
Ist es ihre Schuld, wenn utopische Ziele,
wie sie auch die EvB formulierte, nicht

25,

erreicht wurden, weil sie sich gegen
die Machtkonstellationen des Kalten
Krieges nicht durchsetzen konnten? Es
gelang der EvB, wichtige Themen in real-
politische Auseinandersetzungen einzu-
bringen. Ein Beispiel ist die Bankenini-
tiative, iiber die 1984 abgestimmt wurde.

B. Dietschy: Messianischer Grossen-
wahnsinn war durchaus vorhanden
— «Aus uns wird die neue Welth» Aber
diese mentale Einstellung war nicht der
Grund daftr, dass alles anders gekom-
men ist. Der Paradigmenwechsel, den
wir ungewollt befordert haben, war der
zum Neoliberalismus. Doch das war kei-
ne Zwangslaufigkeit.

C. Wermuth: Das, was in dieser The-
se steckt, ist kein Problem, das auf die
68er beschrankt bleibt. Es lasst sich nie
ausschliessen, dass Reformen zu einer
Modernisierung des Systems fithren.
Die ArbeiterInnenbewegung im letzten
Jahrhundert hat am Ende ja auch zu
einer sozialen Modernisierung des Ka-
pitalismus gefithrt und nicht zu seiner
Uberwindung. Vielleicht sind wir, wie
Naomi Klein sagte, mit der Kooperati-
onsstrategie zu weit gegangen? Ein Bei-
spiel daftir ist die Fair-Trade-Bewegung

12 Neue Wege 3/2018

— so gut sie gemeint ist —, denn sie stellt
die Logik der Ausbeutung des Siidens
nicht in Frage. Wir mussen eine Ruck-
kehr schaffen zur Systemkritik!

Vielleicht war es auch einfach das
Pech der 68er-Bewegung, dass sie mit
dem Ende des fordistischen Modells
und der Olkrise in den siebziger Jah-
ren zusammenfiel. 68 kam mit einem
Momentum zusammen, in dem der
«Klassenkompromiss» der Nachkriegs-
zeit aufgekiindigt wurde und auf der
Gegenseite verstanden wurde, dass es
Potenzial fir die Erneuerung des Kapi-
talismus gibt. Deshalb hat 68 zu einer
neoliberalen Stabilisierung des Kapita-
lismus beigetragen. Aber eben auch zu
einer gesellschaftlichen Offnung. Und
das ist ein wichtiges Erbe: Die Freiheit,
mit der meine Generation iiber Kapita-
lismuskritik diskutiert, die gibe es ohne
68 wohl nicht.

Ist der Geist von 68 in den Kirchen noch zu
spiiren?

B. Dietschy: 68 wirkt in den Kirchen
nach. Das begann mit der Vollversamm-
lung des Okumenischen Rates der
Kirchen im gleichen Jahr und seinem
Antirassismusprogramm. Zwar ist es
in jingerer Zeit eher still geworden um
den Rat. Doch enthalten Dokumente,
die in Busan 2013 verabschiedet wur-
den, eine scharfe Kritik der «imperialen
Globalisierung» und klare Aussagen zur
Uberwindung des Kapitalismus. Das
hdtte sich Leonhard Ragaz, der Griinder
der Neuen Wege, nicht triumen lassen. Er
hat erwartet, dass das Reich Gottes nur
jenseits der Kirche zu finden ist und hat
sich deshalb der Arbeiterbewegung an-
geschlossen. Er wiirde staunen, wenn er
sehen konnte, was 68 alles in die Gdnge
gekommen ist! Die Kapitalismuskritik
von Teilen der Kirchen heute und die
von Papst Franziskus, das ist doch was!
Auch schon das Zweite Vatikanische
Konzil in den sechziger Jahren war eine
Chance. Aber dann hatten die in Rom
wohl Angst vor dem eigenen Mut.

A. Holenstein: In den neunziger Jah-
ren kam dann von Rom die eindeutige



Direktive an die Bischofe, ithre Laienor-
ganisationen, in denen viel 68er-Poten-
zlal steckte, wieder unter Kontrolle zu
bringen. Das habe ich miterlebt. Ich bin
desillusioniert, was die kirchliche Hie-
rarchie angeht.

Braucht es noch ein 687 Wo sehen Sie da-
fiir Potenziale?

C. Wermuth: Es brauchte zwel, drei,
vier, viele 68! Aber wir konnen die Ge-
schichte nicht kopieren, sie wiederholt
sich nicht — aber sie kann sich reimen.
Das Wagnis der konkreten Utopie ist
eine Strategie, die wieder ausprobiert
werden sollte. Die grosse Frage, die die
Linke immer umtreibt, ist: Ist eine Be-
wegung wie 68 «machbar», oder ereig-
net sie sich unvorbereitet? Wahrschein-
lich ist es leider eher Letzteres. Aber wir
konnen in diese Richtung arbeiten. Es
braucht Momente wie 68, in denen der
Erfahrungshorizont weiter hinausge-
schoben wird, in denen die Utopie greif-
bar wird. Zehn Jahre nach der Finanz-
krise ist das dringender denn je!

B. Dietschy: Wenn man von 68
spricht, dann handelt es sich dabei um
ein Konstrukt. Wenn man genau hin-
schaut, sind die Brennpunkte damals
aus unterschiedlichen Anlassen heraus
entstanden. In den USA war es der Viet-
namkrieg, in Deutschland die Auseinan-
dersetzung mit der braunen Vergangen-
heit der Elterngeneration. Das Ereignis
ist, dass diese unterschiedlichen Anlas-
se anfangen zu interagieren. Da liegt die
Chance. Heute fragen wir: Gibt es eine
Konvergenz von Bewegungen, von den
queer-Feministinnen bis zur Okobewe-
gung? Koénnen sie einen gemeinsamen
emanzipatorischen Boden finden? So
konnte etwas Analoges zu 68 wieder
stattfinden.

A. Holenstein: 68 ist Geschichte — mit
spannenden sozialen, politischen Pha-
nomenen, an die ich gerne zurtickdenke.
Aber man kann 68 nicht wiederholen.
Wir leben jetzt in einem ganz anderen
Kontext. Ich weiss nicht, wo heute die
Ansatze fiir so starke Aufbriiche wie 68
sein sollten.

13 Neue Wege 3/2018

In der Frauenbewequng?

C. Wermuth: Eindeutig! Auch in der
Migrationsbewegung. Es gibt viele Orte,
an denen sich Aufbriiche abzeichnen.
Auch in meiner Generation, die immer
zu Unrecht schlecht geredet wurde. Ich
bin gross worden mit dem Irakkrieg.
Das ist die erste grossere Bewegung der
letzten Jahre gewesen, in der die Jugend
wieder verstanden hat: Man darf prote-
stieren! Auch die Occupy-Bewegung war
wichtig. Da wurden Widerstandsformen
wiederentdeckt. Die Hoffnung ist nicht
verschwunden!

A. Holenstein: Wir haben in letzter
Zeit viele Aufbriche erlebt, in denen
plotzlich ganz viele Menschen mobili-
siert wurden, in den USA zum Beispiel
beim Women's March. Diese Aufbriiche
entstehen schnell, auch wegen den neu-
en Moglichkeiten in der Kommunika-
tion. Mich beschdftigt die Frage: Wie
koénnen solche Aufbriiche institutiona-
lisiert werden? Aus der 68er-Bewegung
heraus ist vieles neu entstanden und or-
ganisiert worden und hatte darum auch
nachhaltige Wirkung. Heute gehen die
Aufbriiche an den Strukturen vorbei.

Vielleicht konnten 68er junge Aktivist-
Innen unterstiitzen, indem sie ihre Evfah-
rungen mit der Verstetiqung politischer
Bewegungen weitergeben?

B. Dietschy: Es braucht beides, Kampf
und Institutionen! Es braucht auf Dauer
angelegte organisatorische Formen, um
Machstrukturen verdndern zu kdnnen.
Aber Institutionalisierung hat immer
auch eine Kehrseite, ndmlich eine Ver-
steinerungstendenz. Was allerdings gar
nicht geht, ist die unwahrscheinlich
autoritdre Rechthaberei von 68. Wir
miussen uns fragen: Wie wollen wir ins
Gesprach mit anderen kommen?

Cédric Wermuth: Mein politischer Ho-
rizont in der Schweiz ist seit ein paar Jah-
ren wieder stark auf 68 bezogen. Meine
Hoffnung ist, dass wir Riume schaffen —
so wie bei Reclaim Democracy — wo alle
aus ihren Silos kommen, wo der Aus-
tausch stattfindet.

Anne-Marie Holenstein,
*1937, promovierte
1968 an der Univer-
sitat Ziirich im Fach
Germanistik. Als
Leitende Sekretdrin
engagierte sie sich

Siir die Erklarung
von Bern nach deren
Lancierung 1967. Von
1995 bis 2000 war
sie Geschdftsleiterin
des katholischen Hilfs-
werks Fastenopfer.
Sie lebt in Ziirich.

amholenstein@
bluewin.ch

Beat Dietschy, *1950,
studierte Theologie

in Basel, Ziirich und
Tiibingen und promo-
vierte 1988 in Philoso-
phie mit einer Arbeit
iiber Ernst Bloch. Er ist
Mitglied der Redaktion
der Neuen Wege. Von
2007 bis 2015 war

er Direktor der Ent-
wicklungsorganisation
Brot fiir alle. Er lebt
in Bern.

dietschy@gmx.ch

Cédric Wermuth,
*1986, studierte Politik-
wissenschafi, Sozial-
und Wirtschafisge-
schichte sowie Philoso-
phie an der Universitdt
Ziirich. Von 2008 bis
2011 war er Président
der Juso Schweiz. Seit
20171 ist er Nationalrat
fiir die SP Aargau. Er
lebt in Zofingen.

cedric.wermuth@
parlch

Mitarbeit: Kurt Seifert



	"Die Hoffnung ist nicht verschwunden!"

