
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 112 (2018)

Heft: 1-2

Artikel: "Was war das für eine seltsame Theologie, die wir vorher betrieben
haben?"

Autor: Lots, Laura / Ngalula, Josée / Rabarijaona, Brigitte

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-816520

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-816520
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Wege-Gespräch von Laura Lots mit [osée Ngalula, Brigitte Rabarijaona, Verena

Naegeli und Ina Praetorius von Tsena Malalaka

«Was war das für eine seltsame

Theologie, die wir vorher betrieben
haben?»

Josée Ngalula (Demokratische Republik Kongo), Brigitte Rabarijaona

(Madagaskar), Verena Naegeli und Ina Praetorius (beide Schweiz)
wurden im November 2017für ihrBuchThere is something we long
for - Nous avons un désir mit dem Marga Bührig Preis ausgezeichnet.

Seit sieben Jahren tauschen sie sich über Tsena Malalaka, ein

Netzwerkfür Theologinnen aus Europa und Afrika, aus.

Was bedeuted Tsena Malalaka?

Brigitte Rabarijaona: Tsena Malalaka

ist ein madagassischer Ausdruck. Tsena

bedeutet Marktplatz. Malalaka ist ein
offener Raum, in dem alle willkommen
sind. Unser Netzwerk ist ein Ort, an den

wir kommen, wie wir sind, an dem wir
unsere Gedanken und unsere Theologien

austauschen. Deshalb haben wir
vor sieben Jahren diesen Namen ausgesucht,

als wir entschieden hatten, die

Gruppe zu gründen.

Der Titel des Buches, das Sie zusammen
herausgegeben haben, ist: There is something

we long for - Nous avons un
désir. Wonach sehnt sich Tsena Malalaka?

Verena Naegeli: Zu Beginn war es der
Wunsch, miteinander in Kontakt zu
bleiben. Ina Praetorius war in Kinshasa
und hat Josée Ngulala getroffen, ich war
in Madagaskar und traf Brigitte Rabarijaona.

Wir wollten etwas erschaffen, um
in Verbindung zu bleiben. 2010 war die
Zeit reif: Tsena Malalaka wurde gegründet.

Das Netzwerk hilft uns, den Kontakt
zu halten, trotz Entfernung und
unterschiedlicher Kontexte. Ich habe den
Wunsch, unsere Beziehungen weiterzuführen

und mehr über unsere verschiedenen

Lebensumstände zu lernen.

Ina Praetorius: Mir gefällt, dass wir
nicht mehr warten. Normalerweise ist
es so: Du hast eine Idee, dann stellst du
einen Antrag bei einer Institution. Dann
wartest du, dann bekommst du Geld
oder auch nicht, dann wartest du wieder
und so weiter. Als ich 2008 zum ersten
Mal im Kongo war und Verena Naegeli
in Madagaskar, war es anders: Wir
haben einfach angefangen. Man nennt das

Start-up. Das ist zwar ein Begriff aus der
neoliberalen Ökonomie, aber er passt zu
uns. Mir gefällt, dass wir in kurzer Zeit
viel in die Welt gesetzt haben:
Konferenzen, Webseiten, ein Buch. Wir
machen keine bürokratischen Umwege.
Wenn wir eine zündende Idee haben,
setzen wir sie um.

Brigitte Rabarijaona: Wir haben
Koordinatorinnen, aber keinen Vorstand.
Entscheidungen treffen wir gemeinsam
mit allen Mitgliedern, denn Tsena
Malalaka entsteht und besteht aus persönlichen

Beziehungen. Wir wünschen
uns, dass dies so bleibt - wir wollen
nicht eine riesige Institution werden.
Wichtig ist der interkulturelle Aspekt,
beide Kontinente waren an der Geburt
von Tsena Malalaka beteiligt.

Josée Ngalula: Wichtig ist auch die
ökumenische Dimension. Wir waren

6 Neue Wege 1-2/2018



Katholikinnen und Protestantinnen, das

hat sich spontan ergeben, und wir haben
entdeckt, dass wir ökumenisch sind.

Verena Naegeli: In unserem Schweizer

Kontext heisst es oft: «Wir helfen,
wir gehen nach Afrika!» Bei Tsena Ma-
lalaka gehen wir davon aus, dass wir in
der Erfahrung unseres Glaubens
gleichberechtigt sind. Auch wenn es materielle

Unterschiede gibt - in der Schweiz
haben wir mehr Möglichkeiten, Geld
aufzutreiben: Der Marktplatz von Tsena

Malalaka hat kein Gefälle. Es gibt nicht
eine Seite, die helfen will und Projekte
für die anderen entwirft und ihnen sagt,
wie sie sein sollten

Josée Ngalula: Es ist die erste Gruppe,
in der ich diese Gleichberechtigung
zwischen den Kontinenten erfahre. Das ist
sehr wichtig!

Sie haben die Bedeutung persönlicher
Beziehungen angesprochen. Was bedeutet
das in der Theorie und Praxis von Tsena
Malalaka?

Ina Praetorius: Das sind ganz
konkrete Dinge. Wir laden einander zu uns
nach Hause ein, statt uns in Hotels oder
Konferenzzentren zu treffen. Wenn man
sich auf persönliche Beziehungen ver-
lässt, kann man nicht schnell ein gros¬

ser Verein werden. Aber das wollen wir
ja auch nicht. Den Wachstumszwang
der neoliberalen Ideologie haben wir
durchschaut. Wir lassen uns Zeit für
Freundinnenschaft, gleichzeitig sparen
wir uns institutionelle Umwege. So sind
wir langsam und schnell zugleich. Das

wäre vielleicht der Anfang einer Tsena-

Malalaka-Theorie.
Brigitte Rabarijaona: Mitglied von

Tsena Malalaka kannst du nur werden,
wenn dich eine Frau im Netzwerk
vorschlägt. Die persönliche Verbindung ist
wichtig, dadurch können wir uns als

Freundinnen zusammen auf den Weg
machen - nicht nur als Mitglieder.

Verena Naegeli: Für mich ist es wichtig,

dass ich gerne mit den anderen

zusammen bin und arbeite. Das Buch

war harte Arbeit, aber es war auch ein

Vergnügen, es gemeinsam zu machen.
Niemand verdient etwas in unserem
Netzwerk.

Josée Ngalula: Wir sind Theologinnen.
Aber das Herz von Tsena Malalaka sind
unsere Beziehungen als Freundinnen.
Die Grundlage unserer Gespräche ist unser

tägliches Leben. Wir sprechen über
glückliche und schmerzhafte Ereignisse.
Innerhalb dieses Gesprächs betreiben
wir Theologie.

1 Neue Wege 1-2/2018

Verena Naegeli,

Brigitte Rabarijaona,
Ina Praetorius und

Josée Ngalula beim

Interview in Zürich
im November 2017.
Bild: Laura Lots



Ina Praetorius: Unsere Theologie hat
die Form einer Geschichte. Sie entwickelt

sich. So bleibst du immer neugierig,

weil du nie weisst, was als Nächstes

passiert.

In Ihrem Buch wird lebendig über Theologie

geschrieben, in Form von Reiseberichten,

Gedichten, Gebeten und Essays. Auf
jeden Beitragfolgt ein Kommentar. Welche
Lückefüllt diese Art des Theologietreibens?

Josée Ngalula: Ich bin katholisch. Für
mich ist das Bild der offiziellen Theologie

eine Art monolithischer Block. Der
Block ist geschlossen, begrenzt. Im Inneren

des Blocks gibt es wenig Lebendigkeit,

es bewegt sich kaum etwas. Wir bei
Tsena Malalaka bewegen uns viel, das

sieht man in unserem Buch. Ein Gedicht
ist Theologie, ebenso ein Lied, Malerei,
ein Essay. Für mich, für eine jüngere
Generation ist es wichtig zu entdecken,
dass Theologie lebendig ist.

Brigitte Rabarijaona: Alle Beiträge
beginnen mit persönlicher Erfahrung.
Unsere Forschung geht aus von
Begegnungen mit Menschen oder Orten.
Konkrete Situationen geben uns Ideen zum
Nachdenken und Schreiben. Wir haben
das Buch nicht für Akademikerinnen
gemacht, sondern für alle.

Verena Naegeli: Unser Buch zeigt, wie
sehr Denken und theologische Visionen
vom Kontext geprägt sind. Wir wollen
nicht die objektive Wahrheit über etwas
haben. Das kann herausfordernd sein. In
unserem Buch gibt es einen Artikel von
Elizabeth Vengeyi, einer Theologin aus
Simbabwe. Sie vergleicht anhand von
Johannes 4, 1-30 die Stellung der Juden
mit der kolonialen Macht in Simbabwe.
Es ist interessant, wie sie es macht. Im
europäischen Kontext ist der Vergleich
allerdings problematisch. In Europa sind
wir vorsichtig, wenn es um Aussagen
über «die Juden» geht.

Ina Praetorius: Das Buch ist so

dialogisch wie die Gruppe. Zu Elizabeth
Vengeyis Text hat zum Beispiel Tania

Oldenhage, eine deutsche Theologin,
die über den Holocaust geforscht hat,
einen Kommentar geschrieben. Wir

können die Differenz zwischen dem
deutschen und dem simbabwischen
Kontext nicht auflösen, aber wir können
sie darstellen und handhabbar machen,
indem wir Text und Kommentar
nebeneinander stehen lassen. So gerät etwas
in Bewegung. Diese Art, dialogisch zu
arbeiten, wird oft postuliert: «Wir müssen
kontextsensitiv sein, wir sollten nicht
hierarchisch denken.» Man kann es auch
einfach tun. Man muss die Theorie, die in
unseren Texten steckt, suchen. Sie wird
nicht platt konstatiert, sondern wächst
in und aus Lebensgeschichten. In Josée

Ngalulas Text gibt es dafür ein gutes
Wort: «La circulation de la parole».

Verena Naegeli: Für mich war es

interessant, Tendenzen zu entdecken,
anhand derer man erkennt, ob die Autorin
aus Europa oder Afrika kommt. In fast
allen Texten der Europäerinnen nimmt
das «Ich» viel Raum ein. Vielleicht lässt
sich das mit den Möglichkeiten und
individualistischen Freiheiten, die wir
Europäerinnen haben, erklären. In den

Texten der Afrikanerinnen ist das «Ich»
nicht so präsent, stattdessen ist das Teil-
Sein einer Gemeinschaft stärker. Sie sind
mehr eingebunden in Bewegungen, die
nach sozialem Wandel streben. Aber
vielleicht denke ich da zu sehr in
Klischees, und ihr seid damit nicht
einverstanden?

Brigitte Rabarijaona: Ich stimme dir
völlig zu! Es gibt noch einen anderen
Unterschied: Wir Afrikanerinnen
tendieren dazu, sehr formal zu schreiben.
Die Europäerinnen sind freier, schreiben
Gedichte oder Gebete. In unserer
afrikanischen Kultur sind wir nicht so
verbunden mit der geschriebenen Literatur,
sondern mit der mündlichen. Wenn wir
schreiben, ist unser unterbewusster
Gedanke, dass es «formal» sein müsse.

Josée Ngalula: Aus meiner pastoralen
Arbeit habe ich denselben Eindruck.
Als ich Frauen in meiner Gemeinde bat,
von Gott zu sprechen, von Spiritualität,
von Kirche und Glaube, da haben viele
ein Lied geschrieben. Denn Lieder sind
mündlich. In Afrika drückst du deine
Ideen mündlich aus.

g Neue Wege 1-2/2018



Die Zentralität der Beziehungen, das

Ausgehen von der Erfahrung, der Umgang
mit Unterschieden - das erinnert an

differenzfeministische Theorie und Praxis.
Fühlen Sie sich wohl mit dem Label
«feministisch»? Aufder Webseite von Tsena

Malalaka^ndef sich der Begriffnicht.

Josée Ngalula: In vielen afrikanischen

Ländern benutzen wir das Wort
«feministisch» nicht. Die Geschichte
Afrikas und des Kolonialismus lassen uns
«Ismen» verdächtig sein. In unserem
Projekt haben wir uns nicht gefragt, ob

wir feministisch sind oder nicht. Wir
teilen einfach, was wir sind. Für mich
ist nicht das Wort wichtig, sondern die

Art, wie ich Theologie treibe, und die
Botschaft, die Menschen von mir hören.

Brigitte Rabanjaona: Wir sind
Feministinnen in der Art und Weise, wie wir
Dinge tun und wie wir sprechen. Aber
wir müssen das Wort nicht unbedingt
in unser Buch oder auf unsere Webseite
schreiben. In Madagaskar ist «feministin

sein» ein negativ besetzter Begriff,
weil es ein westliches Konzept ist.

Verena Naegeli: Für mich war es eine

Befreiung, die feministische Theologie
kennenzulernen. Für mich ist «feministisch»

ein gutes Wort. Aber ich verstehe
und respektiere, dass es andere Assoziationen

im interkulturellen Kontext gibt

- beispielsweise, dass der Feminismus
vor allem von weissen Frauen aus der
Mittelschicht entwickelt wurde.

Ina Praetorius: Ich habe eine lange
Geschichte mit dem F-Wort. Der Feminismus

ist und bleibt meine Basis. Aber der

Begriff hat mich zunehmend behindert:
Ständig musste ich erklären, was ich mit
Feminismus meine. Inzwischen nenne
ich mich «postpatriarchale Denkerin».
«Postpatriarchal» gefällt mir als Begriff
im Übergang, ähnlich wie «postkolonial».

Wirfindet der Austausch bei Tsena Mala-
laka statt?

Brigitte Rabarijaona: Wir tauschen
uns per Mail aus und organisieren kleine

Treffen. Wir bitten zum Beispiel alle

Mitglieder, einen Artikel oder Kommentar

zu einer Bibelstelle zu schreiben.

Haushaltsgegenstände
im Flüchtlingslager
Gurku.
Bild: Jonathan Liechti,

Nigeria 2oiy.

9 Neue Wege 1-2/2018



Zwei Tragtaschen mit
Hab und Gut konnte

Charity aufder Flucht
nach Gurku mitnehmen.

Reis, Töpfe und Eimer
sind eine Spende der

Witwengesellschaft.
Bild: Jonathan Liechti,

Nigeria 2017.

unserer Diversität. Wir haben nicht
immer dieselben Ideen zu einer Frage. Aber
wir können unsere Ideen zusammenbringen,

und sie damit reichhaltiger
machen.

Josée Ngalula: In der Theologie ist
Uneinigkeit sehr wichtig, weil sie uns
daran erinnert, dass niemand im Besitz
der Wahrheit ist.

Verena Naegeli: Es gibt einen Aspekt
auf einer anderen Ebene, den ich manchmal

schwierig finde: die Unterschiede in
materieller Hinsicht - Geld. Wenn ich
beispielsweise mit einer afrikanischen
Kollegin reise, ist es wahrscheinlich, dass

ich bezahle. Für mich ist das schön, dass

ich andere einfach einladen kann. Ich
habe die «Macht», grosszügig zu sein
und etwas Gutes zu tun. Aber eigentlich
ist das eine heikle Situation in Bezug auf
Machtstrukturen. Für mich ist es wichtig,

sich dessen bewusst zu sein und
darüber nachzudenken.

Ina Praetorius: Tatsächlich haben wir
bisher wenig über die Frage unserer
materiellen Ressourcen gesprochen.
Wahrscheinlich würde sich herausstellen,
dass es auch hier nicht einfach «die
Europäerinnen» und «die Afrikanerinnen»

Ina Praetorius: Tsena Malalaka ist
ohne das Internet kaum denkbar.

Verena Naegeli: Das ist wahr. Allerdings

sind die Möglichkeiten einer
guten Internetverbindung unterschiedlich
in Europa und Afrika. Josée Ngulala und
Brigitte Rabarijaona haben für
afrikanische Standards gute Verbindungen.
Aber manchmal müssen wir warten.

Brigitte Rabarijaona: Für das Buch war
das eine Herausforderung. Aber es

funktioniert, wenn wir flexibel sind, sobald
es um Zeit geht.

Ina Praetorius: Uns Europäerinnen
tut Verlangsamung gut. Sie intensiviert
das Denken.

Verena Naegeli, Josée

Ngalula, Ina Praetorius,

Brigitte Rabarijaona:

Nous avons un
désir-There is

Something We Long
For. Editions Tsena

Malalaka 2015.
Bestellbar über coordina-

tion@malalaka.org

Tsena Malalaka verbindet Kulturen, Sprachen,

Orte. Das ist anspruchsvoll, vor allem

vor dem Hintergrund der kolonialen
Geschichte und Gegenwart. Wie gehen Sie

mit Missverständnissen und Konflikten
um?

Ina Praetorius: Das ist eine interessante

Frage. Könnt ihr euch an einen

schwerwiegenden Konflikt erinnern?
Brigitte Rabarijaona: Wir haben manchmal

Meinungsverschiedenheiten, wenn
wir ein Thema diskutieren. Das ist Teil

IO Neue Wege 1-2/2018



gibt, sondern viele Arten, wie wir uns
finanzieren und mit Geld umgehen.
Zum Beispiel weiss ich nicht, welches
Verhältnis Josée Ngalula als Ordensfrau
in Kinshasa zu Geld hat. Ein spannendes
neues Thema!

Brigitte Rabarijaona: Ja, aber es war
nie ein Hindernis für unser Projekt,
höchstens ein Thema auf persönlicher
Ebene. Es gibt auch keinen obligatorischen

Mitgliederbeitrag. Wer etwas
bezahlen kann, bezahlt. Wir wollen
nicht, dass Geld ein Hindernis für unser
schönes Projekt wird.

Ina Praetorius: Es gefällt mir, dass du
in diesem Zusammenhang von «Schönheit»

sprichst. Wir erschaffen etwas
Schönes, und deshalb passen wir auf,
dass wir es nicht zerstören. Vielleicht
wäre es gefährlich, dem Geld zu viel
Raum in unseren Gesprächen zu geben?
Weil es stört oder zerstört?

Josée Ngalula: Ich gehöre vielen
Theologinnen-Vereinigungen in Afrika an.
In den meisten sind vor allem Männer.
Und sie hatten von Anfang an entschieden:

«Keine Mitgliedschaftsgebühren,
in Afrika haben wir kein Geld.» Aber
so einfach ist es nicht. Manchmal gibt
es in Afrika Geld, manchmal nicht. Bei
Tsena Malalaka haben wir darüber
diskutiert, das hat mir gefallen. Wir haben
uns geeinigt, dass jedes Mitglied selbst

entscheidet, ob es ihr möglich ist, zu
bezahlen. Es ist eine Frage des Gewissens.

Wie hat Tsena Malalaka Sie als Menschen
und Theologinnen verändert?

Brigitte Rabarijaona: Ich bin Pfarrerin
in der reformierten Kirche in Madagaskar,

die meisten meiner Kollegen sind
Männer. Andere Theologinnen zu treffen,

hat mich als Theologin und als Person

offener gemacht - und sensibler für
feministische Themen.

Josée Ngalula: Bevor ich meine
Freundinnen von Tsena Malalaka kennengelernt

habe, war meine Vorstellung von
europäischen Theologinnen, dass sie

alle Männer hassen. Ich habe entdeckt,
dass das nicht wahr ist und das Klischee
verworfen. Durch den Austausch und

die Diskussion mit meinen Freundinnen
von Tsena Malalaka habe ich mein eigenes

Denken entdeckt. Ich habe meine
Gedanken vorher mit Männern geteilt,
denn dort, wo ich arbeite, sind wir nur
zwei Frauen. Unsere Diskussionen sind
normalerweise kein Austausch über unser

Leben, sondern über abstrakte Ideen.
Durch Tsena Malalaka habe ich begonnen,

Erfahrungen aus meinem Leben zu
teilen und freier über Theologie nachzudenken.

Verena Naegeli: Es ist ein grosses
Privileg, Menschen in anderen Ländern zu
kennen und etwas über andere Kontexte
zu lernen - nicht als Touristin, sondern
durch den Besuch bei Freundinnen. Das

ist das eine. Das andere ist: Mir wird be-

wusst, dass ihr nicht «die Anderen» seid.

Wenn ich euch anschaue, seid ihr zuerst
«die Afrikanerinnen», dann kommen
die Projektionen und Vorurteile. Aber
das ändert sich, je näher ich euch als

Personen kennenlerne. Natürlich sind wir
dann immer noch von verschiedenen
Kontinenten, aber es geht nicht länger
um «das Andere».

Gestern hatten wir eine Veranstaltung

mit Fragen aus dem Publikum. Da
fiel mir auf, wie weit weg Afrika für die
meisten Menschen in der Schweiz ist.
Die Fragen haben gezeigt, dass es keine
echte Verbindung gibt. Ich weiss nicht
genau, auf welche Weise ihr mich verändert

habt, aber es ist wirklich ein grosses
Privileg, in dieser lebendigen
Beziehungsdynamik zu sein.

Ina Praetorius: Auf meiner
theologischen und denkerischen Reise ist Tsena

Malalaka ein wichtiger Schritt vom
Postulat zur Erfahrung, dass kontextu-
elle Theologie möglich ist. Und dass es

gar nicht so schwierig ist, wenn man
einfach anfängt: Ich gebe, was ich zu geben
habe, du gibst, was du zu geben hast. So

kommen wir vom Beklagen scheinbar
auswegloser Umstände zum Handeln.
Inzwischen frage ich mich: Was war
das für eine seltsame Theologie, die wir
vorher betrieben haben? Ohne Kontext?
Ein abstraktes Gebäude aus haltlosen
Wörtern? •

Soeur Josée Ngalula,
*1960, lebt in Kinshasa

in der Demokratischen

Republik Kongo.
Sie arbeitet als katholische

Theologin in
Lehre und Forschung
und als Seelsorgerin
in den Gemeinden von
Kinshasa.

Brigitte Rabarijaona,

*1975, ist Theologin
und Pfarrerin in der

reformierten Kirche
in Madagaskar.
Zurzeit arbeitet sie in

Nairobi, Kenia, als

Global Translation
Advisorfür die United
Bible Societies. Sie

ist eine der beiden

Koordinatorinnen
des Netzwerks Tsena

Malalaka.

Verena Naegeli,

*1955, ist Theologin
und arbeitet Teilzeit
als Pfarrerin in der

Eglise réformée
zurichoise de languefrançaise.

Sie ist eine der
beiden Koordinatorinnen

des Netzwerks
Tsena Malalaka.

Ina Praetorius,

*1956, ist Theologin,
lebt in Wattwil, arbeitet

alsfreischaffende
Autorin, Bloggerin
und Politaktivistin. In
den igçoem warsie
Mitglied der
Redaktionskommission der
Neuen Wege.

Das Gespräch wurde

aufEnglisch gefuhrt
und anschliessend

übersetzt.

11 Neue Wege 1-2/2018


	"Was war das für eine seltsame Theologie, die wir vorher betrieben haben?"

