Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 112 (2018)

Heft: 1-2

Artikel: "Was war das fur eine seltsame Theologie, die wir vorher betrieben
haben?"

Autor: Lots, Laura / Ngalula, Josée / Rabarijaona, Brigitte

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-816520

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-816520
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Neue Wege-Gesprach von Laura Lots mit Josée Ngalula, Brigitte Rabarijaona, Verena
Naegeli und Ina Praetorius von Tsena Malalaka

«Was war das fiir eine seltsame
Theologie, die wir vorher betrieben

haben?»

Josée Ngalula (Demokratische Republik Kongo), Brigitte Rabarijaona
(Madagaskar), Verena Naegeli und Ina Praetorius (beide Schweiz)
wurden im November 201 7 fiir ihr Buch There is something we long
for — Nous avons un désir mit dem Marga Biihrig Preis ausgezeich-
net. Seit sieben Jahren tauschen sie sich iiber Tsena Malalaka, ein Netz-
werk fiir Theologinnen aus Europa und Afrika, aus.

Was bedeuted Tsena Malalaka?

Brigitte Rabarijaona: Tsena Malalaka
ist ein madagassischer Ausdruck. Tsena
bedeutet Marktplatz. Malalaka ist ein
offener Raum, in dem alle willkommen
sind. Unser Netzwerk ist ein Ort, an den
wir kommen, wie wir sind, an dem wir
unsere Gedanken und unsere Theolo-
gien austauschen. Deshalb haben wir
vor sieben Jahren diesen Namen ausge-
sucht, als wir entschieden hatten, die
Gruppe zu grinden.

Der Titel des Buches, das Sie zusammen
herausgegeben haben, ist: There is some-
thing we long for — Nous avons un dé-
sir. Wonach sehnt sich Tsena Malalaka?
Verena Naegeli: Zu Beginn war es der
Wunsch, miteinander in Kontakt zu
bleiben. Ina Praetorius war in Kinshasa
und hat Josée Ngulala getroffen, ich war
in Madagaskar und traf Brigitte Rabari-
jaona. Wir wollten etwas erschaffen, um
in Verbindung zu bleiben. 2010 war die
Zeit reif: Tsena Malalaka wurde gegriin-
det. Das Netzwerk hilft uns, den Kontakt
zu halten, trotz Entfernung und unter-
schiedlicher Kontexte. Ich habe den
Wunsch, unsere Beziehungen weiterzu-
fihren und mehr tiber unsere verschie-
denen Lebensumstande zu lernen.

6 Neue Wege 1-2/2018

Ina Praetorius: Mir gefallt, dass wir
nicht mehr warten. Normalerweise ist
es so: Du hast eine Idee, dann stellst du
einen Antrag bei einer Institution. Dann
wartest du, dann bekommst du Geld
oder auch nicht, dann wartest du wieder
und so weiter. Als ich 2008 zum ersten
Mal im Kongo war und Verena Naegeli
in Madagaskar, war es anders: Wir ha-
ben einfach angefangen. Man nennt das
Start-up. Das ist zwar ein Begriff aus der
neoliberalen Okonomie, aber er passt zu
uns. Mir gefillt, dass wir in kurzer Zeit
viel in die Welt gesetzt haben: Konfe-
renzen, Webseiten, ein Buch. Wir ma-
chen keine biirokratischen Umwege.
Wenn wir eine ziindende Idee haben,
setzen wir sie um.

Brigitte Rabarijaona: Wir haben Ko-
ordinatorinnen, aber keinen Vorstand.
Entscheidungen treffen wir gemeinsam
mit allen Mitgliedern, denn Tsena Ma-
lalaka entsteht und besteht aus persén-
lichen Beziehungen. Wir wiinschen
uns, dass dies so bleibt — wir wollen
nicht eine riesige Institution werden.
Wichtig ist der interkulturelle Aspekt,
beide Kontinente waren an der Geburt
von Tsena Malalaka beteiligt.

Josée Ngalula: Wichtig ist auch die
okumenische Dimension. Wir waren



Katholikinnen und Protestantinnen, das
hat sich spontan ergeben, und wir haben
entdeckt, dass wir 6kumenisch sind.

Verena Naegeli: In unserem Schwei-
zer Kontext heisst es oft: «Wir helfen,
wir gehen nach Afrikal» Bei Tsena Ma-
lalaka gehen wir davon aus, dass wir in
der Erfahrung unseres Glaubens gleich-
berechtigt sind. Auch wenn es materi-
elle Unterschiede gibt — in der Schweiz
haben wir mehr Moglichkeiten, Geld
aufzutreiben: Der Marktplatz von Tsena
Malalaka hat kein Gefalle. Es gibt nicht
eine Seite, die helfen will und Projekte
fir die anderen entwirft und ihnen sagt,
wie sie sein sollten

Josée Ngalula: Es ist die erste Gruppe,
in der ich diese Gleichberechtigung zwi-
schen den Kontinenten erfahre. Das ist
sehr wichtig!

Sie haben die Bedeutung personlicher Be-
ziehungen angesprochen. Was bedeutet
das in der Theorie und Praxis von Tsena
Malalaka?

Ina Praetorius: Das sind ganz kon-
krete Dinge. Wir laden einander zu uns
nach Hause ein, statt uns in Hotels oder
Konferenzzentren zu treffen. Wenn man
sich auf personliche Beziehungen ver-
ldsst, kann man nicht schnell ein gros-

7 Neue Wege 1-2/2018

ser Verein werden. Aber das wollen wir
ja auch nicht. Den Wachstumszwang
der neoliberalen Ideologie haben wir
durchschaut. Wir lassen uns Zeit fur
Freundinnenschaft, gleichzeitig sparen
wir uns institutionelle Umwege. So sind
wir langsam und schnell zugleich. Das
ware vielleicht der Anfang einer Tsena-
Malalaka-Theorie.

Brigitte Rabarijaona: Mitglied von
Tsena Malalaka kannst du nur werden,
wenn dich eine Frau im Netzwerk vor-
schldgt. Die personliche Verbindung ist
wichtig, dadurch kénnen wir uns als
Freundinnen zusammen auf den Weg
machen — nicht nur als Mitglieder.

Verena Naegeli: Fir mich 1st es wich-
tig, dass ich gerne mit den anderen
zusammen bin und arbeite. Das Buch
war harte Arbeit, aber es war auch ein
Vergniigen, es gemeinsam zu machen.
Niemand verdient etwas in unserem
Netzwerk.

Josée Ngalula: Wir sind Theologinnen.
Aber das Herz von Tsena Malalaka sind
unsere Beziehungen als Freundinnen.
Die Grundlage unserer Gesprache ist un-
ser tagliches Leben. Wir sprechen iber
gliickliche und schmerzhafte Ereignisse.
Innerhalb dieses Gesprachs betreiben
wir Theologie.

Verena Naegeli,
Brigitte Rabarijaona,
Ina Praetorius und

Josée Ngalula beim

Interview in Ziirich
im November 2017.
Bild: Laura Lots



Ina Praetorius: Unsere Theologie hat
die Form einer Geschichte. Sie entwi-
ckelt sich. So bleibst du immer neugie-
rig, weil du nie weisst, was als Nadchstes
passiert.

In Ihrem Buch wird lebendig iiber Theolo-
gie geschrieben, in Form von Reiseberich-
ten, Gedichten, Gebeten und Essays. Auf
jeden Beitrag folgt ein Kommentar. Welche
Liicke fiillt diese Art des Theologietreibens?

Josée Ngalula: Ich bin katholisch. Fiir
mich ist das Bild der offiziellen Theolo-
gie eine Art monolithischer Block. Der
Block ist geschlossen, begrenzt. Im Inne-
ren des Blocks gibt es wenig Lebendig-
keit, es bewegt sich kaum etwas. Wir bei
Tsena Malalaka bewegen uns viel, das
sieht man in unserem Buch. Ein Gedicht
ist Theologie, ebenso ein Lied, Malerei,
ein Essay. Fur mich, fiir eine jiingere
Generation ist es wichtig zu entdecken,
dass Theologie lebendig ist.

Brigitte Rabarijaona: Alle Beitrage be-
ginnen mit personlicher Erfahrung.
Unsere Forschung geht aus von Begeg-
nungen mit Menschen oder Orten. Kon-
krete Situationen geben uns Ideen zum
Nachdenken und Schreiben. Wir haben
das Buch nicht fir AkademikerInnen
gemacht, sondern fiir alle.

Verena Naegeli: Unser Buch zeigt, wie
sehr Denken und theologische Visionen
vom Kontext gepragt sind. Wir wollen
nicht die objektive Wahrheit tiber etwas
haben. Das kann herausfordernd sein. In
unserem Buch gibt es einen Artikel von
Elizabeth Vengeyi, einer Theologin aus
Simbabwe. Sie vergleicht anhand von
Johannes 4, 1-30 die Stellung der Juden
mit der kolonialen Macht in Simbabwe.
Es ist interessant, wie sie es macht. Im
europdischen Kontext ist der Vergleich
allerdings problematisch. In Europa sind
wir vorsichtig, wenn es um Aussagen
liber «die Juden» geht.

Ina Praetorius: Das Buch ist so dia-
logisch wie die Gruppe. Zu Elizabeth
Vengeyis Text hat zum Beispiel Tania
Oldenhage, eine deutsche Theologin,
die uber den Holocaust geforscht hat,
einen Kommentar geschrieben. Wir

8 Neue Wege1-2/2018

konnen die Differenz zwischen dem
deutschen und dem simbabwischen
Kontext nicht auflésen, aber wir konnen
sie darstellen und handhabbar machen,
indem wir Text und Kommentar neben-
einander stehen lassen. So gerdt etwas
in Bewegung. Diese Art, dialogisch zu ar-
beiten, wird oft postuliert: « Wir missen
kontextsensitiv sein, wir sollten nicht hi-
erarchisch denken.» Man kann es auch
einfach tun. Man muss die Theorie, die in
unseren Texten steckt, suchen. Sie wird
nicht platt konstatiert, sondern wachst
in und aus Lebensgeschichten. In Josée
Ngalulas Text gibt es dafiir ein gutes
Wort: «La circulation de la parole».

Verena Naegeli: Fiir mich war es in-
teressant, Tendenzen zu entdecken, an-
hand derer man erkennt, ob die Autorin
aus Europa oder Afrika kommt. In fast
allen Texten der Europderinnen nimmt
das «Ich» viel Raum ein. Vielleicht lasst
sich das mit den Moglichkeiten und
individualistischen Freiheiten, die wir
Europaerinnen haben, erkldaren. In den
Texten der Afrikanerinnen ist das «Ich»
nicht so prasent, stattdessen ist das Teil-
Sein einer Gemeinschaft stiarker. Sie sind
mehr eingebunden in Bewegungen, die
nach sozialem Wandel streben. Aber
vielleicht denke ich da zu sehr in Kli-
schees, und ihr seid damit nicht einver-
standen?

Brigitte Rabarijaona: Ich stimme dir
vollig zu! Es gibt noch einen anderen
Unterschied: Wir Afrikanerinnen ten-
dieren dazu, sehr formal zu schreiben.
Die Europderinnen sind freier, schreiben
Gedichte oder Gebete. In unserer afrika-
nischen Kultur sind wir nicht so ver-
bunden mit der geschriebenen Literatur,
sondern mit der miindlichen. Wenn wir
schreiben, ist unser unterbewusster Ge-
danke, dass es «formal» sein miisse.

Josée Ngalula: Aus meiner pastoralen
Arbeit habe ich denselben Eindruck.
Alsich Frauen in meiner Gemeinde bat,
von Gott zu sprechen, von Spiritualitat,
von Kirche und Glaube, da haben viele
ein Lied geschrieben. Denn Lieder sind
miundlich. In Afrika drickst du deine
Ideen mundlich aus.



Die Zentralitdt der Beziehungen, das Aus-
gehen von der Erfahrung, der Umgang
mit Unterschieden — das erinnert an dif-
ferenzfeministische Theorie und Praxis.
Fiihlen Sie sich wohl mit dem Label «fe-
ministisch»? Auf der Webseite von Tsena
Malalaka findet sich der Begriff nicht.

Josée Ngalula: In vielen afrikani-
schen Lindern benutzen wir das Wort
«feministisch» nicht. Die Geschichte
Afrikas und des Kolonialismus lassen uns
«Ismen» verddchtig sein. In unserem
Projekt haben wir uns nicht gefragt, ob
wir feministisch sind oder nicht. Wir
teilen einfach, was wir sind. Fur mich
ist nicht das Wort wichtig, sondern die
Art, wie ich Theologie treibe, und die
Botschaft, die Menschen von mir horen.

Brigitte Rabarijaona: Wir sind Femi-
nistinnen in der Art und Weise, wie wir
Dinge tun und wie wir sprechen. Aber
wir mussen das Wort nicht unbedingt
in unser Buch oder auf unsere Webseite
schreiben. In Madagaskar ist «feminis-
tin sein» ein negativ besetzter Begriff,
weil es ein westliches Konzept ist.

9 Neue Wege1-2/2018

Verena Naegeli: Fiir mich war es eine
Befreiung, die feministische Theologie
kennenzulernen. Fiir mich ist «feminis-
tisch» ein gutes Wort. Aber ich verstehe
und respektiere, dass es andere Assozia-
tionen im interkulturellen Kontext gibt
— beispielsweise, dass der Feminismus
vor allem von weissen Frauen aus der
Mittelschicht entwickelt wurde.

Ina Praetorius: Ich habe eine lange
Geschichte mit dem F-Wort. Der Feminis-
mus ist und bleibt meine Basis. Aber der
Begriff hat mich zunehmend behindert:
Standig musste ich erklaren, was ich mit
Feminismus meine. Inzwischen nenne
ich mich «postpatriarchale Denkerinx.
«Postpatriarchal» gefdllt mir als Begriff
im Ubergang, dhnlich wie «postkolonial».

Wir findet der Austausch bei Tsena Mala-
laka statt?

Brigitte Rabarijaona: Wir tauschen
uns per Mail aus und organisieren klei-
ne Treffen. Wir bitten zum Beispiel alle
Mitglieder, einen Artikel oder Kommen-
tar zu einer Bibelstelle zu schreiben.

Haushaltsgegenstdnde
im Fliichtlingslager
Gurku.

Bild: Jonathan Liechti,
Nigeria 2017.



Nous Avons un Désir

Verena Naegeli, Josée
Ngalula, Ina Praetori-
us, Brigitte Rabarijao-
na: Nous avons un
désir—There is
Something We Long
For. Editions Tsena
Malalaka 2015. Be-
stellbar liber coordina-
tion@malalaka.org

Zwel Tragtaschen mit
Hab und Gut konnte
Charity auf der Flucht
nach Gurku mitnehmen.
Reis, Topfe und Eimer
sind eine Spende der
Witwengesellschaft.
Bild: Jonathan Liechti,
Nigeria 2017.

Ina Praetorius: Tsena Malalaka ist
ohne das Internet kaum denkbar.

Verena Naegeli: Das ist wahr. Aller-
dings sind die Moglichkeiten einer gu-
ten Internetverbindung unterschiedlich
in Europa und Afrika. Josée Ngulala und
Brigitte Rabarijaona haben fir afrika-
nische Standards gute Verbindungen.
Aber manchmal mussen wir warten.

Brigitte Rabarijaona: Fur das Buch war
das eine Herausforderung. Aber es funk-
tioniert, wenn wir flexibel sind, sobald
es um Zeit geht.

Ina Praetorius: Uns Europderinnen
tut Verlangsamung gut. Sie intensiviert
das Denken.

Tsena Malalaka verbindet Kulturen, Spra-
chen, Orte. Das ist anspruchsvoll, vor allem
vor dem Hintergrund der kolonialen Ge-
schichte und Gegenwart. Wie gehen Sie
mit Missverstindnissen und Konflikten
um?

Ina Praetorius: Das ist eine interes-
sante Frage. Konnt ihr euch an einen
schwerwiegenden Konflikt erinnern?

Brigitte Rabarijaona: Wir haben manch-
mal Meinungsverschiedenheiten, wenn
wir ein Thema diskutieren. Das ist Teil

10 Neue Wege 1-2/2018

unserer Diversitat. Wir haben nicht im-
mer dieselben Ideen zu einer Frage. Aber
wir konnen unsere Ideen zusammen-
bringen, und sie damit reichhaltiger ma-
chen.

Josée Ngalula: In der Theologie ist
Uneinigkeit sehr wichtig, weil sie uns
daran erinnert, dass niemand im Besitz
der Wahrheit ist.

Verena Naegeli: Es gibt einen Aspekt
auf einer anderen Ebene, den ich manch-
mal schwierig finde: die Unterschiede in
materieller Hinsicht — Geld. Wenn ich
beispielsweise mit einer afrikanischen
Kollegin reise, ist es wahrscheinlich, dass
ich bezahle. Fiir mich ist das schon, dass
ich andere einfach einladen kann. Ich
habe die «Macht», grossziigig zu sein
und etwas Gutes zu tun. Aber eigentlich
ist das eine heikle Situation in Bezug auf
Machtstrukturen. Fir mich ist es wich-
tig, sich dessen bewusst zu sein und da-
riber nachzudenken.

Ina Praetorius: Tatsachlich haben wir
bisher wenig tber die Frage unserer ma-
teriellen Ressourcen gesprochen. Wahr-
scheinlich wiirde sich herausstellen,
dass es auch hier nicht einfach «die Eu-
ropaerinnen» und «die Afrikanerinnen»




gibt, sondern viele Arten, wie wir uns
finanzieren und mit Geld umgehen.
Zum Beispiel weiss ich nicht, welches
Verhdltnis Josée Ngalula als Ordensfrau
in Kinshasa zu Geld hat. Ein spannendes
neues Thema!

Brigitte Rabarijaona: Ja, aber es war
nie ein Hindernis fir unser Projekt,
hochstens ein Thema auf personlicher
Ebene. Es gibt auch keinen obligato-
rischen Mitgliederbeitrag. Wer etwas
bezahlen kann, bezahlt. Wir wollen
nicht, dass Geld ein Hindernis fur unser
schones Projekt wird.

Ina Praetorius: Es gefdllt mir, dass du
in diesem Zusammenhang von «Schon-
heit» sprichst. Wir erschaffen etwas
Schones, und deshalb passen wir auf,
dass wir es nicht zerstoren. Vielleicht
wdre es gefdhrlich, dem Geld zu viel
Raum in unseren Gesprachen zu geben?
Weil es stort oder zerstort?

Josée Ngalula:Ich gehore vielen Theo-
loglnnen-Vereinigungen in Afrika an.
In den meisten sind vor allem Manner.
Und sie hatten von Anfang an entschie-
den: «Keine Mitgliedschaftsgebiihren,
in Afrika haben wir kein Geld.» Aber
so einfach ist es nicht. Manchmal gibt
es in Afrika Geld, manchmal nicht. Bei
Tsena Malalaka haben wir dariiber dis-
kutiert, das hat mir gefallen. Wir haben
uns geeinigt, dass jedes Mitglied selbst
entscheidet, ob es ihr moglich ist, zu be-
zahlen. Es ist eine Frage des Gewissens.

Wie hat Tsena Malalaka Sie als Menschen
und Theologinnen verdndert?

Brigitte Rabarijaona: Ich bin Pfarrerin
in der reformierten Kirche in Madagas-
kar, die meisten meiner Kollegen sind
Manner. Andere Theologinnen zu tref-
fen, hat mich als Theologin und als Per-
son offener gemacht — und sensibler fiir
feministische Themen.

Josée Ngalula: Bevor ich meine Freun-
dinnen von Tsena Malalaka kennenge-
lernt habe, war meine Vorstellung von
europaischen Theologinnen, dass sie
alle Manner hassen. Ich habe entdeckt,
dass das nicht wahr ist und das Klischee
verworfen. Durch den Austausch und

1 Neue Wege 1-2/2018

die Diskussion mit meinen Freundinnen
von Tsena Malalaka habe ich mein eige-
nes Denken entdeckt. Ich habe meine
Gedanken vorher mit Mannern geteilt,
denn dort, wo ich arbeite, sind wir nur
zwel Frauen. Unsere Diskussionen sind
normalerweise kein Austausch iber un-
ser Leben, sondern uber abstrakte Ideen.
Durch Tsena Malalaka habe ich begon-
nen, Erfahrungen aus meinem Leben zu
teilen und freier iber Theologie nachzu-
denken.

Verena Naegeli: Es ist ein grosses Pri-
vileg, Menschen in anderen Landern zu
kennen und etwas tiber andere Kontexte
zu lernen — nicht als Touristin, sondern
durch den Besuch bei Freundinnen. Das
ist das eine. Das andere ist: Mir wird be-
wusst, dass ihr nicht «die Anderen» seid.
Wenn ich euch anschaue, seid ihr zuerst
«die Afrikanerinnen», dann kommen
die Projektionen und Vorurteile. Aber
das andert sich, je naher ich euch als Per-
sonen kennenlerne. Nattrlich sind wir
dann immer noch von verschiedenen
Kontinenten, aber es geht nicht langer
um «das Andere».

Gestern hatten wir eine Veranstal-
tung mit Fragen aus dem Publikum. Da
fiel mir auf, wie weit weg Afrika fir die
meisten Menschen in der Schweiz ist.
Die Fragen haben gezeigt, dass es keine
echte Verbindung gibt. Ich weiss nicht
genau, auf welche Weise ihr mich verdn-
dert habt, aber es ist wirklich ein grosses
Privileg, in dieser lebendigen Bezie-
hungsdynamik zu sein.

Ina Praetorius: Auf meiner theolo-
gischen und denkerischen Reise ist Tse-
na Malalaka ein wichtiger Schritt vom
Postulat zur Erfahrung, dass kontextu-
elle Theologie moglich ist. Und dass es
gar nicht so schwierig ist, wenn man ein-
fach anfangt: Ich gebe, was ich zu geben
habe, du gibst, was du zu geben hast. So
kommen wir vom Beklagen scheinbar
auswegloser Umstinde zum Handeln.
Inzwischen frage ich mich: Was war
das fir eine seltsame Theologie, die wir
vorher betrieben haben? Ohne Kontext?
Ein abstraktes Gebdude aus haltlosen
Wortern? e

Soeur Josée Ngalula,
#1960, lebt in Kinsha-
sa in der Demokrati-
schen Republik Kongo.
Sie arbeitet als katho-
lische Theologin in
Lehre und Forschung
und als Seelsorgerin
in den Gemeinden von
Kinshasa.

Brigitte Rabarijaona,
#1975, ist Theologin
und Pfarrerin in der
reformierten Kirche
in Madagaskar.
Zurzeit arbeitet sie in
Nairobi, Kenia, als
Global Translation
Aduvisor fiir die United
Bible Societies. Sie

ist eine der beiden
Koordinatorinnen
des Netzwerks Tsena
Malalaka.

Verena Naegeli,
*1955, ist Theologin
und arbeitet Teilzeit
als Pfarrerin in der
Eglise réformée zuri-
choise de langue fran-
caise. Sie ist eine der
beiden Koordinato-
rinnen des Netzwerks
Tsena Malalaka.

Ina Praetorius,
*1956, ist Theologin,
lebt in Wattwil, arbel-
tet als freischaffende
Autorin, Bloggerin
und Politaktivistin. In
den 1990ern war sie
Mitglied der Redak-
tionskommission der
Neuen Wege.

Das Gesprdch wurde
auf Englisch gefiihrt
und anschliessend
libersetzt.



	"Was war das für eine seltsame Theologie, die wir vorher betrieben haben?"

