
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 111 (2017)

Heft: 5

Rubrik: Dokument

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wittenberger Erklärung 2or7

Gerechtigkeit allein!
Die Reformation radikalisieren - provoziert von der heutigen Systemkrise

«Es wälze sich heran wie Wasser das Recht
und Gerechtigkeit wie ein starker Strom.»
(Arnos 5,24)

Gerechtigkeit ist der Schrei der Mehrheit
der Weltbevölkerung - und unseres Planeten,
der seit 500 Jahren der Logik, dem Geist und
der Praxis des imperialen Kapitalismus
unterworfen ist.

Gerechtigkeit ist der rote Faden der Schrift
-derhebräischen Bibel und der messianischen
Schriften des Zweiten Testaments.

Martin Luther formulierte angesichts des

entstehenden Frühkapitalismus: «Sollen die

(Bank- und Handels-) gesellschafften bleiben, so

mus recht und redlickept untergehen. Soll recht und

redlickept blepben, so müssen die gesellschafften

untergehen» (Von Kaufshandlung und Wucher,
1524).

Die jüngsten Katastrophen, die diese

kapitalistische Zivilisation produziert hat, sind
die Klimakatastrophe und die anderen Krisen,
die Millionen Menschen aus ihrer Heimat treiben

und zu Flüchtlingen machen. Diese
Zivilisation tötet und ist zugleich selbstmörderisch.

Sie muss langfristig ersetzt werden durch
eine Kultur, die auch in Zukunft Leben durch
gerechte Beziehungen möglich macht. Aber
es gibt konkrete Krisen, wo wir Widerstand
und Transformation sofort beginnen müssen
und können.

I. Gerechtigkeit durch die Überwindung
der kapitalistischen Zivilisation
«Ihr könnt nicht Gott dienen und dem
Mammon.» (Lukas 16,13)

Wir glauben, dass Jesus von uns eine
endgültige Entscheidung zwischen Gott und Mammon

fordert. Alle Menschen haben das Grundrecht

auf Gerechtigkeit, Freiheit, Würde und
Frieden. Daher kritisierte Martin Luther scharf
das sich entwickelnde ungerechte und
unterdrückende kapitalistische System. Das alles
beherrschende kapitalistische Modell entwi¬

ckelt zunehmend eine totalitäre Herrschaft
mit allen Konsequenzen. Eine davon ist das

immense Anwachsen erzwungener Migration.
Die grosse Zahl von Flüchtenden ist die Folge
aus der Sünde der politischen Ökonomie und
des Exports von Waffen und Kriegen in
periphere Länder. Die erzwungene Migration un-
ausgebildeter Arbeiter überall auf der Welt ist
die Folge von verborgenen Mechanismen der

kapitalistischen Akkumulation, eingebettet
in die neoliberale Wirtschaftspolitik.

Wir bekennen, dass wir Teil einer «babylonischen

Gefangenschaft» sind, die die
konstruktive Macht des revolutionären Geistes
der Reformation und bürgerliche und soziale
Rechte verhindert.

Wir verwerfen alle Arten von Systemen
und Praktiken, die Freiheit, Demokratie und
die Teilhabe aller verhindern.

Wir rufen alle Glaubensgemeinschaften
und ihre Glieder auf, die «Weisheit» des

gierigen Geldes zu verwerfen und sich der Weisheit

des Kreuzes anzuvertrauen, ebenso die

wirtschaftlichen, politischen und sozialen
Systeme wie auch der religiösen Institutionen
so zu rekonstruieren, dass Würde und Wert
der Menschen gewährleistet werden.

Wir appellieren an die Christen und die

Kirchen, neue Wege der Mission zu entwickeln,

um die politischen Systeme zu transformieren,

so dass sie humaner werden.
Wir appellieren auch an die Gemeinden,

Synoden und missionarischen Einrichtungen
der Kirchen, Aktionsprogramme zu entwerfen,
die Frieden und Gerechtigkeit in der Gesellschaft

fördern.
Wir verpflichten uns selbst, unverfälschten

christlichen Glauben und reformatorische
Spiritualität zu befördern, die denjenigen Kräften

in Gesellschaft und Politik entgegentreten,
welche Gewalt, Armut, Verelendung und die

Verehrung der Geldvermehrung verursachen.
Wir verpflichten uns auch, Ressourcen der
Gemeinde zu teilen, so dass grössere ökono-

30 Neue Wege 5/2017



mische Gleichheit und Gerechtigkeit entstehen

kann.

II. Gerechtigkeit durch ökologisch sensible

Landwirtschaft und Landverteilung
«Wir wissen, dass die ganze Schöpfung bis

zu diesem Augenblick mit uns seufzt und
sich ängstet.» (Römer 8,22).

Wir glauben, dass Gottes Mission für ein
Leben in Fülle alle Christen und Christinnen
und alle Kirchen verpflichtet, am
ökumenischen Prozess für «Gerechtigkeit, Frieden
und Bewahrung der Schöpfung» intensiv
teilzunehmen. Wenn wir wirklich auf die
radikalen Stimmen der Reformation hören wollen,
müssen wir aus einem Weltwirtschaftssystem

aussteigen, das in Landraub und Naturzerstörung

mündet. Das biblische Landverständnis
betont die Werte der Subsistenz und kämpft
für gesunde Beziehungen zwischen Land und
Menschen.

Wir bekennen, dass wir in der Tradition
Luthers stehen, der gegen die Bauern die
feudal-ständische Ordnung unbiblisch legitimiert
hat und dass spätere lutherische Traditionen
daraus die falsche Konsequenz gezogen haben,
Ökonomie und Politik für eigengesetzlich zu
erklären, obwohl Luther das frühkapitalistische

Wirtschaftssystem klar verwarf. Wir
bekennen, dass sich auf dieser Basis Kirchen
später an die Modernisierung, Industrialisierung

und finanzielle Spekulation mit der
Landwirtschaft angepasst haben und dass die
protestantische Arbeitsethik und das spirituelle
Interesse an materiellem Erfolg sogar für die

ideologische Untermauerung des Kapitalismus

sorgten. Kirchen und Theologenvertraten
oft eine Ideologie und Theologie der Entwicklung,

die das unterstützen.
Wir verwerfen das imperiale hegemoniale

System von neoliberaler Politik, Finanzkapitalismus

und seinen Modellen des Agrobusiness,
das schwere Ungleichheiten in den
Beziehungenvon Produktionund Handel hervorruft.
Die fortdauernde Landentfremdung,
Landkonfiszierung und das Verhindern von Subsistenz-

wirtschaften sind ebenso wie die wachsende
Praxis von Monokulturen wirtschaftlicher
Missbrauch. Genetischverändertes Saatgutund
der intensive Einsatz von Pestiziden sind
extraktive Produktionsmodelle mit hohem Risiko
für Menschen und Umwelt.

Wir rufen Kirchen dazu auf, sozial-ökonomische

Gerechtigkeit und Umweltgerechtigkeit
als Schlüsselaufgaben für ihren Auftrag

zu begreifen. Es sind Räume für Reflexion,

Auseinandersetzung und Alternativvorschläge

aus einer Befreiungsperspektive auf
Landwirtschaft und Landnutzung zu schaffen.

Wir verpflichten uns, Seite an Seite mit
solchen Bewegungen zu kämpfen, die gesundere
Land-Mensch-Beziehungen anstreben, zu
helfen, die Agrarpolitik unserer Kirchen und
Gesellschaften weiterzuentwickeln und diese

Themen in Bildungsprogramme zu integrieren.

Dabei sollten die Bemühungen
berücksichtigt werden, die UN-Erklärung über die
Rechte der Landwirte anzuerkennen und
umzusetzen.

III: Interreligiöse Solidarität für Gerechtigkeit

in Palästina/Israel
«Barmherzigkeitsgefässe zu sein, dazu hat
Gott uns herausgerufen - nicht nur aus dem

jüdischen Volk, sondern auch aus den anderen

Völkern.» (Römerbrief 9,24)

Wir glauben mit dem Apostel Paulus, dass

im Messias Jesus die ethnischen, Klassen- und
Gendergegensätze und Machtasymmetrien
überwunden sind (Galaterbrief 3,28). Wir sind

überzeugt, dass der nachkonstantinische
christliche Antijudaismus und speziell Luthers
abscheuliche und grausame Pamphlete gegen
die Juden, die von den Nazis als Rechtfertigung
für ihren Mord an Millionen von Menschen
benutzt wurden, ein Verbrechen gegen die
Menschlichkeit darstellen. Aberwir sind auch
der festen Überzeugung, dass Christinnen und
Kirchen diese Verbrechen nicht damit wieder

gut machen können, dass sie zu den nicht
hinzunehmenden Verletzungen der Menschenrechte

und des Völkerrechts schweigen, die

der Staat Israel durch seine Kolonisierung des

historischen Palästinas über die von der UNO
anerkannten Grenzen hinaus und durch die
ethnischen Säuberungen an Palästinenserinnen

und Palästinensern zu verantworten hat.

IV. Gerechtigkeit durch gewaltfreie Aktion
«Frieden hinterlasse ich euch. Meinen Frieden

gebe ich euch.» (Joh 14,27)

Wir glauben, dass das Evangelium seinem
Wesen nach das «Evangelium des Friedens»
ist (Epheserbrief 6,15). Bei diesem Frieden geht
es nicht allein um den Frieden der Menschheit
mit Gott, sondern auch um den Frieden unter
den Menschen und mit der Schöpfung. Das

Evangelium ist gewaltfrei - verheissend,
einladend, willkommen heissend, bezeugend -
niemals Zwang ausübend oder nötigend.
Angesichts der gegenwärtigen Krisen bedeutet

31 Neue Wege 5/2017



das: Frieden auf der Basis von Gerechtigkeit.
Wir bekennen, dass gewaltfreie Aktion ein

wesentliches Merkmal des christlichen
Zeugnisses in der Welt ist. Gewalt kann niemals als

Mittel zur Erreichung eines Zieles dienen,
denn Gott hat alle Dinge mit sich versöhnt
(Kolosserbrief x, 29h). Frieden praktizieren
bedeutet, teilzunehmen an disziplinierterund
organisierter gewaltfreier Aktion, um auf
spezielle Kontexte einzuwirken, die sozialen
Wandel nötig haben.

Wir verwerfen alle Formen von Gewalt -
strukturelle, technische, militärische,
physische und psychologische Gewalt jeder Art,
ebenso den Missbrauch von Religion für die

Rechtfertigungvon Gewalt. Weiterverwerfen
wir den internationalen Waffenhandel, der
Gewalt rund um den Globus aufrecht erhält.
Wie universal Gewalt ist, wird besonders in
der vorherrschenden Praxis deutlich, andere
als «Feinde» zu identifizieren, insbesondere,

wenn man andere zu Sündenböcken macht.
Jesus starb als der endgültige Sündenhock, um
die Spiralen der Furcht zu beenden, die uns
dazu führen, andere zu Sündenböcken zu
machen. Dieses gewaltfreie Verständnis des

Kreuzes brauchen wir dringend in diesem
historischen Augenblick.

Wir rufen unsereKirchen an/jden Segen von
Gottes ganzheitlichen Frieden (Schalom/Sa-
laam) zu empfangen: Leben spendende
Beziehungen mit Gott, anderen Menschen und der

ganzen Schöpfung. Frieden zu praktizieren
bedeutet, ohne Gewalt zu leben, zu sprechen
und zu handeln.

Wir verpflichten uns, am gemeinsamen
Leben aller teilzunehmen - in einer politischen
Gemeinschaft, die einzig durch friedliche
Handlungsweisen und das Aussprechen der
Wahrheit charakterisiert ist. Ausserdem
verpflichten wir uns, die nächste Generation -
Kinder und Jugendliche - zu befähigen, Gewalt
abzulehnen. Frieden praktizieren bedeutet,
nachhaltig die Bemühungen der «Dekade zur
Überwindung von Gewalt» aufrecht zu erhalten

und dabei realistisch die eigene
Verantwortung einzuschätzen, weil nur so Frieden
in der Welt gelingen kann.

V. Gerechtigkeit durch Widerstand und
Transformation
«Denn er ist unser Friede. Er hat aus beiden,
Fernen und Nahen, einVolk gemacht und die
trennende Zwischenwand eingerissen. Die

www.radicalizing- Feindschaft überwand er durch sein Leben.»

reformation.com (Eph 2,14)

Wir glauben, dass die reformatorischen
theologischen Einsichten Menschen aus
Furcht und Gefangenschaft im herrschenden

System befreien und uns ermächtigen, uns für
Gerechtigkeit und das Gemeinwohl einzusetzen,

und zwar für Mitmenschen in der ganzen
globalen Gemeinschaft. Luther setzte sich mit
den systemischen Herausforderungen seiner
Zeit auseinander. Genau das müssen wir heute

auch tun.
Wir bekennen, dass wir zu oft diejenigen,

die nicht wie «wir» glauben, aussehen oder

leben, so ansehen, als seien sie nicht nach dem
Bild Gottes geschaffen. Dieser Dualismus des

«Wir» gegen «Sie» steht in direktem Gegensatz

zum Herz des Evangeliums. Wir versuchen,
wirksamere Vermittler der öffentlichen
Implikationen dieses Evangeliums zu sein, das

diejenigen hätte umwandeln können, die - aus

Wut und Frustration - auf populistische Aufrufe

reinfallen, die denjenigen die Schuld
zuschieben, die verschieden von uns sind.

Wir verwerfen Ausdrucksformen
«völkischer» Selbstbezogenheit und
Fremdenfeindlichkeit, die heutzutage viele Menschen
anziehen. Wir verwerfen auch, dass Religion
dazu missbraucht wird, andere auszugrenzen
oder auszubeuten, statt Brücken zu Menschen
anderen Glaubens und anderer Herkunft zu
bauen.

Wir rufen Kirchen und Erziehungsinstitutionen

auf, eine befreiende öffentliche Theologie

zu pflegen, die effektiv und transformativ
auf die systemischen ökonomischen, politischen

und ökologischen Ungerechtigkeiten
einwirken und sie überwinden helfen kann.
Denn diese sind Grundursachen für das

vielfältige Leiden von Menschen. Wir rufen auch
dazu auf, die Regierungen für diese Ungerechtigkeiten

zur Rechenschaft zu ziehen.
Wir verpflichten wus.mit Migrantinnen und

Migranten, unseren neuen Nachbarn, als Gleiche

unter Gleichen zu leben, Beziehungen zu
entwickeln und offen dafür zu sein, uns durch
diese Beziehungen verändern zu lassen.

Wir bitten Gemeinden und andere
Gemeinschaften dringend, sich in kritischen
Bibelstudien mit den systemischen Herausforderungen

in ihren lokalen und globalen
Kontexten auseinanderzusetzen. So können sie

Menschen dazu ermutigen, Systeme, die ihr
Leben beeinflussen, kritisch wahrzunehmen
und zu reflektieren, ihnen Widerstand
entgegenzusetzen und sie zu transformieren, damit
Würde und Gerechtigkeit füralleWirklichkeit
werden. •

32 Neue Wege 5/2017


	Dokument

