
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 111 (2017)

Heft: 12

Artikel: Theologie hinter Gittern : offene Zukunft der Gefängnisseelsorge

Autor: Hui, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-731348

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-731348
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Matthias Hui

Theologie hinter Gittern
Offene Zukunft der Gefängnisseelsorge

Der Kontext kirchlicher Arbeitfür Menschen in Haft verändert sich

radikal. Seelsorgerinnen sind gefordert, ihre Arbeit in der Gesellschaft
und in der Institution professionell zu begründen. Seelsorge ist

multireligiös und interdisziplinär geworden. Und sie ist gefordert, Position zu
beziehen. Eine kritische Bestandesaufnahme.

Franz B., ein katholischer Seelsorger,
längst im Pensionsalter, hat es sich zur
Gewohnheit gemacht, am Gründonnerstag

Gefangene zu besuchen. Er feiert mit
ihnen das Hochfest vom Letzten Abendmahl

- im Gedenken an die Todesangst,
Verhaftung und Folter Jesu. Danach pflegt
der Priester einen traditionellen Ritus.
Er wäscht den Gefangenen die Füsse. In
diesem Jahr waren zwei zu lebenslänglich

verurteilte Männer und drei Frauen
mit dabei, nicht alle Christinnen. Franz
B. versteht die Handlung als Zeichen
radikaler Liebe. Menschliche Beziehung
und kirchliches Amt seien Dienst, nicht
Herrschaft.

Franz B. hielt 2014 vor Strafrechtlerinnen

einen Vortrag. Er warnte vor
dem aufkommenden «Strafrechtspopulismus»:

Politik und Medien würden
immer mehr zu Vergeltung und Rache

anstiften. Durch Strafen würde
kompensiert, was eigentlich die «Umsetzung
einer anderen Form der Sozial- und
Wirtschaftspolitik sowie eine Politik der

gesellschaftlichen Integration erfordern
würde».

Der Strafvollzug gehe damit «über
seine eigentliche sanktionierende Funktion

hinaus» und berühre «den Bereich
der Freiheiten und Rechte der Personen,

vor allem der schwächeren, im Namen
einer präventiven Zielsetzung, deren

Wirksamkeit bisher nicht nachgewiesen

werden konnte». Auch kritisierte
Franz B., dass die Debatte über die Ersetzung

der Gefängnisstrafe durch andere
Massnahmen abgeflaut sei. Der
Strafvollzug gleiche «einem Netz, das nur die
kleinen Fische fängt und die grossen frei
im Meer lässt».

Keine Sicherheit durch Inhaftierung
Franz B., der aus Lateinamerika stammt,
besuchte kürzlich in einer von
Gewalt gezeichneten Stadt in Mexico ein
Gefängnis. Das Gefängnissystem, so
scheine es, sei auf das Wegsperren
ausgerichtet, «mehr darauf bedacht, die
Menschen ausserstande zu setzen, weiter

Straftaten zu begehen, als darauf, die
Prozesse der Rehabilitierung zu fördern,
die gestatten, die sozialen, psychologischen

und familiären Probleme zu
berücksichtigen, die einen Menschen

zu einem bestimmten Verhalten geführt
haben». Er beobachtete Exklusion
anstelle von Inklusion. Das Problem der
Sicherheit erledige sich nicht allein durch
Inhaftierung, sondern, «indem man
die strukturellen und kulturellen
Ursachen der Unsicherheit bekämpft, die
das gesamte soziale Gefüge schädigen».
Ursachenbekämpfung statt Sicherheitswahn.

Franz B. sprach die Gefangenen als

DEI\

GEH

G

EN
III

BEFRE JNG

17 Neue Wege 12/2017



Seelsorger an: «Ihr habt die Kraft des

Schmerzes und der Sünde kennen
gelernt; vergesst nicht, dass euch auch die
Kraft der Auferstehung zur Verfügung
steht, die Kraft der göttlichen
Barmherzigkeit, die alles neu macht.
Sprecht mit euren Lieben, erzählt ihnen
eure Erfahrung, helft, den Teufelskreis
der Gewalt und der Ausschliessung zu
stoppen! Wer den Schmerz bis zum Äus-

In einer pluralistischen Gesellschaft, in der auch

Religion und Spiritualität ihren Platz haben, ist

Seelsorge in Institutionen nur noch interreligiös denkbar.

sersten erlitten hat und - wir könnten
sagen - <die Hölle durchgemacht hat>,

kann ein Prophet in der Gesellschaft
werden. Arbeitet dafür, dass diese
Gesellschaft, die Menschen gebraucht und
wegwirft, nicht weiter Opfer fordert!»
Franz B. ist über achtzig Jahre alt. Er lebt
in Rom und leitet die katholische
Kirche. Er ist Papst.

Kirchenleiter ist auch Gottfried
Locher. Der Ratspräsident des Schweizerischen

Evangelischen Kirchenbundes
setzte 2or5 ein Zeichen, als er
Weihnachten im geschlossenen Zentrum für
Stationäre Forensische Psychiatrie in
Rheinau feierte. Hinter meterhohen
Gittern und Stacheldraht traf er auf
Menschen mit einer schweren psychischen
Störung, die einen Mord verübten, eine

Brandstiftung, eine Vergewaltigung.
Locher las die Weihnachtsgeschichte. Die

Klinikseelsorgerin fragte die
Inhaftierten nach Wünschen für das neue
Jahr: «Freiheit.» «Dass die Feiertage bald
vorbei sind und ich nach Hause kann.»
«Eine Ausbildung.» «Die ganze Bibel
lesen.» «Dass ich zurück nach Eritrea
kann.» «Ohne Folter. Offene Türen und
Fenster.»

Locher sprach den Segen: «Friede

mit euch allen. Amen.» - «Peace!», rief
ein Patient dazwischen. «Peace, ja, Peace

für uns alle», antwortete Locher. Der
Mann stimmte nun spontan «Hallelujah»

von Leonard Cohen an: «Baby, I

was here before. I know this room, I've
walked this floor. It's not somebody who
has seen the light. It's a cold and broken
Hallelujah.» Ein Journalist von ref.ch
beschrieb diese berührende Szene.

Interreligiöse Teams
Das sind Momente christlicher Präsenz

im Freiheitsentzug. Aber längst ist klar:
Es gibt für die Seelsorge hinter Mauern
nur eine multi- und interreligiöse
Zukunft. Das Projekt «Religion in Schweizer

Gefängnissen: Gewandelte Gefängnisseelsorge

und neue religiöse Akteure»
des Nationalen Forschungsprogramms
NFP 58 zeigte bereits 2011, dass die grossen

Schweizer Strafvollzugsanstalten -
nicht selten dank Katalysatorinnen aus
der christlichen Seelsorge - Massnahmen

getroffen hatten, um die Ausübung
des muslimischen Glaubens zu erleichtern:

beim Essen, für das Freitagsgebet
oder während des Ramadans. Heute ist
zum Beispiel in der Zürcher
Justizvollzugsanstalt Pöschwies ein Imam voll-
amtlich tätig. Er absolviert derzeit einen
universitären Ausbildungsgang zum
Gefängnisseelsorger. Professionalisierung
ist für Seelsorgerinnen aller
Religionsgemeinschaften zentral, auch als Prävention

gegenüber fundamentalistischen
und missionarischen Ansätzen.

Isabelle Noth ist Professorin für Seel-

sorge, Religionspsychologie und
Religionspädagogik an der Universität Bern.
Fragen des Freiheitsentzugs kennt sie
bestens. An ihrer Abteilung werden die

spezialisierten Seelsorgerinnen ausgebildet.

Im Gespräch meint sie: «In einer
pluralistischen Gesellschaft, in der auch
Religion und Spiritualität ihren Platz
haben, ist Seelsorge in Institutionen
nur noch interreligiös denkbar, nur im
Team.» Fachleute aus verschiedenen
Religionen, aber auch Atheistinnen oder
Philosophinnen, würden zusammenarbeiten.

«Wenn es existenziell wird, und
das wird es in einem Gefängnis immer,
spielt der persönliche religiöse Hintergrund

keine grosse Rolle mehr.» Für
Rituale allerdings blieben Personen aus
den jeweiligen Religionen und Tradi-

18 Neue Wege 12/2017



tionen zuständig. In Ländern wie den
USA oder den Niederlanden ist ein
solches Konzept von Spiritual Care längst
verbreitet.

Noth analysiert die gesellschaftliche
Funktion des Freiheitsentzugs kritisch.
Sie werde nicht an den Massstäben
Menschenrechte und Menschenwürde

gemessen: «Gefängnis ist Beschämung.
Wie geht eine nicht-beschämende
Begleitung, eine nicht-beschämende
Fürsorge, ohne dass die Gesellschaft in
Gefahr gerät? Nur wenn dies in Freiheit
absolut nicht möglich ist, sehe ich eine

legitime Begründung für eine Inhaftierung.

Nur dann.»

Befreiung vom System
Die Kirchen haben einen historisch
gewachsenen Vorsprung. Was tun sie mit
diesem Erbe? Gottfried Locher meinte
vor kurzem: «Es ist Aufgabe der Kirche,
die Stimme derer ins Gespräch zu bringen,

deren Freiheit und Würde gefährdet

ist.» Er sprach allerdings allgemein
zum Reformationsjubiläum. Es gab in
den letzten zwei, drei Jahrzehnten keine
einzige kirchliche Verlautbarung zu
Gefängnis und Strafvollzug in der Schweiz.

Mit ihrem Papier «Zur Zukunft des

Gefängnissystems» liefert die deutsche
Evangelische Konferenz für Gefängnisseelsorge

im September 2017 eine
Steilvorlage. In einer «Stimmung, die von
Sicherheitsdenken und Angstdiskurs
geprägt» sei, gelte es, alle Akteurinnen
zu ermutigen, «Alternativen zur bisherigen

Praxis weiter zu entwickeln». Im
Zentrum der theologischen Reflexion
steht das Konzept der Befreiung. Einerseits

sind die Menschen im Fokus: «Die
Erfüllung des Auftrages, Gefangene zu
besuchen (Matthäus 25) beinhaltet
die Aufgabe, ihnen Befreiung zu
verkünden (Lukas 4), also die Endlichkeit
ihrer Inhaftierung.»

Auf der anderen Seite fragt man
strukturell nach der «Befreiung des

ganzen Systems aus seiner Funktionsweise».

Denn: «Die hauptsächliche
Energie sowohl der Gefangenen als auch
der im Vollzug Arbeitenden fliesst in

die Abmilderung der zerstörerischen
Folgen der Haft.»

Was weist für die deutschen Gefäng-
nisseelsorgerlnnen den Weg in eine
andere Zukunft? Erstens mehr gesellschaftliche

Gerechtigkeit, soziale Inklusion
und Prävention zur Verhinderung von
Straftaten. Zweitens eine grosse Reform
der Strafgesetzgebung in Richtung
wiedergutmachender, heilender Gerechtigkeit

(restorative justice) unter Einbezug
der Opfer und des Umfelds der
Täterinnen. Drittens die Entkriminalisie-
rung zahlreicher Straftatbestände - zum
Beispiel im Drogenbereich. Veränderung
bedeutet schlicht eine massive Reduktion

der Anzahl Inhaftierter.

Professionalität stärken
Frank Stüfen arbeitet - als einer der
wenigen vollberuflichen Gefängnisseelsorgerinnen

der Schweiz - an der Zürcher
Justizvollzugsanstalt Pöschwies. Im
Gespräch beeindruckt seine leidenschaftliche

Professionalität. Sozialwissenschaftliche

Analyse, vertiefte juristische Kenntnisse,

permanenter Bedarf an
theologischer Theoriebildung, aber auch der
reflektierte Umgang mit eigener Trauer,
Empörung und Humor finden in seinem
Berufsverständnis Platz. Gefängnisseelsorge

konzipiert er als Beitrag an eine

interdisziplinäre Betreuung und Begleitung.

Wenn er einen verwahrten,
todkranken Menschen in seiner letzten
Lebensphase begleitet, arbeitet er vernetzt
mit medizinischen Diensten, mit der
Sozialarbeit; er spricht auch mal bei der

Gefängnisleitung oder der staatlichen
Verwaltung vor, um dem Insassen so
viel Klarheit über seine Situation und so
viel Würde wie nur immer möglich zu
verschaffen. Und wenn der Gefangene
gestorben ist, sucht er im Gespräch mit
Angehörigen und Freundinnen, wenn
solche da sind, aber auch mit Mitgefangenen

Formen des Abschiednehmens,
auch liturgische.

Der Titel der Dissertation, an der
Stüfen arbeitet, widerspiegelt sein
theologisches Credo: «Freiheit im Vollzug».
Mit einem Augenzwinkern bringt er

ig Neue Wege 12/2017



damit die Ambivalenz der Gefängnisseelsorge

auf den Punkt, ihr
menschengerecht-subversives Potenzial und ihre
pragmatisch-institutionelle Gebundenheit.

Stüfen will die Gefängnisseelsorge
als Profession stärken. Denn immer öfter
werde sie von anderen Disziplinen nicht
als anschlussfähig wahrgenommen.
Sie müsse aus dem Schatten hinter den
Mauern hervortreten und könne ihren
Fortbestand nur gewährleisten, wenn
die Seelsorgerinnen ihre «individuell-eklektischen

Zugänge» überprüften. In der

Konsequenz leitet Stüfen den Studiengang

«Seelsorge im Straf- und
Massnahmenvollzug» an der Universität Bern.

«Freiheit im Vollzug»: Mit einem Augenzwinkern
ist die Ambivalenz der Gefängnisseelsorge aufden

Punkt gebracht.

Franziska Bangerter Lindt gehört
ebenfalls zu den erfahrenen
Gefängnisseelsorgerinnen. Sie bezieht das
Sicherheitsbedürfnis der Bevölkerung in ihre
Konzeption der Arbeit mit ein. Dass

heute in der öffentlichen Diskussion
zum Strafvollzug aber niemand mehr
Verantwortung übernehmen will,
bereitet ihr Sorgen: «Immer mehr Insassen

gehören eigentlich in
forensischpsychiatrische Kliniken. Dort hat es viel
zu wenig Plätze.» Ausschaffungen von
ausländischen Inhaftierten erlebt sie als

viel restriktiver als früher, es ergäben
sich brutale Situationen - für alle
Beteiligten. Deshalb sind ihr auch die
Mitarbeitenden der Institutionen als Gegenüber

wichtig. Das zentrale Aufgabenfeld
der Gefängnisseelsorge grenzt sie
pragmatisch ein: «Es geht darum, den
inhaftierten Menschen zu helfen, die Zeit zu
überstehen, ihnen zuzuhören. Das kann
auch bedeuten, mitzuhelfen, einen Brief
an eine Behörde aufzusetzen oder
Farbstifte zum Zeichnen zu vermitteln.»

Zuhören und helfen?
Die Zürcher Justizdirektorin Jacqueline
Fehr ergänzt aus staatlicher Perspektive:

«Die Gefängnisseelsorge ist kein Almosen.

Der Staat ist dazu verpflichtet, sie zu
leisten. Die Seelsorgenden - unabhängig
von ihrer Religionszugehörigkeit - bieten

den Gefangenen in einer schwierigen
Lebensphase eine Gesprächsmöglichkeit
an, die dem Seelsorgegeheimnis unterstellt

ist. Sie wird darum sowohl von den

Gefangenen wie auch vom Personal als

entlastend wahrgenommen.»
Als Kern der Gefängnisseelsorge schält

das Forschungsprojekt im Rahmen des

NFP 58 empirisch heraus: «Konkret
sollen die Gefängnisseelsorger den
Insassen heute helfen, ihre Situation im
Gefängnis möglichst gut zu ertragen

Sie verwenden deshalb den Grossteil

ihrer Zeit und Energie darauf, den
Häftlingen zuzuhören.» Diese Rolle als

unabhängige Vertrauenspersonen, die
dem Amts- und Berufsgeheimnis
unterstehen, wird gemäss der Studie von vielen

Insassinnen geschätzt.
Das bestätigt Peter Zimmermann,

Präsident von Reform gi, einer
«Organisation für Strafgefangene und
Ausgegrenzte». Er, selber ehemaliger Gefangener,

sagt: «Ein Gefängnisseelsorger,
der einem <Gestrauchelten> seine Angst
nimmt und Lebensmut schenkt, kann
ihm und somit auch dem demokratischen

Gemeinwesen das geben, was sie

am meisten brauchen: Ermutigung.»
Aber seine Erwartungen gehen darüber

hinaus: «Eine Gefängnisseelsorgerin
muss gegen den Sicherheitswahn nicht
nur theologisch, sondern eben auch
politisch Position beziehen.» Seit
Jahrzehnten sei bekannt, dass in den
Untersuchungsgefängnissen Gefangene über
Wochen und Monate dreiundzwanzig
Stunden pro Tag allein in der Zelle
eingeschlossen sind. «Gegen diese Foltermethoden

nehmen im besten Fall einzelne
Forensiker und Juristinnen Stellung. Die
meisten Gefängnisseelsorgerinnen bleiben

ruhig und still. Ein grosser Teil von
ihnen, von Kirche und Staat eingestellt,
sind Obrigkeitsgläubige par excellence
und praktizieren nicht Lebenshilfe,
sondern in ihrer Passivität Sterbehilfe.» Dabei

betont er, dass bei der Gründung von

20 Neue Wege 12/2017



Reform gi in der Strafanstalt Lenzburg
im Jahr 1990 Gefängnisseelsorger hinter

ihnen gestanden seien. Und auch das

Team 72, das sich für die Resozialisierung
von Strafentlassenen engagiert, hätte
bei der Gründung als Selbsthilfeorganisation

Rückendeckung von Seelsorgern
und Theologinnen erfahren. Inspirator
Zimmermanns ist Dietrich Bonhoeffer

- auch ein «Knaschti», wie er den
deutschen Theologen aus dem Widerstand
gegen das Naziregime bezeichnet.

Der Name der Leiterin des
Gefängnisdienstes der Heilsarmee, Hedy Brenner,

steht - auch bei Gefangenen - für
Glaubwürdigkeit, Empathie und Klartext.

Angesichts der langjährigen
Verwahrung von Straftäterinnen unter dem
Titel einer therapeutischen Massnahme
will sie nicht mehr länger schweigen.
Delikt und Dauer der Massnahme stünden

oft in keinem Verhältnis. Die Ein-
schliessung ohne absehbares Ende
Verstösse gegen die Menschenrechte. Das

Warten auf Therapieplätze dauere viel
zu lang. Sogar die Direktion der
Heilsarmee konnte sie nun überzeugen, bald
öffentlich Position zu beziehen. Einige
Gefängnisseelsorgerinnen ziehen mit.
Die meisten Kirchen würden aber

zögern, bedauert sie.

Das Gefängnis steht für das Ganze
Für eine lebendige und zeitgenössische
Gefängnisseelsorge sind kritische Reflexion

und Theoriebildung entscheidend.
Dabei ist ein Rückgriff auf Karl Barth
hilfreich. Er hatte in Basel von 1956 bis

1959 im Gefängnis gepredigt. Er räumte

auf mit dem simplen Schuld-Strafe-

Vergebungs-Zusammenhang, der auch
heute noch herbeizitiert wird, wenn ein
theologisches Mäntelchen für die

Seelsorge im Gefängnis gefragt ist. In einem
Referat brachte Barth 1959 «Antworten
auf Grundsatzfragen der Gefangenen-
seelsorge» radikal auf den Punkt: «Die
gerechteste Strafe ist, welche die
umfassendste Fürsorge für den Übeltäter und
die Gesellschaft bringt.» Sühne liege
nicht im Bereich menschlicher Möglichkeiten.

«Alle menschliche Übertretung

ist in Jesus Christus vergebene
Übertretung. Es ist eigentlich eine
Beleidigung Gottes, wenn nach Sühne und
Wiedergutmachung gerufen wird.»

Theologie hinter Mauern betrifft
auch für die deutsche Konferenz der

Gefängnisseelsorger keine exotischen
Partikularbereiche: «In jeder Gefängniszelle
stellt sich die Frage nach der Möglichkeit

von Befreiung aus zerstörerischen
Mustern exemplarisch für das Ganze

von Kirche und Gesellschaft.» Von jeder
Gefängniszelle aus stellt sich die
grundsätzliche Frage, ob Seelsorge das Gegenüber

grundsätzlich anerkennt, in seiner
Andersheit, mit seiner Geschichte, mit
seinen Rechten. Jede Institution für den

Freiheitsentzug ist ein grundsätzlicher
Prüfstein für die Qualität, Menschlichkeit

und Vermittelbarkeit moderner
Theologie. Jede Auseinandersetzung mit
Strafe, Sicherheit und Ausgrenzung ist
eine Herausforderung an die
Religionsgemeinschaften, im Kampf um
Menschenrechte für alle verlässliche
Bündnispartner zu sein.

Die Arbeit im Freiheitsentzug verrät,
wie stark sich die Kirchen tatsächlich
auf die multireligiöse und gleichzeitig
säkulare Gesellschaft eingelassen haben,
aber auch auf die Realität vielfältigster
Identitäten bezüglich der Herkunft oder
der sexuellen Orientierung. Die Kooperation

zwischen Kirche und Staat im
Gefängnis verweist auf das Selbstverständnis

einer Religionsgemeinschaft: Handelt
sie rein pragmatisch und von Angst um
den Verlust der eigenen Bedeutung
besetzt - oder prophetisch, im Sinne einer
«Kirche für andere»?

Jacqueline Fehr sagte kürzlich an
einer Tagung zur Resozialisierung von
Straftäterinnen: «Wer den Reifegrad
einer Gesellschaft erkennen will, muss
deren Gefängnisse besuchen.» Den Zu- Matthias Hui, *1962,

stand einer Kirche erkennt man nicht 'st Redaktor derNeuen

zuletzt an ihrer Gefängnisseelsorge. • WeSe-

hui@neuewege.ch

21 Neue Wege 12/2017


	Theologie hinter Gittern : offene Zukunft der Gefängnisseelsorge

