
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 111 (2017)

Heft: 11

Artikel: Vorwärts zum Selfmade-Gott : vom Animismus zur gottgleichen
Technologie

Autor: Arens, Edmund

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-731340

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-731340
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Edmund Arens

Vorwärts zum Selfmade-Cott
Vom Animismus zur gottgleichen Technologie

Am Horizont zeichnet sich die Entstehung neuer Religionen ab: Techno-

Humanismus und Datenreligion. Davon geht YuvalNoah Harari in

seinem Buch Homo Deus aus. Eine theologische und religionswissenschaftliche

Kritik.

Mit seinem Wälzer Eine kurze Geschichte

der Menschheit hat der israelische Historiker

Yuval Noah Harari für Furore
gesorgt. Jetzt legt er nach mit Homo Deus.

Eine Geschichte von Morgen (München
2017). Hararis Blick in die Geschichte
des Homo sapiens, der die Welt erobert,
seine Konkurrenten ausrottet und seine

tierischen Artgenossen domestiziert
oder ausradiert, hat es in sich. Der Homo
sapiens erfindet vieles, auch Geschichten,

welche sein Leben in einen
göttlichen Horizont stellen. Geschichten, in
denen sich die Menschen als Geschöpfe
Gottes einen den anderen Kreaturen
übergeordneten Wert zusprechen und
sich eine unsterbliche Seele verleihen.
Harari bezeichnet die letzten 70000
Jahre als «Anthropozän», «das Zeitalter
der Menschheit»: «Denn Homo sapiens
hat die Spielregeln neu geschrieben.
Diese eine Affenart hat es innerhalb
von 70000 Jahren geschafft, das globale
Ökosystem radikal und beispiellos zu
verändern.»

Animismus, Theismus, Humanismus
Die archaischen Jäger und Sammlerinnen

waren dem Historiker zufolge Ani-
mistlnnen. Sie kannten keine Kluft
zwischen Menschen und anderen Tieren.
Erst mit der landwirtschaftlichen Revolution

veränderte sich das Verhältnis von
Mensch und Tier. Es war nach Harari so¬

wohl eine ökonomische als auch eine
religiöse Revolution, insofern zusammen
mit neuartigen Wirtschaftsbeziehungen
neue Glaubensüberzeugungen entstanden.

Letztere degradierten die Tiere zu
Nutztieren und gaben sie der brutalen
Ausbeutung preis. Die im Zuge der
Agrarrevolution entstandenen theistischen
Religionen waren davon überzeugt, dass

nur Menschen eine unsterbliche Seele

haben, dass die Welt von einem
allmächtigen Gott geschaffen wurde, der
ihnen die Herrschaft über alle anderen
Lebewesen übertragen hat.

Harari unterstreicht, dass Religion
nicht mit Götterglaube gleichgesetzt
werden darf, sondern vielmehr «jede
allumfassende Geschichte ist, die menschlichen

Gesetzen, Normen und Werten eine
übermenschliche Dimensionverschafft».
Die wissenschaftliche Revolution der
Moderne brachte indes neue, humanistische

Religionen hervor. Diese beteten
den Menschen an. Sie waren von der

Grundüberzeugung getragen, dass der
Homo sapiens über einen einzigartigen,
heiligen Wesenskern verfüge, welcher
Quell allen Sinns und aller Macht im
Universum sei. Der Humanismus lehnt
den Glauben an einen kosmischen Plan
ab und ersetzt diesen durch den Glauben

an den freien Willen und die innere
Stimme der Gefühle. Das humanistische
Hauptgebot lautet: «Gib einer sinnlosen

21 Neue Wege 11/2017



Yuval Noah

Harari

HiMO
DEUS
Eine Geschichte

von Morgen

Juval Noah Harari:
Homo deus. Eine
Geschichte von morgen.
C.H. Beck Verlag,
München 2017.

Welt einen Sinn.» Während das Universum

zum gottlosen, leeren Raum wurde,
erschien die innere Welt «mit einem
Mal unermesslich tief und reichhaltig».
Harari sieht die humanistischen
Religionen in drei Hauptzweige gespalten:
Der orthodoxe humanistische Zweig
behauptet, dass jedes menschliche Wesen
ein einzigartiges Individuum sei und
betont die individuelle Freiheit. Diesem
liberalen Humanismus steht der
sozialistische Humanismus gegenüber,
welcher den Vorrang des Kollektiven
unterstreicht. Als dritten Zweig führt er den
evolutionären Humanismus an, der sich
der natürlichen Auslese verschrieben
hat und im Nationalsozialismus zur
Extremform kommt.

Techno-Humanismus und Datenreligion
Die beiden Weltkriege des 20. Jahrhunderts

nennt der Autor «die humanistischen

Religionskriege». Daraus sei der
Liberalismus als triumphaler Sieger

hervorgegangen. 2016, so der Neoliberale
Harari, «gibt es keine ernsthafte
Alternative zum liberalen Pakt aus Individualismus,

Menschenrechten, Demokratie
und freiem Markt». Nicht ohne
anzufügen, dass Religion und Technologie
immer einen grazilen Tango tanzen und
die neuen Technologien wohl bisher
unbekannte religiöse Bewegungen
gebären werden.

Die neuen Religionen, welche sich
am Horizont der Zukunft abzeichnen,
nennt Harari Techno-Religionen. Als
zwei Haupttypen unterscheidet er den
Techno-Humanismus und die Datenreligion.

Während ersterer die Optimierung
des Homo sapiens hin zum Homo deus

anstrebt, behauptet der Dataismus, «die
Menschen hätten ihre kosmische Aufgabe

vollendet und sollten die Fackel nun
an völlig neuartige Wesenheiten
weitergeben». Den Techno-Religionen zufolge
könnten Menschen durch Biotechnologie

und Computeralgorithmen
göttliche Fähigkeiten erlangen - Fähigkeiten

der Schöpfung und der Zerstörung.
Solche Religionen versprechen Glück,
Frieden, Wohlstand und Heil auf Erden.

Laut den Techno-Religionen reichen
Veränderungen der DNA und
Neuverdrahtungen im Gehirn, um Menschen
mit optimierten körperlichen und geistigen

Fähigkeiten zu schaffen. Der Homo
deus könnte dadurch «Zugang zu
unvorstellbaren neuen Sphären» gewinnen
und «uns zu Herren der Galaxie
erheben». Harari hält fest, dass ein Upgrade
des menschlichen Geistes ein kompliziertes

und gefährliches Unternehmen
ist, welches nur für Eliten in Frage käme.

Einen Schritt weiter geht der
Dataismus, der sich auf das Universum der
Datenströme bezieht und davon ausgeht,
dass irgendwann elektronische Algorithmen

biologische Algorithmen entschlüsseln

und hinter sich lassen. Hat der
Dataismus als neutrale wissenschaftliche Theorie

begonnen, so ist er nach Harari
inzwischen zur Religion mutiert. Deren
oberster Wert sei der Informationsfluss
und ihr höchstes Gut die Freiheit der
Information - wohlgemerkt: nicht Freiheit
der Menschen, sondern der Information.
Die Datenverarbeitungssysteme würden
durch das Heranwachsen der
Ausgangsalgorithmen zu einem Masteralgorithmus
derart komplex, dass kein menschliches
Gehirn sie mehr begreifen könne. «Am
Ende könnte das Internet der Dingo
aus eigenem Recht sakrosankt werden.»
Damit verschiebt sich die Macht weg von
Menschen, Parlamenten und Staaten hin
zu einer «gottgleichen Technologie», die
laut Harari in Verbindung mit «grössen-
wahnsinniger Politik der Katastrophe
Tür und Tor öffnen würde». Angesichts
dieses apokalyptischen Szenarios fordert
der israelische Historiker zu Recht die
kritische Überprüfung der dataistischen
Dogmen; er verweist etwa auf die Kritik,
dass es zweifelhaft sei, ob sich Leben auf
Datenströme reduzieren lässt.

Kritik des Religionsbegriffs
Meines Erachtens bedarf es allerdings
auch einer Kritik an Hararis krudem re-
duktionistischem Naturalismus. Es

bedarf einer religionswissenschaftlichen
und theologischen Kritik seines diffusen
Begriffs von Religion, seines schnoddri-

22 Neue Wege 11/2017



gen, selektiven Umgangs mit der
biblischen Geschichte und seines Lavierens
zwischen Vergötzung und Verachtung
der religio-technologischen Revolution.
Geist lässt sich weder auf neuronale
Aktivitäten reduzieren, noch Gott zu Daten
algorithmisieren. Was Harari bietet und
beschwört, ist ein im Silicon Valley in
Angriff genommener Selfmade-Gott.

Für die biblischen Religionen
bedeutet Schöpfung gerade nicht das, was
die instrumentelle Auslegung, der auch
Harari folgt, daraus ableitet. Es geht in
der Genesis nicht um den Auftrag Gottes

an die Menschen, sich alles Untertan
zu machen und damit Herrschaft über
die ihnen «unterworfene» Erde auszuüben.

Vielmehr beinhaltet Schöpfung
als Gottes Geschenk die Verbundenheit
aller Lebewesen und den Auftrag, den
Garten der Erde, das gemeinsame Erbe
der Menschheit zu «bebauen», zu «hüten»

und zu kultivieren, damit deren

vielfältige Früchte allen zugutekommen
können. Von der biblischen Schöpfungsgeschichte

her ergibt sich eine ganzheitliche

Ökologie, die im Interesse des

Gemeinwohls dem Raubbau an der Natur,
der Umweltzerstörung und der auch
dadurch bedingten Verelendung und
Armut entgegentritt.

Das in der Schöpfungsgeschichte
gebrauchte Bild der Gottebenbildlichkeit

besagt, dass allen Menschen eine
fundamentale Gleichheit zukommt, ob

Säugling oder Greisin, Mann oder Frau,
Einheimischer oder Migrantin,
Intelligenzbestie oder zerebral Gelähmter.
Dies widerspricht dem Wahn vom
Übermenschen sowie dem Drang nach Selektion.

Gottebenbildlichkeit spricht allen
aufgrund ihres Menschseins eine
unantastbare Würde zu. Die Genesis erkennt
in uns Menschen zugleich inkarnierte,
körperliche Wesen, die verletzlich, fehlbar

und vergänglich sind. Dass wir
«Staub» sind und «zum Staub» zurückkehren

müssen, bleibt ein Stein des An-
stosses für Techno-Religionen, die den

kurzlebigen, kohlenstoffbasierten Körper

durch ein extrem haltbares,
lithiumbasiertes Substrat ersetzen wollen.

Prophetische Kritik
Von Harari völlig ausgeblendet wird die

prophetische Kritik. Sie spielt in der
biblischen Tradition eine entscheidende
Rolle. Die Propheten können als «die
Erfinder der Praxis der Gesellschaftskritik»
(Michael Walzer) gelten. Prophetische
Kritik richtet sich gegen politisches,
ökonomisches, gesellschaftliches und
religiöses Unrecht, gegen Ausgrenzung
und Ausbeutung. Im Namen des

schöpferischen, befreienden und rettenden
Gottes denunziert sie das Leid, das
Menschen angetan wird. Sie macht sich für
ein Zusammenleben stark, in dem Recht
herrscht und die Güter der Erde solidarisch

geteilt werden. Prophetische Kritik
wendet sich immer auch nach innen, an
die eigene Gemeinschaft. Sie klagt die
darin geschehende erbärmliche
Ausbeutung und das himmelschreiende
Unrecht an; und sie klagt Gerechtigkeit ein.

Wenn im Übrigen der Cyberspace
allgegenwärtig, allwissend und allmächtig

wird, also göttlich, dann tragen wir
alle tagtäglich unser Scherflein dazu bei:
durch die willentliche Virtualisierung,
digitale Verbreitung und elektronische
Vernetzung unserer Daten. Sind
unterdessen Google unser Gott und Larry
Page sein Prophet? •

Edmund Arens, *1953,
studierte in Münster
und Frankfurt Theologie

und Philosophie.

Er ist emeritierter
Professorfür Fundamentaltheologie

an der

Universität Luzern.
Bei dem hier publizierten

Text handelt es sich

um einen Auszug aus
seiner Abschiedsvorlesung

«Welche Zukunft
wollen wir?» vom 24.

Mai 2017.

edmund.arens@
unilu.ch

23 Neue Wege 11/2017


	Vorwärts zum Selfmade-Gott : vom Animismus zur gottgleichen Technologie

