
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 111 (2017)

Heft: 11

Artikel: Theater, Kirche, Öffentlichkeit

Autor: Lots, Laura / Wigger, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-731338

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-731338
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Wege-Gespräch von Laura Lots mit Martin Wigger

Theater, Kirche, Öffentlichkeit

Seit 20i5 leitet der Theatermacher Martin Wigger das Zürcher Kulturhaus

Helferei im ehemaligen Wohnhaus Ulrich Zwingiis. Ein Gespräch

über die Kirchen und das Theater als Foren der Meinungsvielfalt und

Handlungsfähigkeit.

Theater und Religion - was hat das
miteinander zu tun?

Martin Wigger: Das antike Theater
hat sich aus dem Dionysoskult entwickelt.

Kult und Theater sind eng verbunden

mit Öffentlichkeit und damit auch

mit Demokratie. Solange wir nachdenken

über unser Leben, solange wir den

Anspruch haben, in guten politischen
Verhältnissen zu leben, in einer Form

von Demokratie, muss es auch Gefässe

geben, in denen man sich damit
auseinandersetzen kann. Volker Lösch, ein
sehr politischer Regisseur, beruft sich
nicht grundlos auf die Antike, indem er
immer wieder Chöre auf die Bühne holt.
Das ist ein guter Weg, um Meinungsvielfalt

auf die Bühne zu bringen, um auch -
durchaus mit der Lust zu polarisieren -,
Extrempositionen aufeinanderprallen zu
lassen, aber gleichzeitig Bereitschaft zu

zeigen, die Differenzierungen dazwischen

zur Diskussion zu stellen. Und

anzuregen, sich einzuklinken in das

Spektrum von Extremen, sich zu
positionieren, den eigenen Standpunkt zu
finden und zu artikulieren.

Die Darstellung von Meinungsvielfalt auf
der Bühne ist eine Seite. Was ist mit dem

Publikum, in dem die Gesellschaft in der

Regel nicht in ihrer Breite vertreten ist?

Das ist ein Problem des Theaters.

Wir haben eine Konsensgesellschaft im

Theater, weil wir ein bildungsbürgerliches

Publikum sind, das sich die
Eintrittspreise leisten kann. Wir haben die

Randständigen der Gesellschaft nicht
im Publikum. Aber ich frage mich: Wo
ist das ausserhalb des Theaters besser?

Facebook zeigt mir auch nur die Artikel,
die so ticken wie ich.

Das Theater wäre also im schlechtesten

Fall eine Resonanzblase, wo wiederholt
wird, was ich sowieso denke. Und im
besten Fall ein Forum für Debatte. Gilt das

auchfür die Kirchen?
Das Theater hat sich intelligenter

und freier entwickelt als die Kirchen.
Theater war immer gebunden an
Fürstenhöfe, an Bürgerinnen, die Theater
finanziert haben. In dieser Angebun-
denheit musste sich das Theater immer
wieder neue Freiheit suchen. Das war
ein sehr produktives Dilemma - und
ist es bis heute. Die Herausforderung
für die Theater, immer wieder auf die
Öffentlichkeit zu reagieren, Leute zu
gewinnen, ist sehr viel stärker als in der
Kirche. Wenn ich heute in einen
Sonntagsgottesdienst gehe, dann stelle ich
fest, dass er schlechter besucht ist als

die schlechteste Inszenierung an einem
Stadttheater. Wenn eine Theaterinszenierung

nur von zehn Leuten besucht
wird, wird der Intendant entlassen. Ich
frage mich, warum Kirche so unattrak-

12 Neue Wege 11/2017



tiv daherkommt, so wenig macht in
Sachen Marketing und Vernetzung.

Verkauft sich eine Kirche mit Marketingstrategien

und der Suche nach Attraktivität
nicht an Marktlogiken?
Warum in Ausschliesslichkeiten

denken? Man kann inhaltlich attraktiv sein
und auch optisch. Ästhetik ist mir wichtig,

das vermisse ich an der Kirche. Ich
liebe das Theater, weil es künstlerisch
und ästhetisch immer wieder eine
Offenbarung ist. Bestimmte Inszenierungen
bereichern mich, ermöglichen mir eine
andere Sicht, lassen mich anders auf die
Welt blicken. Wenn ich in einen
Gottesdienst gehe, habe ich Fragen: Muss
man heute noch predigen? Muss man
noch in dieser Weise in einem Gottesdienst

zusammenkommen? Es kann
nicht sein, dass es bei denselben Formen
bleibt und man gleichzeitig feststellt,
dass das Publikum bröckelt.

Was können die Kirchen vom Theater
lernen?

Die Kirche muss sich weit öffnen, in
die Gesellschaft hinein. Im Kulturhaus
Helferei haben wir immer dann volle
Veranstaltungen, wenn wir uns mit
Vereinen, Institutionen und Personen

zusammentun, die normalerweise nicht
über Kirche und Theologie nachdenken

- und das aber mit uns für eine Weile
tun. Dann entsteht durch Meinungsvielfalt

etwas in der Auseinandersetzung,
was die Institution Kirche voranbringen
kann.

In der Migrationsgesellschaft, in der
wir mit anderen Gottesbildern und
anderen kulturgeschichtlichen Kontexten
konfrontiert sind, wären die Kirchen
wichtig. Ich suche für mich in
kirchlichen Institutionen eine sinnvolle
Auseinandersetzung. Kirche und Theater
sind die letzten verbleibenden Orte der
öffentlichen Zusammenkunft. Beide Seiten

müssen sich öffnen. Die Kirche kann
zum Beispiel einer Stadt wie Zürich viel
erzählen: Es geht um mehr als Geld
verdienen, Statussymbole kaufen und die
Berufsbiografie abhaken.

Sind die multiplen Krisen der Gegenwart
Chancen für das Theater und die Kirchen
als Institutionen, die in der Öffentlichkeit
Fragen stellen und diskutieren?

In diesem Anspruch treffen sich beide

als Gefässe unabhängiger, diskursiver
Auseinandersetzung. Ich würde aber der
Kirche ein Potenzial zuschreiben, das

ich am Theater nicht sehe: Handlungs¬

fähigkeit. Im Theater werden Fragen
aufgeworfen; aber wie man mit ihnen
umgeht, damit ist man alleine. Die Kirche

ist ein Gefäss, in dem man gemeinsam

handeln kann - im Bereich der
Sozialdiakonie, in der Bereitschaft der
Menschen, sich über den Gottesdienst
hinaus zu engagieren. Kirche kann
anders und intensiver gemeinschaftsbildend

sein, sie kann nachhaltiger
Themen in Aktion umsetzen, als es das

Theater schaffen kann.
Ich habe nicht grundlos das Theater

verlassen. Ich habe gesehen, dass

wir bestimmte Themen anreissen, aber
nicht lösen konnten. Kirche leistet das

für mich zwar auch noch nicht. Aber
ich sehe dort oft eher eine Möglichkeit,
in eine Gesellschaft hineinstrahlen zu
können.

Wir versuchen das im nächsten Jahr
in der Helferei mit einer «Schule des

Handelns». Wir wollen Leute einladen,
die gehandelt haben: Wir denken zum
Beispiel an Beate Klarsfeld, die Georg
Kiesinger geohrfeigt hat, weil er
Naziverbrecher war, an Patti Smith, die als

Martin Wigger leitet

heute das Kulturhaus
Helferei in Zürich
Bild: zvg

13 Neue Wege 11/2017



politische Liedermacherin Millionen
Menschen geprägt hat.

Warum wird das Religiöse im zeitgenössischen

Theater oft als das Absurde, Irrationale

dargestellt, wie der Theatertheoretiker

Dirk Pilz beklagt?
Theater ist ein selbsterklärter

atheistischer, religionsfreier Raum. Deshalb

«Wenn unsere Sehnsüchte befriedigt wären, wären
wir genauso unglücklich, weil wir uns in unseren
Wunden auch spiegeln und artikulieren. Kirche und
Theater versuchen damit umzugehen.»

tut es sich beispielsweise schwer,
betende Menschen darzustellen, die ernst
genommen werden. Das Theater spiegelt

aber nur wider, was in der Gesellschaft

passiert.

Martin Wigger, "igÖ4,
war mehr als zwanzig
Jahre Dramaturg und

Theaterleiter,
unterrichtet an den

Hochschulen in Bern und

Leipzig, leitet in Zürich
das Kulturhaus

Helferei und studiert Theologie.

mwigger@kulturhaus-
helferei.ch

Mitarbeit: Benjamin
Ruch

Kann Theater Verschiebungen in Diskursen

herbeiführen?
Ja. Besonders Gegenwartsdramatik

sucht nach einer neuen Sprache, nach
verschiedenen Perspektiven. Das kann
Theater erklärtermassen, weil es immer
wieder neu interpretiert wird, von
Dramaturginnen und Schauspielern, und
vom Publikum stets neu rezipiert wird.
Das könnte auch die Kirche schaffen -
über die Auseinandersetzung mit einer
Gemeinde, mit Zuhörerlnnen, mit der
Bibel.

Attraktiv für eine solche
Auseinandersetzung ist aus meiner Sicht eine
atheistische Position in der Tradition
von Dorothee Solle: Es gibt nicht nur
eine Antwort, nicht nur eine Position.

Nach Dorothee Solle entsteht Religion aus
der Erfahrung des Mangels. Welche

Erfahrungen sind beim Theater zentral?
Der Mangel, der das Theater antreibt,

ist ein gesellschaftlicher Mangel. Theater

lebt von Verfehlungen, von den Dingen,

die nicht stattfinden. Wenn man
im Theater an die Liebe glauben würde,
könnte man es dichtmachen. Theater
arbeitet mit Sehnsüchten, die sich im

Menschen einstellen und zu Auflösung
führen sollen. Aristoteles hat dies in
seiner Tragödientheorie als kathartische
Wirkung beschrieben: Ich erlebe im
Theater den Schmerz und bin im besten
Fall danach geläutert, davon befreit und
gereinigt.

Für Marx ist Religion Ausdruck des

Elends, Protest dagegen, und letztlich ein

Beruhigungs- oder Betäubungsmittel. Wie
sieht das beim Theater aus?

Solange der Mensch lebt, hört die
Dialektik nicht auf, er hat Schmerzen,
schafft sich aber auch immer Gegenmittel.

Aber: Dialektik hält uns am Leben.
Wenn unsere Sehnsüchte befriedigt
wären, wären wir genauso unglücklich,
weil wir uns in unseren Wunden auch
spiegeln und artikulieren. Kirche und
Theater versuchen unterschiedlich
damit umzugehen.

Eine steile Frage zum Schluss: Lieber in
einer Gesellschaft ohne Kirche oder ohne
Theater leben?

Das kann ich nicht beantworten. Ich
müsste eine Hälfte von mir kappen, das
schaffe ich nicht. Gregor Gysi hat
einmal gesagt: «Ich glaube zwar nicht an
den da oben, aber ich fürchte eine gottlose

Gesellschaft». Das finde ich eine
spannende Position. Ich würde mich
zwar nicht als gottlos beschreiben. Aber:
ich gehe von Kant aus und möchte Gott
weder beweisen, noch sagen, dass es

ihn nicht gibt. Ich habe Lust, mich mit
Gott als Gedanken auseinanderzusetzen,
mich dazu in Beziehung zu setzen, die
Bibel zu lesen, mich mit der Kulturgeschichte

des Christentums zu befassen.
Denn wir leben in einer Gesellschaft, die
durch und durch christlich geprägt ist.

Und ich möchte in keiner Weise auf
das Theater verzichten. Ich hätte immer
Lust, mich um die Zukunft des Theaters
zu kümmern. Um ein Theater, dass sich
in den gesellschaftlichen Diskurs
einmischt. Vielleicht gibt es für mich einen
dritten Weg, eine Synthese aus beiden
Erfahrungen, am Theater und mit der
Kirche - das fände ich spannend. •

14 Neue Wege 11/2017


	Theater, Kirche, Öffentlichkeit

