Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 111 (2017)

Heft: 11

Artikel: Theater, Kirche, Offentlichkeit
Autor: Lots, Laura / Wigger, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-731338

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-731338
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Neue Wege-Gesprach von Laura Lots mit Martin Wigger

Theater, Kirche, Offentlichkeit

Seit 2015 leitet der Theatermacher Martin Wigger das Ziircher Kultur-
haus Helferei im ehemaligen Wohnhaus Ulrich Zwinglis. Ein Gesprdch
tiber die Kirchen und das Theater als Foren der Meinungsvielfalt und

Handlungsfdhigkelit.

Theater und Religion — was hat das mitei-
nander zu tun?

Martin Wigger: Das antike Theater
hat sich aus dem Dionysoskult entwi-
ckelt. Kult und Theater sind eng verbun-
den mit Offentlichkeit und damit auch
mit Demokratie. Solange wir nachden-
ken tiber unser Leben, solange wir den
Anspruch haben, in guten politischen
Verhdltnissen zu leben, in einer Form
von Demokratie, muss es auch Gefdsse
geben, in denen man sich damit aus-
einandersetzen kann. Volker Losch, ein
sehr politischer Regisseur, beruft sich
nicht grundlos auf die Antike, indem er
immer wieder Chore auf die Bithne holt.
Dasist ein guter Weg, um Meinungsviel-
falt auf die Bithne zu bringen, um auch —
durchaus mit der Lust zu polarisieren —,
Extrempositionen aufeinanderprallen zu
lassen, aber gleichzeitig Bereitschaft zu
zeigen, die Differenzierungen dazwi-
schen zur Diskussion zu stellen. Und
anzuregen, sich einzuklinken in das
Spektrum von Extremen, sich zu posi-
tionieren, den eigenen Standpunkt zu
finden und zu artikulieren.

Die Darstellung von Meinungsvielfalt auf
der Biihne ist eine Seite. Was ist mit dem
Publikum, in dem die Gesellschaft in der
Regel nicht in ihrer Breite vertreten ist?
Das ist ein Problem des Theaters.
Wir haben eine Konsensgesellschaft im

12 Neue Wege n/2017

Theater, weil wir ein bildungsburger-
liches Publikum sind, das sich die Ein-
trittspreise leisten kann. Wir haben die
Randstindigen der Gesellschaft nicht
im Publikum. Aber ich frage mich: Wo
ist das ausserhalb des Theaters besser?
Facebook zeigt mir auch nur die Artikel,
die so ticken wie ich.

Das Theater wdre also im schlechtesten
Fall eine Resonanzblase, wo wiederholt
wird, was ich sowieso denke. Und im be-
sten Fall ein Forum fiir Debatte. Gilt das
auch fiir die Kirchen?

Das Theater hat sich intelligenter
und freier entwickelt als die Kirchen.
Theater war immer gebunden an Firs-
tenhofe, an BurgerInnen, die Theater
finanziert haben. In dieser Angebun-
denheit musste sich das Theater immer
wieder neue Freiheit suchen. Das war
ein sehr produktives Dilemma — und
ist es bis heute. Die Herausforderung
fur die Theater, immer wieder auf die
Offentlichkeit zu reagieren, Leute zu
gewinnen, ist sehr viel starker als in der
Kirche. Wenn ich heute in einen Sonn-
tagsgottesdienst gehe, dann stelle ich
fest, dass er schlechter besucht ist als
die schlechteste Inszenierung an einem
Stadttheater. Wenn eine Theaterinsze-
nierung nur von zehn Leuten besucht
wird, wird der Intendant entlassen. Ich
frage mich, warum Kirche so unattrak-



tiv daherkommt, so wenig macht in Sa-
chen Marketing und Vernetzung.

Verkauft sich eine Kirche mit Marketing-
strategien und der Suche nach Attraktivi-
tat nicht an Marktlogiken?

Warum in Ausschliesslichkeiten den-
ken? Man kann inhaltlich attraktiv sein
und auch optisch. Asthetik ist mir wich-
tig, das vermisse ich an der Kirche. Ich
liebe das Theater, weil es kiinstlerisch
und asthetisch immer wieder eine Offen-
barung ist. Bestimmte Inszenierungen
bereichern mich, ermdéglichen mir eine
andere Sicht, lassen mich anders auf die
Welt blicken. Wenn ich in einen Got-
tesdienst gehe, habe ich Fragen: Muss
man heute noch predigen? Muss man
noch in dieser Weise in einem Gottes-
dienst zusammenkommen? Es kann
nicht sein, dass es bei denselben Formen
bleibt und man gleichzeitig feststellt,
dass das Publikum brockelt.

Was konnen die Kirchen vom Theater ler-
nen?

Die Kirche muss sich weit 6ffnen, in
die Gesellschaft hinein. Im Kulturhaus
Helferei haben wir immer dann volle
Veranstaltungen, wenn wir uns mit
Vereinen, Institutionen und Personen
zusammentun, die normalerweise nicht
tiber Kirche und Theologie nachdenken
— und das aber mit uns fur eine Weile
tun. Dann entsteht durch Meinungsviel-
falt etwas in der Auseinandersetzung,
was die Institution Kirche voranbringen
kann.

In der Migrationsgesellschaft, in der
wir mit anderen Gottesbildern und an-
deren kulturgeschichtlichen Kontexten
konfrontiert sind, wdren die Kirchen
wichtig. Ich suche fiir mich in kirch-
lichen Institutionen eine sinnvolle Aus-
einandersetzung. Kirche und Theater
sind die letzten verbleibenden Orte der
offentlichen Zusammenkunft. Beide Sei-
ten miussen sich 6ffnen. Die Kirche kann
zum Beispiel einer Stadt wie Ziirich viel
erzahlen: Es geht um mehr als Geld ver-
dienen, Statussymbole kaufen und die
Berufsbiografie abhaken.

13 Neue Wege 11/2017

Sind die multiplen Krisen der Gegenwart
Chancen fiir das Theater und die Kirchen
als Institutionen, die in der Offentlichkeit
Fragen stellen und diskutieren?

In diesem Anspruch treffen sich bei-
de als Gefasse unabhdngiger, diskursiver
Auseinandersetzung. Ich wiirde aber der
Kirche ein Potenzial zuschreiben, das
ich am Theater nicht sehe: Handlungs-

fahigkeit. Im Theater werden Fragen
aufgeworfen; aber wie man mit ihnen
umgeht, damit ist man alleine. Die Kir-
che ist ein Gefdss, in dem man gemein-
sam handeln kann — im Bereich der
Sozialdiakonie, in der Bereitschaft der
Menschen, sich iiber den Gottesdienst
hinaus zu engagieren. Kirche kann
anders und intensiver gemeinschafts-
bildend sein, sie kann nachhaltiger
Themen in Aktion umsetzen, als es das
Theater schaffen kann.

Ich habe nicht grundlos das Thea-
ter verlassen. Ich habe gesehen, dass
wir bestimmte Themen anreissen, aber
nicht lésen konnten. Kirche leistet das
fir mich zwar auch noch nicht. Aber
ich sehe dort oft eher eine Moglichkeit,
in eine Gesellschaft hineinstrahlen zu
konnen.

Wir versuchen das im ndchsten Jahr
in der Helferei mit einer «Schule des
Handelns». Wir wollen Leute einladen,
die gehandelt haben: Wir denken zum
Beispiel an Beate Klarsfeld, die Georg
Kiesinger geohrfeigt hat, weil er Nazi-
verbrecher war, an Patti Smith, die als

Martin Wigger leitet
heute das Kulturhaus
Helferei in Ziirich
Bild: zvg



politische Liedermacherin Millionen
Menschen gepragt hat.

Warum wird das Religiose im zeitgends-
sischen Theater oft als das Absurde, Irrati-
onale dargestellt, wie der Theatertheoreti-
ker Dirk Pilz beklagt?

Theater ist ein selbsterkldrter athe-
istischer, religionsfreier Raum. Deshalb

«Wenn unsere Sehnsiichte befriedigt wdren, wdren
wir genauso ungliicklich, weil wir uns in unseren
Wunden auch spiegeln und artikulieren. Kirche und
Theater versuchen damit umzugehen.»

Martin Wigger, “1964,
war mehr als zwanzig
Jahre Dramaturqg und
Theaterleiter, unter-
richtet an den Hoch-
schulen in Bern und
Leipzig, leitet in Ziirich
das Kulturhaus Hel-
ferei und studiert Theo-
logie.

mwigger@kulturhaus-

helferei.ch

Mitarbeit: Benjamin
Ruch

tut es sich beispielsweise schwer, be-
tende Menschen darzustellen, die ernst
genommen werden. Das Theater spie-
gelt aber nur wider, was in der Gesell-
schaft passiert.

Kann Theater Verschiebungen in Diskur-
sen herbeifiihren?

Ja. Besonders Gegenwartsdramatik
sucht nach einer neuen Sprache, nach
verschiedenen Perspektiven. Das kann
Theater erklartermassen, weil es immer
wieder neu interpretiert wird, von Dra-
maturginnen und Schauspielern, und
vom Publikum stets neu rezipiert wird.
Das kénnte auch die Kirche schaffen —
ber die Auseinandersetzung mit einer
Gemeinde, mit ZuhdrerInnen, mit der
Bibel.

Attraktiv fur eine solche Auseinan-
dersetzung ist aus meiner Sicht eine
atheistische Position in der Tradition
von Dorothee Solle: Es gibt nicht nur
eine Antwort, nicht nur eine Position.

Nach Dorothee Sélle entsteht Religion aus
der Erfahrung des Mangels. Welche Erfah-
rungen sind beim Theater zentral?

Der Mangel, der das Theater antreibt,
ist ein gesellschaftlicher Mangel. Thea-
ter lebt von Verfehlungen, von den Din-
gen, die nicht stattfinden. Wenn man
im Theater an die Liebe glauben wiirde,
konnte man es dichtmachen. Theater
arbeitet mit Sehnsiichten, die sich im

14 Neue Wege 11/2017

Menschen einstellen und zu Auflosung
fithren sollen. Aristoteles hat dies in sei-
ner Tragodientheorie als kathartische
Wirkung beschrieben: Ich erlebe im
Theater den Schmerz und bin im besten
Fall danach gelautert, davon befreit und
gereinigt.

Fiir Marx ist Religion Ausdruck des
Elends, Protest dagegen, und letztlich ein
Beruhigungs- oder Betdubungsmittel. Wie
sieht das beim Theater aus?

Solange der Mensch lebt, hort die
Dialektik nicht auf, er hat Schmerzen,
schafft sich aber auch immer Gegenmit-
tel. Aber: Dialektik halt uns am Leben.
Wenn unsere Sehnsiichte befriedigt wa-
ren, waren wir genauso unglicklich,
weil wir uns in unseren Wunden auch
spiegeln und artikulieren. Kirche und
Theater versuchen unterschiedlich da-
mit umzugehen.

Eine steile Frage zum Schluss: Lieber in
einer Gesellschaft ohne Kirche oder ohne
Theater leben?

Das kann ich nicht beantworten. Ich
miisste eine Halfte von mir kappen, das
schaffe ich nicht. Gregor Gysi hat ein-
mal gesagt: «Ich glaube zwar nicht an
den da oben, aber ich fiirchte eine gott-
lose Gesellschaft». Das finde ich eine
spannende Position. Ich wiirde mich
zwar nicht als gottlos beschreiben. Aber:
ich gehe von Kant aus und méchte Gott
weder beweisen, noch sagen, dass es
ihn nicht gibt. Ich habe Lust, mich mit
Gott als Gedanken auseinanderzusetzen,
mich dazu in Beziehung zu setzen, die
Bibel zu lesen, mich mit der Kulturge-
schichte des Christentums zu befassen.
Denn wir leben in einer Gesellschaft, die
durch und durch christlich gepragt ist.

Und ich moéchte in keiner Weise auf
das Theater verzichten. Ich hitte immer
Lust, mich um die Zukunft des Theaters
zu kimmern. Um ein Theater, dass sich
in den gesellschaftlichen Diskurs ein-
mischt. Vielleicht gibt es fiir mich einen
dritten Weg, eine Synthese aus beiden
Erfahrungen, am Theater und mit der
Kirche —das finde ich spannend. »



	Theater, Kirche, Öffentlichkeit

