Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 111 (2017)

Heft: 11

Artikel: Schrecken, Trauer und Verséhnung : religiose Potentiale im Theater
von Milo Rau

Autor: Bossart, Rolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-731337

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-731337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rolf Bossart

Schrecken, Trauer und Versohnung

Religiose Potenziale im Theater von Milo Rau

Der Schweizer Theaterregisseur Milo Rau hat mit seinen Stiicken zur
rumdnischen Revolution, dem Genozid in Ruanda und dem Biirgerkrieg
in der Demokratischen Republik Kongo Aufsehen erreqt und Preise
gewonnen. Er ist kein religioser Autor. Dennoch entfalten seine Werke
das, was Religionen zu leisten vermdgen: die offene Vermittlung von
Gegensdtzen durch den Blick in den Himmel und die Holle.

Die Parallelitat von Religion und Thea-
ter ist selbstverstandlich. Sie leitet sich
ab von den Anfingen her, da die Ritu-
alpraxis der frithen Menschen als sich
wiederholende, ekstatische Erzahlung
uber sich selber immer theatral und
transzendent war. Theater ist von sei-
nen Urspringen her die religiose Praxis
schlechthin, und zwar in der Weise, dass
jede religiose Praxis, wo sie offentlich
und kollektiv ist, theatral ist. Das heisst,
Religiositit hat einen Inhalt, der nicht
ohne die Form der Theatralitat zeigbar
ist. Umgekehrt kann es nattrlich sehr
wohl Theater ohne religiosen Inhalt ge-
ben, da die Form nicht im selben Mass an
den Inhalt gebunden ist. Aber als Poten-
zial bleibt das Religiose dem Theatralen,
auch dem sikularen, inharent.

Sinnstiftung und Mitgift

Diese Potenzialitdt zeigt sich im moder-
nen Theater vor allem in zwei Formen:
Erstens als Verlegenheit in der Sinnstif-
tung, die auch als Sehnsucht nach Sinn
lesbar ist, und zweitens als absichtslose
Mitgift, die auch als stoffliche Notwen-
digkeit lesbar ist. Zur ersten Kategorie
gehoren alle Inszenierungen, die religi-
ose Themen als fremdartige, bizarre aber
bedeutungsschwere Stoffe auf die Buh-
ne bringen. Die ZuschauerInnen werden

6 Neue Wege 11/2017

als Voyeure oder Ethnologinnen auf die
Themen angesetzt. Heilige Schriften, Got-
tesdienstfragmente, Litaneien, Rituale bis
hin zu Exorzismen werden als exotische
Praktiken vorgefiithrt, die einmal den
Schauer des Archaischen, ein andermal
den Spass am Anachronistisch-Ulkigen
oder aber auch die Erkenntnis der Nahe,
der Ahnlichkeit zur eigenen Existenz
oder Praxis provozieren sollen. Die mei-
sten dieser Versuche bleiben fiir alle, die
sich weder voyeuristisch noch ethno-
logisch auf die religiosen Stoffe einlas-
sen mogen, oberflachlich. Nicht zuletzt
auch deshalb, weil die Vorfihrung des
Religidsen auf der Bithne als etwas Exo-
tisches immer jene Distanzierung vom
Glauben an die transformatorische und
kathartische Kraft des Schauspiels zur
Voraussetzung hat. Diese Distanzierung
ist der Kern der postdramatischen Idee.
Damit wird gerade verhindert, was an
zufdlligen Interferenzen zwischen zwei
Glaubensakten moglich wire, also die
zweite Form der Potenzialitat des Re-
ligiosen im Theater: Religion als nicht
intendiertes Ereignis, das sich vor allem
dort ergeben kann, wo das Theater als
militante Leidenschaft und als Glaube,
als radikaler Akt im Sinne eines Wag-
nisses und eines «Theaters der realen
Gefahr» (Milo Rau) verstanden wird.



Theater ist dann genauso wie die
religiose Praxis ein Akt der Wiederho-
lung des Schreckens mit der Hoffnung
auf Beschwichtigung und genauso ein
Realismus der Transzendenz, der sich
um die Darstellung der tragischen Di-
mension des Leidens bemiiht, aber nie-
mals die immanente Schliessung der
Wirklichkeit zuldsst. Ich mochte diese
zweite Form eines religiosen Potenzials
des Theaters im Folgenden an Beispie-
len und Uberlegungen aus dem Werk
des Schweizer Regisseurs Milo Rau und
seines International Institute of Political
Murder beschreiben.

Um keine Missverstandnisse zu pro-
duzieren: Milo Rau hat im Gegensatz
zu anderen wichtigen RegisseurInnen
des zeitgenossischen Theaters, wie etwa
Christoph Schlingensief, Stefan Bach-
mann, Andrea Breth oder Christoph
Marthaler, keinen besonderen Bezug zu
religiosen Themen. Zuspitzend konnte
man sagen, er ist sogar ausgesprochen
areligios, betrachtet religiose Themen
und theologisches Denken bloss mit
dem ihm eigenen neutralen Interesse an
allem, was die Wirklichkeit bereithalt.
Wenn es also, wie ich glaube, so etwas
gibt, wie einreligioses und theologisches
Potenzial in seinem Werk, dann ist es
ohne Absicht und hat in erster Linie mit
der Zweideutigkeit aller seiner Projekte
zu tun, die der herrschenden Vernunft
immer wieder ihre Schliessungsgefahr
und der sikularen Gesellschaft immer
wieder ihren Mangel an Orten der Trans-
zendenz vor Augen fihrt. Das zeigt sich
einerseits auf der Biithne, aber auch
schon im Zugang zu und dem Umgang
mit den Stoffen.

Unmogliche Verantwortung

In einem Gesprach, das ich mit Milo
Rau fir den neuen Theorie-Band des
International Institute for Political Murder
mit dem Titel Wiederholung und Ekstase
geftihrt habe, geht es um den fir seine
Arbeitsweise typischen Prozess von der
unendlichen Anreicherung von Materi-
al in der Recherche bis zur Reduktion in
der Umsetzung und den Umwegen, die

7 NeueWege n/2017

die Proben oftmals nehmen. Am Schluss
kommt meist etwas ganz anderes raus
als angekiindigt war. Auf meine ent-
sprechende Frage antwortet Rau: «Ich
erinnere mich, dass Peter Zadek einmal
sagte: <Alles, was in den Proben passiert,
wird auf der Bihne sichtbar sein.» Das
stimmt normalerweise nur in einem
Ubertragenen Sinn, aber manchmal

Theater ist genauso wie die religiose Praxis ein Akt
der Wiederholung des Schreckens mit der Hoffnung

auf Beschwichtigung.

stimmt es ganz wortwortlich. Zum Bei-
spiel habe ich in The Dark Ages mit Vale-
ry Tscheplanowa gearbeitet, der letzten
Muse von Dimiter Gotschefl. Es ist wirk-
lich berihrend, wie die Zugewandtheit
dieses Mannes in seiner letzten Regie-
arbeit — Zement im Residenztheater — in
Tscheplanowas Biihnenprdsenz sicht-
bar wird: Sie steht in einem vollig ande-
ren, sanfteren Licht als ihre Mitspieler.
Gleichzeitig ist da der Tod Gotschefts,
sichtbar als eine helle Trauer, eine Art
Dienst am ganz realen Tod dieses Men-
schen... Die Liebe ist also ein Umweg auf
der Bithne, quasi ein Mittel der Lichtre-
gie, fast wie in der religiosen Malerei.»
Im selben Gesprdch stelle ich die Frage
nach der Verantwortung des Regisseurs
fur seine Stoffe: «Ich glaube, dass es
jenseits der individuellen Rezeptions-
vielfalt, den Willen des Kunstlers gibt,
fur die Wirkung seiner Werke eine Art
Verantwortung zu {bernehmen. Nen-
nen wir ihn den Willen zur Affirmation.
Inwiefern arbeitest du mit diesem Wil-
len?» Raus Antwort: «Ich wiirde von ei-
ner unmoglichen Verantwortungsprechen.
Denn im affirmativen Akt Ubernimmt
der Kunstler ja die Verantwortung fur
etwas, fir das er normalerweise als Per-
son keine Verantwortung tibernehmen
kann oder will: zum Beispiel fiir den ras-
sistischen Diskurs in Hate Radio, fur die
Verteidigungsrede des Rechtsterroristen
Breivik in Breiviks Evkldrung oder fir die
extrem intimen Enthullungen in The



Civil Wars. Auch meine oberflichlich
betrachtet sehr eindeutig linksaktivis-
tischen Prozess-Projekte sind zweideu-
tig: In Moskau waren Pussy Riot und
die anderen Kiinstler fast noch einmal
verurteilt worden, bei den Ziircher Pro-
zessen gewann die rechtspopulistische
Zeitschrift Die Weltwoche 6:1, und da
wurde ich ja tatsdchlich gefragt: <Wie ist
es denn so, fiir diesen Freispruch verant-

Die theologische Pointe liegt darin, dass die rau’schen
Biihnensubjekte ihre eigenen Geschichten mit einem
Selbstbewusstsein prisentieren, das sich als Teil der
universalen Geschichte versteht..

Milo Rau/Rolf Boss-

art: Wiederholung
und Ekstase. Asthe-
tisch-politische
Grundbegriffe des
International Insti-
tute of Political
Murder. Diaphanes,
Ziirich/Berlin 2017.

wortlich zu sein?> Kurzum, es entsteht
eine widerspriichliche Situation, eine
vollig unkontrollierbare Offentlichkeit,
die ich an anderer Stelle einmal heroisch
genannt habe.»

Und haben wir hier nicht auch we-
sentliche formale Merkmale jedes reli-
giosen Rituals oder jeder Liturgie: die
Prasenz des nicht Prasenten, die vom
Priester oder der Ritualleiterin insze-
nierte unkontrollierbare Zweideutig-
keit zwischen «gut und bése» und
die «heroischen» Akte der Gldubigen,
beispielsweise im kollektiven Schuld-
bekenntnis, im Offentlichen Beten von
Formeln der Anerkennung der eigenen
Ohnmacht, in der kollektiven Bekraf-
tigung einer Hoffnung auf eine ausste-
hende Rettung oder Verséhnung? Milo
Raus Theater halt diese Moglichkeit von
Versohnung bei allem Schrecken, den es
auf die Bihne bringt, immer offen.

Schock und Mitgefiihl

In der Europa Trilogie, in der Rau ver-
sucht, die europdische Geschichte seit
dem Zweiten Weltkrieg anhand biogra-
fischer Erzihlungen seiner Schauspieler-
Innen zu zeigen, wo er also Einzel-
schicksal und Kollektivschicksal kunst-
voll miteinander verbindet und damit
die postmoderne Behauptung, dass je-
deR nur fur sich selber sprechen kann,
einfach ignoriert, bekommt die The-

8 NeueWege n/2017

matik der Erlosung zum Schluss einen
zentralen Platz. Im letzten Stiick Empire
existiert zum Beispiel, anders als in den
beiden ersten Teilen der Trilogie, eine
Ebene der gelingenden Transzendenz.
Der starke Bezug der Europa Trilogie zur
klassischen Tragddie ergibt sich aber
nicht nur aus der Lehre der Katharsis
(Reinigung) durch Mitgefiihl, sondern
auch aus dem sanften Schock, den die
Einsicht auslost, es konnte das, was wir
auf der Bithne sehen, nicht vollstandig
in einer Reihe individueller Handlun-
gen oder den Folgen politischer Akte
aufgehen, sondern mitbestimmt sein
durch gemeinsames, also auch uns Zu-
schauerlnnen betreffendes Menschen-
schicksal.

Die theologisch relevante Pointe liegt
dann darin, dass die rau’schen Buh-
nensubjekte ihre eigenen Geschichten
mit einem Selbstbewusstsein prasen-
tieren, das sich als Teil der universalen
Geschichte versteht. Das tragische
Moment lasst zwar iber die person-
liche Unentrinnbarkeit dem kollektiven
Schicksal gegeniiber erschauern, stellt
die Figuren aber gleichzeitig in einen
grosseren Zusammenhang. Es sorgt dafiir,
dass die in unserem depressiven Zeitalter
zur schweren Last gewordene «Freiheit»
des Ichs, Sinn und Bedeutung fir das Le-
ben immer allein herstellen zu missen,
ihren solipsistischen Charakter verliert.
Im weitesten Sinne tragisch zu nennen
ist auch der Umstand, dass die indivi-
duellen Geschichten der Schauspiele-
rinnen je fur sich die Behauptung einer
konflikthaften, unmdglichen Einheit
der Menschen auf sich nehmen — vor
allem als ein (heroisches) Tragen und
Ertragen der Schuld der Vorfahren.

Damit bieten die SchauspielerInnen
der Europa Trilogie ein Gegenbild zum
nihilistisch-narzisstischen Terroristen un-
serer Tage. Denn es ist diese als schuldig
und leidvoll erkannte Vergangenheit —
die eigene und die der Gesellschaft — die
der Suizidmoérder vernichten muss. In
seinem narzisstischen Wahn kann er
nichts ertragen und nichts aushalten,
vor nichts erschauern und nicht trau-



ern. (Im Gegensatz dazu ist die Europa
Trilogie eigentlich vor allem ein grosser
Raum des Trauerns.) Und also manifes-
tiert sich in diesem Gegensatz letztlich
nichts weniger als die tragische Grund-
frage der Menschheit, die die sakulare
Moderne mit ihrem Bemtuhen, das Leid
zu verhindern und zu verdrangen, doch
nie ganz losen konnte und die in den
Weltreligionen seit tausenden von Jah-
ren auf intensive und oft kluge Weise
bearbeitet wird: Unter welchen Um-
stinden kann erfahrenes Leid unsere
Seele weise machen oder sie mit Hass
erfilllen? Die Europa Trilogie trifft auf ein
Publikum, das wieder bereit ist fur diese
Frage.

Selbstverstandlich gentigt es nicht,
nur die Spannungen menschlicher Zwei-
deutigkeiten zum Ausgangspunkt des
kunstlerischen Prozesses zu machen.
Die eigentliche Schwierigkeit besteht
darin, diese im Verlauf der Stoffaus-
einandersetzung nicht in Harmonisie-
rungen oder Destruktionsphantasien
aufzulosen. Milo Raus spezifische Bega-
bungen — ein manisches und egalitares
Interesse an fast allem, ein fotogra-
fisches Gedichtnis, kiinstlerische Dis-
ziplin und Dialektik — geben ihm ein
untrugliches Gespur, was fur das Ganze
in seiner Zerrissenheit stehen kann und
was ins Klein-Klein von Teilproblemen
zerfallt.

Versuche der Vermittlung

Milo Raus Theater vertraut ikonischen
Bildern, Symbolen, Institutionen, weil
er in ihnen die Verdichtung der geisti-
gen, sozialen und emotionalen Substanz
einer Gesellschaft erkennt, die sowohl
analytisch als Ausdruck von Gewalt und
Verdrangung als auch affirmativ als Ver-
suche der Vermittlung und Versohnung
gelesen werden miissen. Mit diesem
Ansatz ist er nahe dran an dem, was Re-
ligionen in ihren besten Momenten lei-
sten konnen. Denn es ist schliesslich die
immer offene Moglichkeit der Vermitt-
lung von Gegensaitzen, die die Tiefe des
Rau’schen Theaters ausmacht: der Blick
in die Holle und in den Himmel, wie auf

9 Neue Wege 11/2017

den spatmittelalterlichen Darstellungen
des Jiingsten Gerichts, ist immer offen.

Die kiinstlerischen Mittel dieses The-
aters sind vielfdltig und folgen oft den
Anforderungen der verhandelten Stoffe.
Ob es sich dabei um ein Reenactment
(eine Neuinszenierung historischer Er-
eignisse), ein Tribunal oder eine allego-
rische Erzdhlung handelt, es sind immer
solche Rahmungen, die — nicht anders
als die rituellen Rahmungen religioser
Praxis — die theoretische Durchdringung
des Materials, die Gestaltung der Biih-
nen, die Fiihrung der SchauspielerInnen
oder die Erwartung des Publikums dirigie-
ren. Diese Rahmungen verlangen zwar
die Unterwerfung unter ihre Regeln,
konnen das Individuum, das die durch
den Rahmen geweitete Bithne betritt,
aber auch herausfithren aus der un-
mittelbaren Identifikation seiner/ihrer
selbst. Fiir einen ekstatischen Moment
kann das Individuum auf der Biihne,
und mit ihm die ZuschauerInnen, aus
dem, was es geworden ist, heraustreten
und mit einem anderen Verhaltnis zu
seinen Handlungen wieder eintreten
und weitermachen.

Die Biithne Milo Raus verwandelt kei-
ne Korper in Ideen, aber sie zeigt die Kor-
perlichkeit von Ideen, sie verwandelt
kein Schicksal in Freiheit, aber Schicksal
in Erzdhlung. Und — um den Titel des be-
reits zitierten neuen Buches aufzuneh-
men: Die Wiederholung auf der Bithne
ist keine Kategorie des Zwangs, die nach
ekstatischer Befreiung ruft, sondern
eine der Variationen, die dem Gegebenen
neue Perspektiven abringen. Die Ekstase
hinwiederum ruft nicht nach Rausch,
Ausreissung und Entstaltung, wie es im-
mer wieder in selbstzerstorerischen For-
men von Religion, Politik und Kunst ge-
schieht, sondern ermdéglicht Bewegung
beziehungsweise Bewegtheit als sym-
bolische Handlung des Aus- und wieder
Eintretens. Von nichts anderem handeln
iiberall auf der Welt und zu jeder Zeit die
religiosen Praktiken der Selbsterkennt-
nis. °

Rolf Bossart, x1970,
ist Theologe, Dozent
fiir Religionswissen-
schaft und Mitarbeiter
fiir Theorie beim Inter:
national Institute of
Political Murder. Er
war von 2008—2012
Redaktor bei Neue
Wege.

rossbart@gmx.ch



	Schrecken, Trauer und Versöhnung : religiöse Potentiale im Theater von Milo Rau

