
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 111 (2017)

Heft: 11

Artikel: Schrecken, Trauer und Versöhnung : religiöse Potentiale im Theater
von Milo Rau

Autor: Bossart, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-731337

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-731337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rolf Bossart

Schrecken, Trauer und Versöhnung
Religiöse Potenziale im Theater von Milo Rau

Der Schweizer Theaterregisseur Milo Rau hat mit seinen Stücken zur
rumänischen Revolution, dem Genozid in Ruanda und dem Bürgerkrieg
in der Demokratischen Republik Kongo Aufsehen erregt und Preise

gewonnen. Er ist kein religiöser Autor. Dennoch entfalten seine Werke

das, was Religionen zu leisten vermögen: die offene Vermittlung von

Gegensätzen durch den Blick in den Himmel und die Hölle.

Die Parallelität von Religion und Theater

ist selbstverständlich. Sie leitet sich
ab von den Anfängen her, da die
Ritualpraxis der frühen Menschen als sich
wiederholende, ekstatische Erzählung
über sich selber immer theatral und
transzendent war. Theater ist von
seinen Ursprüngen her die religiöse Praxis

schlechthin, und zwar in der Weise, dass

jede religiöse Praxis, wo sie öffentlich
und kollektiv ist, theatral ist. Das heisst,

Religiosität hat einen Inhalt, der nicht
ohne die Form der Theatralität zeigbar
ist. Umgekehrt kann es natürlich sehr
wohl Theater ohne religiösen Inhalt
geben, da die Form nicht im selben Mass an
den Inhalt gebunden ist. Aber als Potenzial

bleibt das Religiöse dem Theatralen,
auch dem säkularen, inhärent.

Sinnstiftung und Mitgift
Diese Potenzialität zeigt sich im modernen

Theater vor allem in zwei Formen:
Erstens als Verlegenheit in der Sinnstiftung,

die auch als Sehnsucht nach Sinn
lesbar ist, und zweitens als absichtslose

Mitgift, die auch als stoffliche Notwendigkeit

lesbar ist. Zur ersten Kategorie
gehören alle Inszenierungen, die religiöse

Themen als fremdartige, bizarre aber

bedeutungsschwere Stoffe auf die Bühne

bringen. Die Zuschauerinnen werden

als Voyeure oder Ethnologinnen auf die
Themen angesetzt. Heilige Schriften, Got-

tesdienstfragmente, Litaneien, Rituale bis
hin zu Exorzismen werden als exotische
Praktiken vorgeführt, die einmal den
Schauer des Archaischen, ein andermal
den Spass am Anachronistisch-Ulkigen
oder aber auch die Erkenntnis der Nähe,
der Ähnlichkeit zur eigenen Existenz
oder Praxis provozieren sollen. Die meisten

dieser Versuche bleiben für alle, die
sich weder voyeuristisch noch
ethnologisch auf die religiösen Stoffe einlassen

mögen, oberflächlich. Nicht zuletzt
auch deshalb, weil die Vorführung des

Religiösen auf der Bühne als etwas
Exotisches immer jene Distanzierung vom
Glauben an die transformatorische und
kathartische Kraft des Schauspiels zur
Voraussetzung hat. Diese Distanzierung
ist der Kern der postdramatischen Idee.

Damit wird gerade verhindert, was an

zufälligen Interferenzen zwischen zwei
Glaubensakten möglich wäre, also die
zweite Form der Potenzialität des

Religiösen im Theater: Religion als nicht
intendiertes Ereignis, das sich vor allem
dort ergeben kann, wo das Theater als

militante Leidenschaft und als Glaube,
als radikaler Akt im Sinne eines
Wagnisses und eines «Theaters der realen
Gefahr» (Milo Rau) verstanden wird.

6 Neue Wege 11/2017



Theater ist dann genauso wie die

religiöse Praxis ein Akt der Wiederholung

des Schreckens mit der Hoffnung
auf Beschwichtigung und genauso ein
Realismus der Transzendenz, der sich
um die Darstellung der tragischen
Dimension des Leidens bemüht, aber
niemals die immanente Schliessung der
Wirklichkeit zulässt. Ich möchte diese
zweite Form eines religiösen Potenzials
des Theaters im Folgenden an Beispielen

und Überlegungen aus dem Werk
des Schweizer Regisseurs Milo Rau und
seines International Institute of Political
Murder beschreiben.

Um keine Missverständnisse zu
produzieren: Milo Rau hat im Gegensatz
zu anderen wichtigen Regisseurinnen
des zeitgenössischen Theaters, wie etwa
Christoph Schlingensief, Stefan
Bachmann, Andrea Breth oder Christoph
Marthaler, keinen besonderen Bezug zu
religiösen Themen. Zuspitzend könnte
man sagen, er ist sogar ausgesprochen
areligiös, betrachtet religiöse Themen
und theologisches Denken bloss mit
dem ihm eigenen neutralen Interesse an
allem, was die Wirklichkeit bereithält.
Wenn es also, wie ich glaube, so etwas

gibt, wie ein religiöses und theologisches
Potenzial in seinem Werk, dann ist es

ohne Absicht und hat in erster Linie mit
der Zweideutigkeit aller seiner Projekte
zu tun, die der herrschenden Vernunft
immer wieder ihre Schliessungsgefahr
und der säkularen Gesellschaft immer
wieder ihren Mangel an Orten der
Transzendenz vor Augen führt. Das zeigt sich
einerseits auf der Bühne, aber auch
schon im Zugang zu und dem Umgang
mit den Stoffen.

Unmögliche Verantwortung
In einem Gespräch, das ich mit Milo
Rau für den neuen Theorie-Band des

International Institute for Political Murder
mit dem Titel Wiederholung und Ekstase

geführt habe, geht es um den für seine
Arbeitsweise typischen Prozess von der
unendlichen Anreicherung von Material

in der Recherche bis zur Reduktion in
der Umsetzung und den Umwegen, die

die Proben oftmals nehmen. Am Schluss
kommt meist etwas ganz anderes raus
als angekündigt war. Auf meine
entsprechende Frage antwortet Rau: «Ich
erinnere mich, dass Peter Zadek einmal
sagte: <Alles, was in den Proben passiert,
wird auf der Bühne sichtbar sein.> Das

stimmt normalerweise nur in einem
übertragenen Sinn, aber manchmal

Theater ist genauso wie die religiöse Praxis ein Akt
der Wiederholung des Schreckens mit der Hoffnung

aufBeschwichtigung.

stimmt es ganz wortwörtlich. Zum
Beispiel habe ich in The Dark Ages mit Valéry

Tscheplanowa gearbeitet, der letzten
Muse von Dimiter Gotscheff. Es ist wirklich

berührend, wie die Zugewandtheit
dieses Mannes in seiner letzten Regiearbeit

- Zement im Residenztheater - in
Tscheplanowas Bühnenpräsenz sichtbar

wird: Sie steht in einem völlig anderen,

sanfteren Licht als ihre Mitspieler.
Gleichzeitig ist da der Tod Gotscheffs,
sichtbar als eine helle Trauer, eine Art
Dienst am ganz realen Tod dieses
Menschen... Die Liebe ist also ein Umweg auf
der Bühne, quasi ein Mittel der Lichtregie,

fast wie in der religiösen Malerei.»
Im selben Gespräch stelle ich die Frage
nach der Verantwortung des Regisseurs
für seine Stoffe: «Ich glaube, dass es

jenseits der individuellen Rezeptionsvielfalt,

den Willen des Künstlers gibt,
für die Wirkung seiner Werke eine Art
Verantwortung zu übernehmen. Nennen

wir ihn den Willen zur Affirmation.
Inwiefern arbeitest du mit diesem
Willen?» Raus Antwort: «Ich würde von
einer unmöglichen Verantwortung sprechen.
Denn im affirmativen Akt übernimmt
der Künstler ja die Verantwortung für
etwas, für das er normalerweise als Person

keine Verantwortung übernehmen
kann oder will: zum Beispiel für den
rassistischen Diskurs in Hate Radio, für die

Verteidigungsrede des Rechtsterroristen
Breivik in Breiviks Erklärung oder für die
extrem intimen Enthüllungen in The

7 Neue Wege 11/2017



Civil Wars. Auch meine oberflächlich
betrachtet sehr eindeutig linksaktivis-
tischen Prozess-Projekte sind zweideutig:

In Moskau wären Pussy Riot und
die anderen Künstler fast noch einmal
verurteilt worden, bei den Zürcher
Prozessen gewann die rechtspopulistische
Zeitschrift Die Weltwoche 6:r, und da

wurde ich ja tatsächlich gefragt: <Wie ist
es denn so, für diesen Freispruch verant-

Die theologische Pointe liegt darin, dass die raiïschen

Bühnensubjekte ihre eigenen Geschichten mit einem

Selbstbewusstsein präsentieren, das sich als Teil der

universalen Geschichte versteht..

Milo Rau/Rolf Bossart:

Wiederholung
und Ekstase.

Ästhetisch-politische

Grundbegriffe des

International Institute

ofPolitical
Murder. Diaphanes,
Zürich/Berlin 2017.

wortlich zu sein?> Kurzum, es entsteht
eine widersprüchliche Situation, eine

völlig unkontrollierbare Öffentlichkeit,
die ich an anderer Stelle einmal heroisch

genannt habe.»
Und haben wir hier nicht auch

wesentliche formale Merkmale jedes
religiösen Rituals oder jeder Liturgie: die
Präsenz des nicht Präsenten, die vom
Priester oder der Ritualleiterin
inszenierte unkontrollierbare Zweideutigkeit

zwischen «gut und böse» und
die «heroischen» Akte der Gläubigen,
beispielsweise im kollektiven
Schuldbekenntnis, im öffentlichen Beten von
Formeln der Anerkennung der eigenen
Ohnmacht, in der kollektiven Bekräftigung

einer Hoffnung auf eine ausstehende

Rettung oder Versöhnung? Milo
Raus Theater hält diese Möglichkeit von
Versöhnung bei allem Schrecken, den es

auf die Bühne bringt, immer offen.

Schock und Mitgefühl
In der Europa Trilogie, in der Rau
versucht, die europäische Geschichte seit
dem Zweiten Weltkrieg anhand biografischer

Erzählungen seiner Schauspielerinnen

zu zeigen, wo er also
Einzelschicksal und Kollektivschicksal kunstvoll

miteinander verbindet und damit
die postmoderne Behauptung, dass je-
deR nur für sich selber sprechen kann,
einfach ignoriert, bekommt die The¬

matik der Erlösung zum Schluss einen
zentralen Platz. Im letzten Stück Empire
existiert zum Beispiel, anders als in den
beiden ersten Teilen der Trilogie, eine
Ebene der gelingenden Transzendenz.
Der starke Bezug der Europa Trilogie zur
klassischen Tragödie ergibt sich aber
nicht nur aus der Lehre der Katharsis
(Reinigung) durch Mitgefühl, sondern
auch aus dem sanften Schock, den die
Einsicht auslöst, es könnte das, was wir
auf der Bühne sehen, nicht vollständig
in einer Reihe individueller Handlungen

oder den Folgen politischer Akte
aufgehen, sondern mitbestimmt sein
durch gemeinsames, also auch uns
Zuschauerinnen betreffendes Menschenschicksal.

Die theologisch relevante Pointe liegt
dann darin, dass die rau'schen
Bühnensubjekte ihre eigenen Geschichten
mit einem Selbstbewusstsein präsentieren,

das sich als Teil der universalen
Geschichte versteht. Das tragische
Moment lässt zwar über die persönliche

Unentrinnbarkeit dem kollektiven
Schicksal gegenüber erschauern, stellt
die Figuren aber gleichzeitig in einen
grösseren Zusammenhang. Es sorgt dafür,
dass die in unserem depressiven Zeitalter
zur schweren Last gewordene «Freiheit»
des Ichs, Sinn und Bedeutung für das
Leben immer allein herstellen zu müssen,
ihren solipsistischen Charakter verliert.
Im weitesten Sinne tragisch zu nennen
ist auch der Umstand, dass die
individuellen Geschichten der Schauspielerinnen

je für sich die Behauptung einer
konflikthaften, unmöglichen Einheit
der Menschen auf sich nehmen - vor
allem als ein (heroisches) Tragen und
Ertragen der Schuld der Vorfahren.

Damit bieten die Schauspielerinnen
der Europa Trilogie ein Gegenbild zum
nihilistisch-narzisstischen Terroristen
unserer Tage. Denn es ist diese als schuldig
und leidvoll erkannte Vergangenheit -
die eigene und die der Gesellschaft - die
der Suizidmörder vernichten muss. In
seinem narzisstischen Wahn kann er
nichts ertragen und nichts aushalten,
vor nichts erschauern und nicht trau-

8 Neue Wege n/2017



ern. (Im Gegensatz dazu ist die Europa
Trilogie eigentlich vor allem ein grosser
Raum des Trauerns.) Und also manifestiert

sich in diesem Gegensatz letztlich
nichts weniger als die tragische Grundfrage

der Menschheit, die die säkulare
Moderne mit ihrem Bemühen, das Leid

zu verhindern und zu verdrängen, doch
nie ganz lösen konnte und die in den

Weltreligionen seit tausenden von fahren

auf intensive und oft kluge Weise
bearbeitet wird: Unter welchen
Umständen kann erfahrenes Leid unsere
Seele weise machen oder sie mit Hass

erfüllen? Die Europa Trilogie trifft auf ein
Publikum, das wieder bereit ist für diese

Frage.
Selbstverständlich genügt es nicht,

nur die Spannungen menschlicher
Zweideutigkeiten zum Ausgangspunkt des

künstlerischen Prozesses zu machen.
Die eigentliche Schwierigkeit besteht
darin, diese im Verlauf der
Stoffauseinandersetzung nicht in Harmonisierungen

oder Destruktionsphantasien
aufzulösen. Milo Raus spezifische
Begabungen - ein manisches und egalitäres
Interesse an fast allem, ein fotografisches

Gedächtnis, künstlerische
Disziplin und Dialektik - geben ihm ein
untrügliches Gespür, was für das Ganze

in seiner Zerrissenheit stehen kann und
was ins Klein-Klein von Teilproblemen
zerfällt.

Versuche der Vermittlung
Milo Raus Theater vertraut ikonischen
Bildern, Symbolen, Institutionen, weil
er in ihnen die Verdichtung der geistigen,

sozialen und emotionalen Substanz
einer Gesellschaft erkennt, die sowohl
analytisch als Ausdruck von Gewalt und
Verdrängung als auch affirmativ als
Versuche der Vermittlung und Versöhnung
gelesen werden müssen. Mit diesem
Ansatz ist er nahe dran an dem, was
Religionen in ihren besten Momenten
leisten können. Denn es ist schliesslich die
immer offene Möglichkeit der Vermittlung

von Gegensätzen, die die Tiefe des

Rau'schen Theaters ausmacht: der Blick
in die Hölle und in den Himmel, wie auf

den spätmittelalterlichen Darstellungen
des Jüngsten Gerichts, ist immer offen.

Die künstlerischen Mittel dieses
Theaters sind vielfältig und folgen oft den

Anforderungen der verhandelten Stoffe.
Ob es sich dabei um ein Reenactment
(eine Neuinszenierung historischer
Ereignisse), ein Tribunal oder eine allegorische

Erzählung handelt, es sind immer
solche Rahmungen, die - nicht anders
als die rituellen Rahmungen religiöser
Praxis - die theoretische Durchdringung
des Materials, die Gestaltung der Bühnen,

die Führung der Schauspielerinnen
oder die Erwartung des Publikums dirigieren.

Diese Rahmungen verlangen zwar
die Unterwerfung unter ihre Regeln,
können das Individuum, das die durch
den Rahmen geweitete Bühne betritt,
aber auch herausführen aus der
unmittelbaren Identifikation seiner/ihrer
selbst. Für einen ekstatischen Moment
kann das Individuum auf der Bühne,
und mit ihm die Zuschauerinnen, aus
dem, was es geworden ist, heraustreten
und mit einem anderen Verhältnis zu
seinen Handlungen wieder eintreten
und weitermachen.

Die Bühne Milo Raus verwandelt keine

Körper in Ideen, aber sie zeigt die
Körperlichkeit von Ideen, sie verwandelt
kein Schicksal in Freiheit, aber Schicksal
in Erzählung. Und - um den Titel des
bereits zitierten neuen Buches aufzunehmen:

Die Wiederholung auf der Bühne
ist keine Kategorie des Zwangs, die nach
ekstatischer Befreiung ruft, sondern
eine der Variationen, die dem Gegebenen
neue Perspektiven abringen. Die Ekstase

hinwiederum ruft nicht nach Rausch,

Ausreissung und Entstaltung, wie es

immer wieder in selbstzerstörerischen
Formen von Religion, Politik und Kunst
geschieht, sondern ermöglicht Bewegung
beziehungsweise Bewegtheit als
symbolische Handlung des Aus- und wieder
Eintretens. Von nichts anderem handeln
überall auf der Welt und zu jeder Zeit die

religiösen Praktiken der Selbsterkenntnis.

•

RolfBossart, *igzo,
ist Theologe, Dozent

für Religionswissenschaft

und Mitarbeiter

für Theorie beim Inter
national Institute of
Political Murder. Er

war von 2008-2012
Redaktor beiNeue

Wege.

rossbart@gmx.ch

9 Neue Wegen/2017


	Schrecken, Trauer und Versöhnung : religiöse Potentiale im Theater von Milo Rau

