
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 111 (2017)

Heft: 10

Artikel: Getrennte Wege? : Russische Orthodoxe Kirche und russischer Staat
hundert Jahre nach der Revolution

Autor: Elsner, Regina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-731332

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-731332
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Regina Eisner

Getrennte Wege?
Russische Orthodoxe Kirche und russischer Staat hundert Jahre nach der Revolution

In Russland stehen sich heute Staat und Kirche sehr nahe. Aber die Kirche

wird nicht einfach instrumentalisiert oder die Politik klerikalisiert. Die
Suche nach einer stabilen Identität, traditionellen Werten und eindeutigen

Antworten aufdie Moderne bringen Staatsführung und Kirchenleitung

nach Jahrzehnten der gewaltsamen Trennung zusammen. Hat
diese Harmonie Bestand?

100 Jahre

Russische

Revolution

2017 jähren sich sowohl die Russische
Revolution als auch das Landeskonzil
der Orthodoxen Kirche in Russland
(15-/28. Aug. 1917-7./20. Sept. 1918)
zum hundertsten Mal. In einer für die
Kirche neuen Situation institutioneller
und theologischer Unabhängigkeit legten
die Konzilsteilnehmerinnen damals die

Grundlage für zahlreiche kirchliche
Erneuerungen und formulierten ihren
Wunsch nach Unabhängigkeit vom
Staat. Gleichzeitig bestand die Kirche auf
einer Bewahrung ihrer Privilegien als

historisch, moralisch und kulturell
staatstragender Institution. Die Bolschewiki
wandten sich jedoch radikal gegen jeden
Einfluss und jedes öffentliche Wirken
der Kirche. In ihren Augen war die Kirche

eng mit dem monarchischen System
verbunden und hatte als «Opium für das

Volk» ein stärkeres Selbstbewusstsein
der einfachen Menschen verhindert.
Die rigorose Religionspolitik der
bolschewistischen und später sowjetischen
Regierung führte zu einer massiven
Unterdrückung und Verfolgung der Kirche
und der Gläubigen. Nur durch Kompromisse

mit der Staatsmacht konnte die
Kirche in der Sowjetunion überleben.

In den 1990er Jahren ermöglichte
eine äusserst liberale Religionspolitik

die Wiedergeburt der Russischen
Orthodoxen Kirche (ROK), aber auch das

Erstarken und die Verbreitung anderer
Religionen. Der Konkurrenz finanziell
starker religiöser Gemeinschaften aus
dem Ausland war die russische Kirche
weder institutionell noch theologisch
gewachsen. In Erinnerung an die
historisch enge Verbindung mit dem
russischen Herrscher suchte sie nach
einer kurzen Phase der Unabhängigkeit
erneut die Unterstützung des Staates

zur Stärkung ihrer Position. Ende der

1990er Jahre - in der politischen Situation

des drohenden Zerfalls der Nation
und angesichts eines enormen
gesellschaftlichen Identitätsvakuums - fiel
ihr Appell zur Wahrung der Einheit des

Volkes und zu dessen moralischer und
kultureller Stärkung auf fruchtbaren
Boden.

Das bis heute geltende Religionsgesetz

von 1997 sichert den sogenannten
«traditionellen Religionen» - der
orthodoxen Kirche, dem Judentum, dem Islam
und dem Buddhismus - eine privilegierte

Stellung zu. In einem rechtsstaatlichen

Format scheint heute somit das

Konzept des Landeskonzils von 1917/18
verwirklicht: eine unabhängige Kirche,
die in ihrer vorrangigen öffentlich-

20 Neue Wege 10/2017



rechtlichen Stellung anerkannt wird.
In der aktuellen Situation, angesichts
eines autoritären politischen Systems,
wird die erneuerte enge Verbindung von
Kirche und Staat allerdings zunehmend
problematisch.

Repression mit kirchlichem Segen?
Die gegenwärtige Position der ROK wird
oft als Politisierung der Kirche und neue
symphonische Verschmelzung von Kirche

und Herrscher beschrieben. Bilder
von gemeinsamen Auftritten von Patriarch

Kirill und Präsident Putin prägen
die öffentliche Wahrnehmung. Besonders

aufsehenerregend waren in den

vergangenen Jahren eine Reihe von
Gesetzgebungen, die trotz ihres repressiven

Charakters die offizielle
Unterstützung der ROK fanden. Im Juni 2013
wurden als Folge des Falls «Pussy Riot»
verschiedene Gesetzesänderungen zum
«Schutz religiöser Gefühle» verabschiedet,

die vorrangig gegen kirchenkritische
Aktivistlinnen eingesetzt werden. Im
Sommer 2016 wurden im Rahmen
einer Reihe von Gesetzesänderungen, des

sogenannten «Jarowaja-Pakets», im
Religionsgesetz zusätzliche Bestimmungen
zur Einschränkung missionarischer
Tätigkeit festgeschrieben, die ursprünglich
islamistische Prediger betreffen sollten.
Sie werden jedoch in erster Linie gegen
«nichttraditionelle» religiöse Gemeinschaften

angewendet, also gegen Freikirchen

und neue religiöse Bewegungen.
Kann es sein, dass die fast hundert

Jahre lang verfolgte Kirche nun auf der
Seite des repressiven Staates steht? Die
ROK ist die grösste religiöse Gemeinschaft

Russlands. In der Person von
Patriarch Kirill hat sie den Vorsitz des

«Interreligiösen Rates Russlands», der 1998
als Vertretungsorgan der sogenannten
traditionellen Religionen Russlands
gegründet wurde. In dieser Funktion und
durch ihre mit Kooperationsverträgen
geregelte Vernetzung mit den Ministerien

nimmt sie an der Ausarbeitung von
Gesetzen beratend oder spätestens in
der Phase der parlamentarischen
Überarbeitung korrigierend teil. Sie betont

die in der Verfassung verankerte
Trennung von Kirche und Staat, sieht diese

jedoch in erster Linie als Schutzmechanismus

vor staatlichen Übergriffen in
das kirchliche Leben.

Die Trennung bedeutet jedoch nicht,
dass die Kirche sich in den privaten
Bereich zurückzieht. Umfragewerte
zeigen, dass sich etwa achtzig Prozent der
Bevölkerung als orthodox identifizieren.
Auch wenn dies nicht mit einer tatsächlichen

Zustimmung zur orthodoxen
Glaubens- und Morallehre gleichzusetzen

ist, kann sich die Kirche als Vertreterin

der überwältigenden Mehrheit der

Bevölkerung verstehen. Darüber hinaus
gilt die Kirche als zentrale Akteurin der
historischen Identität Russlands, sie

prägte die russische Geschichte über
Jahrhunderte und transportiert das

Geschichtsbild des erhabenen orthodoxen
Vaterlands. Mit diesen beiden Faktoren
wird der Anspruch der Kirche gerechtfertigt,

entscheidenden Einfluss auf
Fragen des Zusammenlebens in der
Gesellschaft zu nehmen. Auch wenn viele
gerichtliche Entscheidungen wegen
angeblicher «Verletzung religiöser Ge-

El Lissitzky:
Farbstiftlithografie «Ängstliche»,

1923.
Bild: Creative Commons

CC-BY-NC-ND (3.0 Un-

ported)

21 Neue Wege 10/2017



Eine weitere Lithografie

von El Lissitzky aus
der Proun-Mappe.
Der Name Proun ist ein

Akronym für «Projekt

für die Behauptung
des Neuen», welches

als Weiterführung
des Suprematismus in
die dritte Dimension
verstanden werden
kann.

Bild: Wikipedia
Commons

fühle» auch unter Gläubigen der ROK

grosses Unverständnis ausgelöst haben:
Sie stehen im Einklang mit der offiziellen

Position der ROK, dass der Staat

zum Schutz der moralischen und
geistlichen Unversehrtheit der Bevölkerung
verpflichtet sei.

Fehlende Distanz macht blind
In der aktuellen, in Vladimir Putins
dritter Amtszeit forcierten Konstruktion

einer moralisch überlegenen Identität

Russlands sind sich die Interessen
von Staat und Kirche sehr nah. Auch
die Diskriminierung Andersdenkender
bzw. Anderslebender unter dem
Deckmantel des «Schutzes Russlands vor
destruktiven Kräften» wird so möglich
und gerechtfertigt. Die Sehnsucht der
Kirche nach dem byzantinischen Ideal
einer Symphonie von Staat und Kirche
macht sie blind für die Opfer dieser
vereinheitlichenden Politik in einer
modernen Gesellschaft, und sie hat zur

Konsequenz, dass der Protest gegen das

korrupte und autoritäre politische
Regime immer auch die Kirche trifft.

Der Eindruck einer kirchlichen
Unterstützung für den repressiven Staat
entsteht jedoch nicht nur durch das

beiderseitige Interesse an einer wertkonservativen

und homogenen Gesellschaft.
Es darf nicht übersehen werden, dass die
Mehrzahl der Anzeigen und öffentlichen
Skandale wegen angeblicher Verletzung
religiöser Gefühle von selbsternannten
Verteidigern des orthodoxen Glaubens

ausgehen. Sogenannte «orthodoxe
Aktivistinnen», aber auch lokale Priester,
Politikerinnen und Richterinnen
unterstützen ohne Zögern die neue Kultur der
Gekränktheit und Denunziation. Dies

gilt im Übrigen auch für den massiven
Einsatz orthodoxer Rhetorik durch
Politikerinnen und pro-russische Aktivistinnen

in der Auseinandersetzung mit
der Ukraine, wo sich die Kirchenleitung

bis heute nicht klar positioniert
hat. Das Ausbleiben einer offiziellen
kirchlichen Distanzierung zu offen
hetzenden und oft gewalttätigen Exzessen

gegen Andersdenkende im Namen der
Orthodoxie stellt ihr Interesse an
einer rechtsstaatlichen Gesellschaft weit
mehr in Zweifel als die Beteiligung an
Gesetzfmdungsverfahren. Die Frage, ob
die Kirchenleitung diese orthodoxen
Aktivistinnen selbst fördert oder aber

von ihnen getrieben wird, ist allerdings
nur schwer zu beantworten.

Russische Identitätspolitik
Die Suche nach einer starken russischen
Identität nach dem Ende der Sowjetunion

ist ein zentraler Faktor für die neue
Verbindung von Staat und Kirche. Sergej

Chapnin beschreibt in seinem Text
A Church of Empire, wie der Versuch
einer Demokratisierung nach westlichem
Vorbild in den 1990er Jahren der Kirche
zunächst eine Möglichkeit bot, an die

Erfahrung theologischer Unabhängigkeit

zum Beginn des 20. Jahrhunderts
anzuschliessen. Die Wiedergeburt der
Kirche nach der sowjetischen Verfolgung

nährte sich zu einem grossen Teil

22 Neue Wege 10/2017



von Menschen, die diesen freiheitlichen,
antisowjetischen Impuls der Kirche
suchten. Das vor allem wirtschaftliche
Scheitern Russlands in den içgoern
führte jedoch zu einer nachhaltigen
Diskreditierung der demokratischen Idee in
der russischen Gesellschaft - und in der
Kirche.

Die neuen Versuche einer
Identitätskonstruktion orientieren sich am Bild
des Siegers über den Faschismus. Auch
in Kirchenkreisen ist eine Idealisierung
dieser Zeit zu beobachten, da eine umfassende

Aufarbeitung der Geschichte der

sowjetischen Diktatur bis heute nicht
stattgefunden hat. Nur diese Idealisierung

ermöglicht es der Kirche, die Zeit
des militanten Atheismus nahtlos in das

Narrativ des erhabenen Vaterlands
einzubinden. Zentrale Elemente dieses Nar-
rativs sind Einheit, geistlich-moralische
Werte und die Abgrenzung gegen den
Westen.

2012 erklärte Präsident Putin den
Schutz «traditioneller Werte» (im Kern
meint dies konservative Moralvorstellungen,

den Schutz des klassischen
Familienbilds und nationale Einheit und
Souveränität) zu einem Schwerpunkt
seiner dritten Amtszeit. Dieser Schwerpunkt

illustriert die schrittweise Formierung

einer staatlichen Ideologie, die von
orthodoxer Rhetorik geprägt ist (etwa
bei den Themen «ewiger Werte» und der

Bedeutung der Tradition als Fundament
der geistlichen Einheit des Volkes) und
auf die Mobilisierung der national-konservativen

Bevölkerungsteile sowie eine
klare Trennung zwischen «Uns» und
den «Anderen» abzielt.

Kirche liefert traditionelle Werte
Das Konzept der «traditionellen (Fami-
lien-)Werte» wurde bereits zu Beginn
der 2000er Jahre durch die ROK und
massgeblich durch den damaligen
Metropoliten und heutigen Patriarchen Ki-
rill ausgearbeitet. In einem programmatischen

Artikel von 2000 betonte Kirill,
dass der «Widerstand des konservativen
Prinzips und einer traditionalistischen
Weltsicht gegen die forcierte, um nicht

zu sagen gewaltsame Bestätigung
neoliberaler Werte» der zentrale Konflikt
der Gegenwart sei. Seitdem wurden
zahlreiche Publikationen, Konferenzen
und Stellungnahmen zu traditionellen
Werten durch die Kirche initiiert. Eine
besondere Bedeutung hat dabei das

Grundlagendokument der ROK zu den
Menschenrechten von 2008, das dem
westlichen Konzept individueller
Freiheitsrechte das Prinzip der Priorität
kollektiver Werte gegenüberstellt.

Das politische Programm der dritten

Amtszeit Putins hat der Kirche die

Möglichkeit eröffnet, den Wertediskurs
massgeblich in ihrem Interesse zu
prägen. Bei aller plakativen Distanzierung
von politischen oder wirtschaftlichen
Interessen besteht doch in Fragen der
Tradition und Moral ihre ausdrückliche

- und gesellschaftlich anerkannte

- Kompetenz. Ihr Konzept traditioneller
Werte scheint als Textvorlage für
politische Stellungnahmen zu dienen: Das
Gesetz zum Schutz Minderjähriger vor
angeblich schädlichen Informationen
- so etwa über Homosexualität (2013)
oder die Entkriminalisierung von
häuslicher Gewalt als Schutz vor dem
staatlichen Eingreifen in die Familie (2016)

- entsprechen langjährigen kirchlichen
Anliegen. Die aktuellen Strategien zur
nationalen Sicherheit (2015) und zum
Aufbau einer Informationsgesellschaft
(2017) sprechen ausdrücklich vom
Schutz der traditionellen geistlich-moralischen

Werte Russlands. Der gegenwärtig

von Kirche und Staat geplante «Rat
für Kultur, Religion und internationale
Angelegenheiten» beim Vorsitzenden
des russischen Parlaments, der sich mit
«Fragen des moralischen Klimas in der
Gesellschaft, patriotischer Erziehung
und der Prävention von kulturellem
Extremismus» befassen soll, spricht für
den wachsenden offiziellen Einfluss der
ROK auf politische Entscheidungen.

Harmonie oder Vielfalt?
Das Verhältnis von Kirche und Staat
in Russland war in den vergangenen
hundert Jahren extremen Wandlungen

23 Neue Wege 10/2017



«Liefert mehr Panzer,
Panzerabwehrgeschütze,

Flugzeuge,
Kanonen, Minenwerfer,

Maschinengewehre!

Alles an die

Front! Allesfür den

Sieg!» Propagandaplakat

von Lissitzky

für die im Krieg
stehende Sowjetunion.
Das Plakat entstand

1941, seinem Todesjahr.

Bild: Museum für
Gestaltung, Sammlung
Margadant,
Plakatsammlung, Zürich

Regina Eisner, *1979,
ist katholische Theologin

und promovierte

2017 in Münster zum
Umgang der Russischen

Orthodoxen
Kirche mit Moderne
und Modernisierung.
Sie ist Mitarbeiterin
des Zentrumsfür
Osteuropa- und
internationale Studien

(ZOiS) in Berlin.

regina.elsner@ web.

de

unterworfen. Es ist komplex und
unterscheidet sich von westlichen Modellen.
Die Rede von einer Instrumentalisierung

der Kirche oder von einer Klerika-
lisierung der Politik greift zu kurz, denn
in vielen Fragen sind sich die Interessen
von Kirchenleitung und Staatsführung
sehr nah. Die Suche nach einer stabilen
Identität, nach eindeutigen Antworten
auf die vielfältigen Herausforderungen
der Moderne haben Staat und Kirche
nach Jahrzehnten der gewaltsamen
Trennung wieder zusammengeführt.

Die Ideologisierung der Politik in
Putins dritter Amtszeit hat mit ihrer
ausgeprägten religiösen Rhetorik der
Kirche einen Wirkungsraum eröffnet,
der letztere an vergangene Zeiten eines

symphonischen Miteinanders erinnern
mag. Neben der Tatsache, dass ein
kritischer Blick in die Geschichte dieses

harmonische Miteinander schnell als

Fata Morgana entlarven kann, stösst die

enge Verbindung von Kirche und Staat

in der Gesellschaft zunehmend auf
Widerstand. Dies zeigen die öffentlichen
Proteste etwa bei der Frage der Übergabe
von Kirchbauten oder der unverhältnismässigen

strafrechtlichen Verfolgung
von angeblicher Verletzung religiöser
Gefühle.

Für die Bewertung der Position der
Kirche ist zu beachten, dass sie nicht
nur aus einer in die Politik verstrickten
Kirchenleitung besteht. Zur Kirche
gehören auch grosse Teile derjenigen, die

gegen Repressionen, Korruption und die

Politisierung der Kirche auf die Strasse

gehen. Zu dieser Kirche gehören auch
Theologinnen, die sich nach hundert
Jahren erstmalig frei von staatlicher
Bevormundung mit dem theologischen
Verständnis eines modernen Staates
befassen. Erst im Sommer 2017 wurde die

theologische Promotion als staatlicher
Abschluss anerkannt. Dies hat eine breitere

Diskussion über die Wissenschaftlichkeit

von Theologie in Russland an-

gestossen. Vorrangig im Internet finden
inspirierende und anspruchsvolle
theologische Debatten statt, unter anderem

zu Postsäkularismus und politischer
Theologie, aber auch zum Zustand der
ROK und ihren politischen
Verstrickungen.

Diese Entwicklungen machen deutlich,

dass der postsowjetische theologische

Diskurs in Russland erst am Anfang
steht. Zur Kirche gehören aber eben auch

grosse Gruppen radikal konservativer
und rechtspopulistischer
Stimmungsmacherinnen, darunter Priester, Richter-
Innen und Politikerinnen, die im Namen
der Orthodoxie hetzen. Die Zukunft des

Staat-Kirche-Verhältnisses wird auch
davon abhängen, welche Haltung die

Kirchenleitung zu dieser innerkirchlichen
Vielfalt und damit zur Vielfalt der
modernen russischen Gesellschaft sowie zur
wachsenden, politisch forcierten
Atmosphäre der Intoleranz findet. •

Literatur
Thomas Bremer: Kreuz und Kreml. Geschichte

der orthodoxen Kirche in Russland. Freiburg
i.Br., 2016.

Sergej Chapnin: A Church of Empire, in: First
Things, November 2015; www.firsttb.ings.
com/article/2015/n/a-church-of-empire
Alexander Agadjanian: Turns offaith, searchfor
meaning: Orthodox Christianity and Post-Soviet

experience. Frankfurt/Main, 2014.

24 Neue Wege 10/2017


	Getrennte Wege? : Russische Orthodoxe Kirche und russischer Staat hundert Jahre nach der Revolution

