Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 111 (2017)

Heft: 9

Nachruf: Zur Trauer in unserer Zeit : Peter Spinatsch (1945-2017)
Autor: Ruch, Benjamin

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Peter Spinatsch (1945-2017)

Zur Trauer in unserer Zeit

Der trauernde Mensch hat in der Bibel einen
Namen. Er heisst Hiob. Er ist Teil unserer Sprach-
kultur geworden, wenn wir von einer «Hiobs-
botschaft» sprechen. Die Lesung aus dem ersten
Kapitel des Hiobsbuches erzdhlt, was damit
gemeint ist. Hiob ist ein Mann ohne Tadel, grad-
linig, fromm und dem Bosen Feind. Ein Gerechter
also, dem alle seine zehn Kinder, seine grosse
Herde und sein ansehnliches Haus génnen. Doch
gerade diesen so vorbildlichen Menschen trifft
ein grosser Schicksalsschlag. Nicht nur werden
ihm die Rinder, Esel und Dromedare, welche

ihm Lebensmittel und Mobilitdt ermdglichen,
gewaltsam geraubt. Sein Haus fillt tiber den das
Leben feiernden Kindern zusammen, alle wer-
den getotet. In seinem grossen Schmerz zerreisst
Hiob sein fein gewobenes Obergewand, kappt
mit groben Scherenschnitten sein vornehm wal-
lendes Haar und legt sich flach auf den Boden.

Er fithrt symbolisch aus, was er in seiner Seele
fithlt: Er hat jeglichen Boden unter seinen Fiissen
verloren. Fast automatisch betet er noch, was
ihm seine religiose Tradition eingibt, obwohl er
wohl kaum glauben kann, was er da sagt: «Der
Herr hat’s gegeben, der Herr hat’s genommen, der
Name des Herrn sei gepriesen.»

Drei Freunde aus seinem grossen Netzwerk, jeder
von einem anderen Ort, haben vom Schicksals-
schlag Hiobs gehort. Sie wenden sich weder in Pa-
nik ab noch stiirmen sie geradewegs klagend auf
ihn zu. Sie halten inne, besprechen in vertrauens-
vollem Dialog die Frage, wie man in einer solchen
Situation am besten helfen kann, und entscheiden
sich fir eine Praxis einzig bestehend aus Kor-

2 Neue Wege 9/2017

persprache. Das heisst: Sie handeln. Sie bleiben
nicht zu Hause aus falsch verstandener Ehrfurcht,
um die Gefiihle des andern nicht zu verletzen. Sie
kommen, sind sichtbar und nahe. Aber dann die
Zurtckhaltung. Sie nicken ihm zu, geben ihm
einen festen Hindedruck, einen Strauss Blumen,
zerreissen ebenso ihr Obergewand und setzen
sich mit ihm auf den Boden. Sie teilen mit ihm
seinen Verlust der Bodenhaftung. Jetzt aber gehen
sie nicht nach Hause wie nach getaner Pflicht.
Nein, sie gehen noch weiter mit ihm, sie bleiben
vorldufig. Kein Wort, schon gar kein frommes,
kommt iiber ihre Lippen, aber was sie tun, ist in
jenem Rhythmus, mit dem der Schopfer die Welt
aus dem Chaos heraus befreit hat: Sie trauern ein
Schépfungswerk lang, sieben Tage und Nachte.
Was sie nicht sagen konnen, tun sie: Jene sieben-
tagige vollendete Zeit der Solidaritat durchstehen,
die langsam Ordnung bringt in das Chaos der
Trauer. Sie zerreden die Situation nicht, sondern
sie schweigen. Aber es ist kein billiges Schweigen,
keine vornehme Zuriickhaltung, die eher ihnen
selber dienen wiirde — um den Schmerz nicht an
sich heran kommen zu lassen — als dass sie Hiob
Erleichterung bote. Es ist eigentlich ein Schwei-
gen, um die richtigen Worte zu finden.

Welche Worte nun sind die richtigen? In unserer
Zeit von schnellen SMS und kurzlebigen Mails
kann gerade ein altmodischer handgeschriebener
Brief diesem qualifizierten Schweigen in der
Trauer seinen Ausdruck geben. Wer unter uns
konnte nicht bestdtigen, welche Juwelen von
Briefen da moglich sind —im Nachdenken, nicht
in der Hast geschrieben, oft erst nach einer Weile,



nach sieben Tagen und Nachten ankommend als
Balsam fiir die verwundete Seele. Briefe, die die
Form von Poesie annehmen. Ich lege als Beispiel
fiir unsere Zeit ein Gedicht vor, das der geistliche
Begleiter eines dlteren Witwers gemacht hat,
welcher — selbst unheilbar krank — plétzlich seine
alteste Tochter an den Tod verloren hat: «Mein
ganzes Denken ist im Chaos, mein ganzer Kopf
ist durcheinander gebracht, entsetzt, verdun-

kelt. Halt mich fest, schweig nur still. Kein Wort
kann fassen, was mich fassungslos macht. Dieser
Donnerschlag, dieses Erdbeben, dieser Bericht.
Dass weggeriuckt ist, sie, welche die erste war, die
dlteste war, die unser Leben so verdnderte, sie,
deren Tod mein Leben jetzt so wesenlos verandert,
welcher unser Leben in ein unbekanntes Laby-
rinth entfithrt.» Das sind Reaktionen, Worte, die
in jene andere Zeit fithren, in der sich die oder der
Trauernde nach dem ersten Schlag befinden.

Ich horte mal jemanden sagen: Als Trauernder
ist man wie aus der Zeit, neben der Zeit, aus der
chronologischen Zeit im Uhrzeigersinn heraus
gefallen, so neben der Zeit, wie man neben den
Schuhen sein kann. Man kann es auch positiv
sagen: Man ist in jener Zeit angekommen, die man
heute die entschleunigte Zeit oder timeout nennt.
Dies ist nicht die Zeit des Machens, die Zeit der
Leistung, die Zeit, die Geld ist, sondern die Zeit
des Erlebens, der Befindlichkeit, der Berithrung,
die im Widerstreit ist mit jener anderen, uns nur
allzu vertrauten, beschleunigten Zeit. Es ist eine
fruchtbare Zeit — sagen uns jene, die Schweres
tber lange Zeit hinweg verarbeitet haben. Ein
guter Freund erzahlte mir: «Vor dreissig Jahren

3 Neue Wege 9/2017

haben wir unser damals zweijdahriges Kind plotz-
lich an den Tod verloren. Unvergesslich wie der
Kleine mit winzig einfachen Worten um ein
rundes weihnachtliches Stiickchen Schokolade
betteln konnte, das ihm in blaues Staniolpapier
gewickelt entgegenglanzte. Wir wussten», sagt
der Freund, «das wird uns immer begleiten. Wir
haben daraus viel gelernt fiirs Leben, wir sind sen-
sibler geworden fiir die Note Anderer, geduldiger,
vielleicht auch etwas reifer, und beharrlicher im
Durchstehen von Situationen, wo Standhaftigkeit
gefordert war. Aber dieses Lernen hatte einen
hohen Preis.»

Konnen wir aus solchen Situationen heraus besser
verstehen, warum das Evangelium von Matthaus
die Trauernden selig preist? «Die Trauernden,
denn sie werden getrostet werden.» Oder dasselbe
bei Lukas, noch viel krasser: «Im Gliick die traurig
sind, sie werden lachen.» Trauer ist ein Weg.

Und was hier mit einer Seligpreisung umschrie-
ben wird, ist mehr als ein Zustand unbeschwerter
Glickseligkeit, das wohl eben gerade nicht. Son-
dern eher so etwas wie Genugtuung, oder wie wir
im Dialekt so schon sagen: «Zwdg sein». «Bisch
zwag?», fragen wir etwa mal gute Bekannte. «Zwdg
sein» werden jene, die trauern, das verspricht der
Evangelist wider jede Verzweiflung in solchen
Situationen. «Zwag sein» bedeutet ja nichts an-
deres als «zu Wege sein», auf dem richtigen Weg
sein, in die richtige Richtung gehen. Das ist die
Richtung der Seligpreisungen — und weil uns in
der Schrift von Jesus Gliick versprochen ist, darum
wagen wir es, darauf zu vertrauen, dass gerade
auch Trauer zu Kraft werden kann. ®

Predigt zu Allerheiligen-Allerseelen, St. Maria, Wiiren-
los, 2010.



Dies eine wissen wir,
an diesem einen
halten wir uns fest

in den dunklen Stunden:
Es gibt ein Wort,

das ewiglich wird dauern,
und wer’s versteht,

der ist nicht mehr allein.

Henriétte Roland Holst
(aus dem Niederldndischen
von Peter Spinatsch)

Bild: zvg.

4 NeueWege 9/2017

Im Juli ist Peter Spinatsch (1945-2017) gestorben.
Er war von 2011 bis 2014 Prasident der Vereinigung
der Freundinnen und Freunde der Neuen Wege und
in seinem Schaffen vor und nach diesem Amt mit
den Neuen Wegen und der religios-sozialistischen
Bewegung eng verbunden. Darauf verweist auch
das Gedicht der religiosen Sozialistin Henriétte
Roland Holst auf der Todesanzeige.

Nach einem Wort von Peter Spinatsch selbst
kann man sagen: Peters Buch war die Bibel und de-
ren Auslegungstraditionen in Theologie und Glay-
bensgemeinschaften bis heute. Und sein zweites
Buch war das Leben, seines und jene der anderen.
Peter war ein leidenschaftlicher Worterorterer und
wusste gleichzeitig, dass auch Schweigen Spre-
chen und Sprechen Handeln ist. Der Theologe Peter
Bernd hat es in der Abschiedsfeier fiir Peter in der
Berner Dreifaltigkeitskirche so formuliert: «Das
beharrliche Dranbleiben an den Menschen und
ihren Geschichten, an ihren Kampfen und ihrem
Aufstand hat Peter in wundervoller Weise ausge-
zeichnet und selber zu einem Menschen der gros-
sen biblischen Befreiungstraditionen gemacht; in
ihnen wurzelte sein politisches und menschliches
Engagement. Peter ist hartnickig drangeblieben
an den Aufstinden und an der Gerechtigkeit, die
Menschen fir méglich halten.» Das kommt auch
in Peters Predigt zum Ausdruck. In Erinnerung an
Peter Spinatsch eréffnet sein Text diese Ausgabe
der Neuen Wege. Peter, Presente!

Benjamin Ruch,
Theologe, Mitglied der
Neue Wege-Redaktion



	Zur Trauer in unserer Zeit : Peter Spinatsch (1945-2017)

