
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 111 (2017)

Heft: 9

Nachruf: Zur Trauer in unserer Zeit : Peter Spinatsch (1945-2017)

Autor: Ruch, Benjamin

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Peter Spinatsch (1945-2017)

Zur Trauer in unserer Zeit

Der trauernde Mensch hat in der Bibel einen
Namen. Er heisst Hiob. Er ist Teil unserer Sprachkultur

geworden, wenn wir von einer
«Hiobsbotschaft» sprechen. Die Lesung aus dem ersten
Kapitel des Hiobsbuches erzählt, was damit
gemeint ist. Hiob ist ein Mann ohne Tadel,
gradlinig, fromm und dem Bösen Feind. Ein Gerechter
also, dem alle seine zehn Kinder, seine grosse
Herde und sein ansehnliches Haus gönnen. Doch
gerade diesen so vorbildlichen Menschen trifft
ein grosser Schicksalsschlag. Nicht nur werden
ihm die Rinder, Esel und Dromedare, welche
ihm Lebensmittel und Mobilität ermöglichen,
gewaltsam geraubt. Sein Haus fällt über den das

Leben feiernden Kindern zusammen, alle werden

getötet. In seinem grossen Schmerz zerreisst
Hiob sein fein gewobenes Obergewand, kappt
mit groben Scherenschnitten sein vornehm
wallendes Haar und legt sich flach auf den Boden.
Er führt symbolisch aus, was er in seiner Seele

fühlt: Er hat jeglichen Boden unter seinen Füssen
verloren. Fast automatisch betet er noch, was
ihm seine religiöse Tradition eingibt, obwohl er
wohl kaum glauben kann, was er da sagt: «Der
Herr hat's gegeben, der Herr hat's genommen, der
Name des Herrn sei gepriesen.»

Drei Freunde aus seinem grossen Netzwerk, jeder
von einem anderen Ort, haben vom Schicksalsschlag

Hiobs gehört. Sie wenden sich weder in
Panik ab noch stürmen sie geradewegs klagend auf
ihn zu. Sie halten inne, besprechen in vertrauensvollem

Dialog die Frage, wie man in einer solchen
Situation am besten helfen kann, und entscheiden
sich für eine Praxis einzig bestehend aus Kör¬

persprache. Das heisst: Sie handeln. Sie bleiben
nicht zu Hause aus falsch verstandener Ehrfurcht,
um die Gefühle des andern nicht zu verletzen. Sie

kommen, sind sichtbar und nahe. Aber dann die

Zurückhaltung. Sie nicken ihm zu, geben ihm
einen festen Händedruck, einen Strauss Blumen,
zerreissen ebenso ihr Obergewand und setzen
sich mit ihm auf den Boden. Sie teilen mit ihm
seinen Verlust der Bodenhaftung. Jetzt aber gehen
sie nicht nach Hause wie nach getaner Pflicht.
Nein, sie gehen noch weiter mit ihm, sie bleiben
vorläufig. Kein Wort, schon gar kein frommes,
kommt über ihre Lippen, aber was sie tun, ist in
jenem Rhythmus, mit dem der Schöpfer die Welt
aus dem Chaos heraus befreit hat: Sie trauern ein
Schöpfungswerk lang, sieben Tage und Nächte.
Was sie nicht sagen können, tun sie: Jene siebentägige

vollendete Zeit der Solidarität durchstehen,
die langsam Ordnung bringt in das Chaos der
Trauer. Sie zerreden die Situation nicht, sondern
sie schweigen. Aber es ist kein billiges Schweigen,
keine vornehme Zurückhaltung, die eher ihnen
selber dienen würde - um den Schmerz nicht an
sich heran kommen zu lassen - als dass sie Hiob
Erleichterung böte. Es ist eigentlich ein Schweigen,

um die richtigen Worte zu finden.

Welche Worte nun sind die richtigen? In unserer
Zeit von schnellen SMS und kurzlebigen Mails
kann gerade ein altmodischer handgeschriebener
Brief diesem qualifizierten Schweigen in der
Trauer seinen Ausdruck geben. Wer unter uns
könnte nicht bestätigen, welche Juwelen von
Briefen da möglich sind - im Nachdenken, nicht
in der Hast geschrieben, oft erst nach einer Weile,

2 Neue Wege 9/2017



nach sieben Tagen und Nächten ankommend als
Balsam für die verwundete Seele. Briefe, die die
Form von Poesie annehmen. Ich lege als Beispiel
für unsere Zeit ein Gedicht vor, das der geistliche
Begleiter eines älteren Witwers gemacht hat,
welcher - selbst unheilbar krank - plötzlich seine
älteste Tochter an den Tod verloren hat: «Mein
ganzes Denken ist im Chaos, mein ganzer Kopf
ist durcheinander gebracht, entsetzt, verdunkelt.

Halt mich fest, schweig nur still. Kein Wort
kann fassen, was mich fassungslos macht. Dieser
Donnerschlag, dieses Erdbeben, dieser Bericht.
Dass weggerückt ist, sie, welche die erste war, die
älteste war, die unser Leben so veränderte, sie,
deren Tod mein Leben jetzt so wesenlos verändert,
welcher unser Leben in ein unbekanntes Labyrinth

entführt.» Das sind Reaktionen, Worte, die
in jene andere Zeit führen, in der sich die oder der
Trauernde nach dem ersten Schlag befinden.

Ich hörte mal jemanden sagen: Als Trauernder
ist man wie aus der Zeit, neben der Zeit, aus der

chronologischen Zeit im Uhrzeigersinn heraus

gefallen, so neben der Zeit, wie man neben den
Schuhen sein kann. Man kann es auch positiv
sagen: Man ist in jener Zeit angekommen, die man
heute die entschleunigte Zeit oder timeout nennt.
Dies ist nicht die Zeit des Machens, die Zeit der

Leistung, die Zeit, die Geld ist, sondern die Zeit
des Erlebens, der Befindlichkeit, der Berührung,
die im Widerstreit ist mit jener anderen, uns nur
allzu vertrauten, beschleunigten Zeit. Es ist eine
fruchtbare Zeit - sagen uns jene, die Schweres
über lange Zeit hinweg verarbeitet haben. Ein
guter Freund erzählte mir: «Vor dreissig Jahren

haben wir unser damals zweijähriges Kind plötzlich

an den Tod verloren. Unvergesslich wie der
Kleine mit winzig einfachen Worten um ein
rundes weihnachtliches Stückchen Schokolade
betteln konnte, das ihm in blaues Staniolpapier
gewickelt entgegenglänzte. Wir wussten», sagt
der Freund, «das wird uns immer begleiten. Wir
haben daraus viel gelernt fürs Leben, wir sind
sensibler geworden für die Nöte Anderer, geduldiger,
vielleicht auch etwas reifer, und beharrlicher im
Durchstehen von Situationen, wo Standhaftigkeit
gefordert war. Aber dieses Lernen hatte einen
hohen Preis.»

Können wir aus solchen Situationen heraus besser

verstehen, warum das Evangelium von Matthäus
die Trauernden selig preist? «Die Trauernden,
denn sie werden getröstet werden.» Oder dasselbe

bei Lukas, noch viel krasser: «Im Glück die traurig
sind, sie werden lachen.» Trauer ist ein Weg.
Und was hier mit einer Seligpreisung umschrieben

wird, ist mehr als ein Zustand unbeschwerter
Glückseligkeit, das wohl eben gerade nicht.
Sondern eher so etwas wie Genugtuung, oder wie wir
im Dialekt so schön sagen: «Zwäg sein». «Bisch

zwäg?», fragen wir etwa mal gute Bekannte. «Zwäg
sein» werden jene, die trauern, das verspricht der

Evangelist wider jede Verzweiflung in solchen
Situationen. «Zwäg sein» bedeutet ja nichts
anderes als «zu Wege sein», auf dem richtigen Weg
sein, in die richtige Richtung gehen. Das ist die

Richtung der Seligpreisungen - und weil uns in
der Schrift von Jesus Glück versprochen ist, darum

wagen wir es, darauf zu vertrauen, dass gerade
auch Trauer zu Kraft werden kann. •

Predigt zu Allerheiligen-Allerseelen, St. Maria, Würen-
los, 2010.

3 Neue Wege 9/2017



Dies eine wissen wir,
an diesem einen
halten wir uns fest
in den dunklen Stunden:
Es gibt ein Wort,
das ewiglich wird dauern,
und wer's versteht,
der ist nicht mehr allein.

Henriette Roland Holst
(aus dem Niederländischen

von Peter Spinatsch)

Im Juli ist Peter Spinatsch (1945-20^) gestorben.
Er war von 201 r bis 2or4 Präsident der Vereinigung
der Freundinnen und Freunde der Neuen Wege und
in seinem Schaffen vor und nach diesem Amt mit
den Neuen Wegen und der religiös-sozialistischen
Bewegung eng verbunden. Darauf verweist auch
das Gedicht der religiösen Sozialistin Henriëtte
Roland Holst auf der Todesanzeige.

Nach einem Wort von Peter Spinatsch selbst
kann man sagen: Peters Buch war die Bibel und
deren Auslegungstraditionen in Theologie und
Glaubensgemeinschaften bis heute. Und sein zweites
Buch war das Leben, seines und jene der anderen.
Peter war ein leidenschaftlicher Worterörterer und
wusste gleichzeitig, dass auch Schweigen
Sprechen und Sprechen Handeln ist. Der Theologe Peter
Bernd hat es in der Abschiedsfeier für Peter in der
Berner Dreifaltigkeitskirche so formuliert: «Das
beharrliche Dranbleiben an den Menschen und
ihren Geschichten, an ihren Kämpfen und ihrem
Aufstand hat Peter in wundervoller Weise
ausgezeichnet und selber zu einem Menschen der grossen

biblischen Befreiungstraditionen gemacht; in
ihnen wurzelte sein politisches und menschliches
Engagement. Peter ist hartnäckig drangeblieben
an den Aufständen und an der Gerechtigkeit, die
Menschen für möglich halten.» Das kommt auch
in Peters Predigt zum Ausdruck. In Erinnerung an
Peter Spinatsch eröffnet sein Text diese Ausgabe
der Neuen Wege. Peter, Présente!

Benjamin Ruch,
Theologe, Mitglied der
Neue Wege-Redaktion

Bild: zog.

4 Neue Wege 9/2017


	Zur Trauer in unserer Zeit : Peter Spinatsch (1945-2017)

