
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 111 (2017)

Heft: 7-8

Artikel: Religion. Macht. Frieden. : Sechs Kommentare zu Chancen und
Problemen religiöser Friedensarbeit

Autor: Lots, Laura

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-731311

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-731311
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Laura Lots

Religion. Macht. Frieden.
Sechs Kommentare zu Chancen und Problemen religiöser Friedensarbeit

Religionen und ihre Institutionen können Frieden stiften, aber auch zur
Eskalation von Gewalt beitragen. Darüber, was sie im Dienste des

Friedens tun können, wird in der Friedens- und Konfliktforschung
nachgedacht.

Die Kreuzzüge des «christlichen
Abendlandes», die Terrorattacken von 9/11 -
wie aus der Pistole geschossen kommen
uns Beispiele für Gewalt im Namen der

Religion in den Sinn. Von
Religionsgemeinschaften als Friedensbotinnen zu
sprechen scheint in Zeiten, in denen uns
täglich erschütternde Bilder aus Syrien,
Afghanistan oder Nigeria erreichen,
absurd. Das Engagement von gläubigen
Menschen für Gewaltlosigkeit geht im
Getöse der einseitigen Berichterstattung
unter. Die gebetsmühlenartige Beteue¬

rung von jüdischen, christlichen und
muslimischen Gelehrten, ihre religiöse
Botschaft sei mit Krieg unvereinbar,
klingt zunehmend defensiv.

Sind Religionen nun Friedensengel
oder Kriegstreiberinnen? Was können
sie zum Frieden beitragen, was zu
Gewalt? Welche Verantwortung tragen
Religionsgemeinschaften für das Ringen
um eine friedlichere Welt? Antworten
auf diese Fragen gibt die Friedens- und
Konfliktforschung. Diese Forschungsdisziplin

hat sich in den letzten fünf-

«Die Polizisten waren
sehr nett.» Louise

Schneider vor ihrer
kurzzeitigen Verhaftung
anlässlich der Sprayaktion

vom it. April
2017. Bild: Keystone

Arbeit
Meden

18 Neue Wege 7-8/2017

IONAL



zehn Jahren verstärkt mit Religion als

Faktor in bewaffneten Konflikten be-

fasst. Im Ergebnis zeigt sich ein Bild
mit vielen Schattierungen, das einseitigen

Darstellungen entgegensteht. In
sechs Kommentaren wirft dieser Text
Schlaglichter auf die Erkenntnisse der
akademischen Friedensforschung und
bezieht sie auf die Arbeit der Kirchen,
ihrer Hilfswerke und Basisinitiativen.

Verantwortung für den Frieden tragen
Religion kann Friedensengel und
Eskalationsfaktor in Konflikten sein. Diese

Feststellung widerspricht pauschalierenden

Vereinfachungen, die in Politik
und Medienlandschaft bemüht werden.
Aus der Beobachtung, dass

Religionsgemeinschaften in Konflikten ihr
Gewicht für oder gegen den Frieden in die

Waagschale werfen, lässt sich schlies-
sen: Religiöse Personen, Institutionen
und Gruppen tragen Verantwortung,
denn Gemeinschaften wie die Kirchen
können beachtliche Ressourcen
mobilisieren. Sie sind in Gesellschaften tief
verwurzelt und verfügen über eine
Infrastruktur, die häufig auch nach langen

Kriegsjahren noch funktioniert.
Religiöse Eliten haben Vorbildcharakter
und sind einflussreich. Über Schwesterkirchen,

weltweit agierende Hilfswerke
und Graswurzelbewegungen haben sie

Zugriff auf ein internationales
Netzwerk. Und nicht zuletzt: Sie verfügen
über eine theologische Botschaft, mit
der sie für Versöhnung und Gewaltfreiheit

werben können. Setzen religiöse
Gemeinschaften diese Ressourcen nicht
für den Frieden ein, tragen sie

Mitverantwortung für die Konsequenzen.
Die Kirchen müssen sich anlässlich

ihrer zahl- und wortreichen Bekenntnisse

zum Frieden die Frage gefallen
lassen, welche Ressourcen sie für Friedensarbeit

zur Verfügung stellen. Die 20r2
von der Schweizerischen Bischofskonferenz

beschlossenen Kürzungen bei
der Kommission Justitia et Pax zeigen,
dass der Arbeit am Frieden nicht die
höchste Priorität zugesprochen wird.
Friedensinitiativen an der Basis können

einen wichtigen Beitrag dazu leisten,
die Kirchenleitungen an ihre
Verantwortung für den Frieden zu erinnern.

Die eigene Vergangenheit aufarbeiten
Glaubhafte Fürsprecherinnen für den
Frieden können Religionsgemeinschaften

nur sein, wenn sie selbstkritisch
ihre Vergangenheit aufarbeiten. In
Ländern des globalen Südens, in denen die

Die Kirchen müssen sich anlässlich ihrer zahl- und
wortreichen Bekenntnisse zum Frieden die Frage
gefallen lassen, welche Ressourcen siefür Friedensarbeit

zur Verfügung stellen.

christlichen Kirchen als Kollaborateurinnen

des Kolonialismus den Ursprung
von Konflikten mitverursacht haben,
können christliche Hilfswerke kaum
als glaubwürdige Friedensbotinnen zur
Tat schreiten. In Gewaltkonflikten, in
denen Kirchenleute sich am Morden
beteiligt haben, müssen die Gemeinschaften

Mitschuld eingestehen und um
Vergebung bitten.

In Ruanda brauchte die
Bischofskonferenz über zwanzig Jahre für diesen
Schritt: 2or6, im Jahr der Barmherzigkeit,
gestand sie öffentlich das eigene Versagen
während des Genozids von r994 ein und
bat die Bevölkerung um Verzeihung. Für
die zahlreichen christlichen Friedensprojekte

im Land, die auch von Schweizer
Kirchen, Hilfswerken und Friedensaktivistinnen

unterstützt werden, können
solche öffentlichen Eingeständnisse ein
wichtiger Schritt Richtung Glaubwürdigkeit

und Neuanfang sein. Es ist Aufgabe
der Kirchen in der Schweiz, ihre
Schwesterkirchen dabei zu unterstützen - oder
sie dazu aufzufordern.

Risiken nicht scheuen
Der Krieg hat seine Gestalt verändert.
Darauf weisen Wissenschaftlerinnen
wie Mary Kaldor und Herfried Münkler
hin. Seit Ende des Kalten Krieges sind
die «konventionellen Kriege», die tra-

19 Neue Wege 7-8/2017



ditionell zwischen Staaten und ihren
Armeen geführt werden, rückläufig. Dafür

gibt es immer mehr «neue Kriege»,
die innerstaatlich ausgetragen werden.
Sie zeichnen sich aus durch die
Asymmetrie der Parteien: Terroristinnen
ermorden Zivilistinnen, Sicherheitskräfte
privater Firmen bekämpfen im Auftrag
von Regierungen die Söldnertruppen
selbsternannter Warlords. Finanziert wer-

Die Kirchen und ihre Hilfswerke müssen sich leisten,

dort tätig werden, wo ihre Hilfe gebracht wird - und
nicht dort, wo die Chancen aufglänzende
Evaluationsergebnisse am wahrscheinlichsten sind.

den die neuen Kriege durch den illegalen

Handel mit Rohstoffen, Raubgütern
und Menschen.

Der Gestaltwandel des Krieges stellt
hohe Anforderungen an die Arbeit von
Hilfsorganisationen und Friedensprojekten.

Die Komplexität der neuen Kriege
erschwert sowohl die Herbeiführung von
Waffenstillständen, als auch die Wahrung

des Friedens im Anschluss. Die
sogenannte Friedenskonsolidierung wird
wichtiger. Sie soll durch umfassende,
ganzheitliche Entwicklungszusammenarbeit

verhindern, dass in den vom Krieg
zerstörten Gesellschaften erneut Gewalt
ausbricht. Wirtschaftlicher Wiederaufbau

ist hierbei ebenso wichtig wie zum
Beispiel Traumaarbeit, die Wiedereingliederung

von Kindersoldatlnnen oder
die Etablierung von Strukturen zur
gewaltfreien Konfliktbearbeitung.

Doch die Hilfsorganisationen
stehen unter Druck. Um genügend Mittel

und Spenden für ihre Arbeit
generieren zu können, müssen sie Erfolge
vorweisen, mit denen dann wiederum
geworben werden kann. Diese Logik
führt dazu, dass Friedensprojekte in
post-Konfliktgesellschaften zu einem
schwer kalkulierbaren Risiko werden.

Deshalb ist die Finanzierung von
Friedensarbeit an Orten, an denen sie
besonders erfolgversprechend ist, für

manche Hilfswerke äusserst attraktiv.
Die Kirchen und ihre Hilfswerke müssen

(und können) sich leisten, dort tätig
werden, wo ihre Hilfe gebracht wird
- und nicht dort, wo die Chancen auf
glänzende Evaluationsergebnisse am
Wahrscheinlichsten sind.

Militärischen Interessen nicht in die
Hände spielen
In der staatlichen Aussenpolitik wird
das Potenzial von Religionen als
Friedensmächte mittlerweile erkannt. Das

Eidgenössische Amt für Auswärtige
Angelegenheiten spricht
Religionsgemeinschaften als «zivilen Grössen» eine
Rolle im diplomatischen Ringen um
den Frieden zu. In der Mitwirkung an
der auswärtigen Friedenspolitik liegen
Chancen für kirchliche Hilfswerke -
aber auch Risiken: Die Einbeziehung
zivilgesellschaftlich-religiöser Kräfte in
die Arbeit am Frieden darf nicht dazu
führen, dass der Staat sich aus der
Verantwortung stiehlt. Die religiösen NGOs
müssen den Staat im Zweifel an seine

Verantwortung für eine aktive Friedenspolitik

erinnern.
Wenn kirchliche Hilfswerke nach

militärischen Interventionen im
Sicherheitsinteresse westlicher Regierungen
im globalen Süden zuverlässig «aufräumen»,

tragen sie zur Entstehung einer
unheilvollen zivil-militärischen Arbeitsteilung

bei. Wenn die Vergabe öffentlicher

Gelder zu Gunsten von
Friedensprojekten an sicherheitspolitische
Strategien geknüpft ist, drohen sich die
Organisationen zu unfreiwilligen
Komplizinnen staatlicher Interessen zu
machen. Und wenn Friedensprojekte unter
dem Schutz militärischer Einheiten
durchgeführt werden, drohen die Grenzen

zwischen Konfliktparteien und
Helferinnen aus Sicht der Zivilbevölkerung
zu verwischen. Bei der Kooperation mit
staatlich-militärischen Kräften sind die

religiösen Hilfswerke also gut beraten,
Vorsicht walten zu lassen, um nicht
Machtinteressen in die Hände zu spielen,

die dem Dienst am Frieden
fundamental widersprechen.

20 Neue Wege 7-8/2017



Ökonomische und soziale
Konfliktursachen ernst nehmen

Religionen können in Konflikten eine
Rolle spielen, als Mächte des Friedens
oder der Gewalt - sie tun dies aber nicht
immer. Im Gegenteil: In der überwältigenden

Mehrheit der Kriege spielten
religiöse Faktoren keine Rolle. Dies

schlussfolgern die Autoren der 2004
veröffentlichten «Encyclopedia of War»,
Charles Phillips und Alan Axelrod. Ein
solcher Befund geht unter in der medial
befeuerten Überbetonung des Faktors

Religion im Konflikt- und Kriegsgeschehen.

Problematisch ist das, weil
damit ökonomische, politische und
soziale Konfliktursachen verschleiert
werden. Am Beispiel Nigeria formuliert
der Friedens- und Konfliktforscher Marcel

Baumann in einer 2or3 veröffentlichten

Studie im Auftrag der Deutschen
Bischofskonferenz pointiert: «In Nigeria

werden Christen nicht angegriffen,
weil Boko Haram sich mit ihnen über
theologische Fragen streitet. Vielmehr
tobt ein Machtkampf zwischen dem
muslimischen Norden und dem christlichen

Süden um Einfluss und Ressourcen.»

Theologische Meinungsverschiedenheiten

und religiöser Pluralismus
lösen nicht zwangsläufig gewaltsame
Auseinandersetzungen aus. Die säkularen

Konfliktursachen, die durch die

Instrumentalisierung religiös aufgeladener

Konfliktlinien verdeckt werden,
müssen identifiziert und bearbeitet
werden. Hier können die Kirchen, die
ihnen nahestehenden Hilfswerke und
Basisbewegungen als Expertinnen
einen wichtigen Beitrag leisten, indem
sie eine differenziertere Perspektive auf
die Zusammenhänge von Religion und
Gewalt einbringen. So kann Instrumentalisierung

enttarnt werden.

Die religiöse Friedensbotschaft an die
säkulare Öffentlichkeit vermitteln
«Nichts ist gut in Afghanistan» - mit
diesen Worten kritisierte Margot Käss-

mann 2oro in einer Predigt den Einsatz
der deutschen Bundeswehr in
Afghanistan. Ihr pointiertes Plädoyer gegen

den Krieg löste öffentliche Kontroversen

aus. Der evangelischen Theologin
wurde Naivität unterstellt. Kässmann
musste sich fragen lassen, ob sie glaube,
Krieg liesse sich allein mit Lichterketten

und Friedensgebeten beenden. Als
Kirchenvertreterin solle sie sich
ausserdem mit politischen Meinungen
zurückhalten.

Die Kontroversen über Kässmanns
Aussagen zeigen, dass die christliche
Friedensbotschaft in der öffentlichen
Wahrnehmung nicht (mehr) ankommt.
Es ist an den Kirchen, ihren Organisationen

und Mitgliedern, der religiös
unmusikalischen, weitestgehend ent-
kirchlichten Öffentlichkeit das religiös

Es ist an den Kirchen, ihren Organisationen und
Mitgliedern, der religiös unmusikalischen, weitestgehend

entkirchlichten Öffentlichkeit das religiös
begründete Engagementfür den Frieden plausibel zu
machen.

begründete Engagement für den Frieden

plausibel zu machen. Dazu gehört
auch, sich unbequemen Debatten zur
eigenen Glaubwürdigkeit zu stellen,
an einer kohärenten Theologie des
Friedens zu arbeiten und sich klar von
staatspolitischen Interessen zu distanzieren.

In einer Zeit, in der Religion
immer selbstverständlicher in einem
Atemzug mit Terror und Krieg genannt
wird und in der die Angst vor Gewalt
unter dem Deckmantel des Glaubens
viele Menschen beschäftigt, wäre ein
glaubwürdiger, wirksamer und sichtbarer

Einsatz religiöser Menschen und
Institutionen für den Frieden wichtig -
und mächtig. •

Laura Lots, *1987,
ist Politik- und Islam-

wissenschaftlerin. In
einem Forschungsprojekt

an der Universität
Freiburg i.Br. hat sie

sich mit kirchlichen

Beiträgen zur
Friedenskonsolidierung be-

fasst. Am Zentrum für
Religion, Wirtschaft,
Politik der Universität
Luzem geht sie den

Zusammenhängen von

Religion und Politik

aufdie Spur.

laura.lots@unilu.ch

21 Neue Wege 7-8/2017


	Religion. Macht. Frieden. : Sechs Kommentare zu Chancen und Problemen religiöser Friedensarbeit

