
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 111 (2017)

Heft: 5

Artikel: Den Kapitalismus überwinden : mit Luther, Marx und der Ökumene
heute

Autor: Duchrow, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-731292

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-731292
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ulrich Duchrow

Den Kapitalismus überwinden
- mit Luther, Marx und der Ökumene heute

500 Jahre Reformation und 150 Jahre Das Kapital: Welches Erbe von

Martin Luther und auch von Karl Marx ist hilfreich, um den Kapitalismus

zu überwinden?Potenzial dazu haben auch die Kirchen.

Wenn es der Menschheit nicht gelingt,
den Kapitalismus zu überwinden, werden

ihre eigenen Lebensgrundlagen
zunehmend zerstört. Der Grund ist
einfach zu verstehen: Kapitalismus schafft
einen Wachstumszwang für die
Wirtschaft, denn Kapital muss wachsen. Das

ist sein Wesen. Kapital - im Unterschied

zu Geld, das auch als reines Instrument
organisiert werden kann - zielt auf
Akkumulation. Erwirtschafteter Profit
muss sofort wieder investiert werden,
um mehr Profit zu erwirtschaften:
«Akkumuliert, Akkumuliert! Das ist Moses und
die Propheten!»1, kommentiert Karl Marx.

In einer industrialisierten Wirtschaft
bedeutet dieser kapitalistische
Wachstumszwang aber unbegrenzten Verbrauch

von Ressourcen und Energie sowie
unbegrenzte Möglichkeiten, Verschmutzung,
Vergiftung, Absorption von CO 2 usw. zu
verkraften. Und genau dies kann eine
begrenzte Erde nicht schaffen, wie die

Klimakatastrophe zeigt.2 Daraus folgt:
Wenn Leben auf dieser Erde auf Dauer
möglich sein soll, muss der Kapitalismus

überwunden werden.
Diese Aufgabe ist kein rein

ökonomisches Problem. Vielmehr handelt es

sich beim Kapitalismus um ein umfassendes

zivilisatorisches System, ja, um die
herrschende Religion - also auch die
Dimensionen von Mentalität und Spiritualität

umfassend. Und diese Zivilisation
ist fast dreitausend Jahre alt. Das ergibt
sich aus neueren Forschungen. Schon
allein aus diesem Grund kann die
Überwindung des Kapitalismus nur als

langfristige Perspektive sinnvoll thematisiert
werden, die dann allerdings auf kurz-
und mittelfristige Schritte bezogen werden

muss. Ein Zivilisationswandel
vollzieht sich über einen längeren Zeitraum

M »da! Bai AG »2
5420 Ehrandlngan P?

—' Fr 295j I
Party Confetti „Money"/*

•*/ Buntes Partyconfetti„Geld" • Confetti de fête multicolore „Argent" £
^Coriandoli per party colorati„Soldi"- Confetipara fiestas colorido „moneda'

15 Neue Wege 5/2017



ulrich duchrow
mit luther, marx & papst

den kapitalismus
überwinden

Ulrich Duchrow: Mit
Luther, Marx & Papst
den Kapitalismus
überwinden. Hamburg

2017.

hin, in nicht vorhersehbaren Schüben.

Gleichzeitig bleibt zur Abwendung der

Klimakatastrophe nur wenig Zeit. Es

geht also um die Jahrhundertfrage einer
grundlegenden Zivilisationstransformation

in der Balance von Zeitdruck
und komplexer Dynamik.

Das Erbe Luthers
Im Jahr 2017, dem Jahr des Gedenkens

an 500 Jahre Reformation und 150 Jahre
Das Kapital ist es angemessen, danach

zu fragen, was Martin Luther und Karl
Marx zur Bewältigung dieser
Jahrhundertaufgabe auf dem Hintergrund ihrer
Quellen beitragen können. Die Quelle
Luthers ist die Bibel. In ihr ist der
Prophet Arnos am Ende des achten
Jahrhunderts v. Chr. der erste, der auf die

beginnende Geldzivilisation antwortet:
«Sie verkauften die Gerechte für Silbergeld

und den Armen für ein Paar Sandalen»

(Arnos 2,6). Es heisst aber auch: «Es

wälze sich heran wie Wasser das Recht

und Gerechtigkeit wie ein nie
versiegender Strom» (Arnos 5,24). Der
Höhepunkt der ersten Phase der immer mit
militärischer Gewalt gekoppelten
Geldzivilisation ist das Römische Reich. Hier
bringt Jesus die zentrale theologische
Frage der Entscheidung zwischen zwei
Gesellschaftssystemen und zwei
Mentalitäten klassisch auf den Begriff: «Ihr
könnt nicht Gott dienen und dem
Mammon» (Mt 6,24). Mammon ist in dieser
Phase die Bezeichnung der zwanghaften
Geldvermehrung bis zur Fetischisie-

rung des Geldes in der Form der
Schatzbildung («Sammelt Euch nicht Schätze

auf Erden», Mt 6,19).
Seit dem elften Jahrhundert setzt

eine systemische Verwandlung von
Geld in Kapital ein, das heisst Gewinne
werden nicht als Schatz aus der Zirkulation

gezogen, sondern sofort wieder
investiert, um höheren Gewinn zu
generieren. So entsteht der Zwang zur
Geldvermehrung als Funktionsmechanismus,

als «Megamaschine» (Scheidler).

Das geschieht zunächst in der Form

von Kaufmanns- und Wucherkapital,
beginnend in den oberitalienischen

Bank- und Handelsstädten Venedig,
Mailand, Genua und Florenz.4 Damit
beginnt eine umfassende Kommerzialisierung

der gesamten Zivilisation bis

dahin, dass das Heil käuflich wird.5
Genau an dieser Stelle setzt

Luthers Reformation mit den 95 Thesen

an: «Menschenlehre verkündigen die,
die sagen, dass die Seele [aus dem
Fegefeuer] emporfliege, sobald das Geld im
Kasten klingt. Gewiss, sobald das Geld
im Kasten klingt, können Gewinn und
Habgier wachsen» (These 27 und 28).6

Gewinn und Habgier sind die
objektivstrukturellen und subjektiven zwei
Seiten dieser Zivilisation. Entsprechend
setzt Luther seine Kritik im Kern
theologisch und systemisch an, und erst
sekundär ethisch. Das zeigt sich im grossen

Katechismus in seiner Auslegung
des ersten Gebots «Keine anderen
Götter». Hier sagt er, dass man Gott erst
versteht, wenn man sein «Widerspiel», den

«allgemeinsten Abgott» kennt. Und dieser

ist «Mammon», der Gott der
Geldvermehrung, wie bei Jesus: «Mammon,
das ist Geld und Gut, darauf er all sein
Herz setzet, welches auch der allergemei-
nest (allgemeinste) Abgott ist auf Erden.»

Luther hat erkannt, dass es sich schon
beim Frühkapitalismus um Religion
handelt, um eine alles bestimmende
Macht.

Im grossen Katechismus zeigt
Luther dann mit seiner Auslegung des

siebten Gebots «Du sollst nicht
stehlen», welche strukturellen
ökonomischen und sozialen Folgen sich aus
der Abgötterei ergeben: «Denn es soll

nicht allein gestohlen heissen, dass

man Kasten und Taschen räumet,
sondern Umsichgreifen aufden Markt, in alle
Kräme (Geschäfte), Scherren (Fleischerbuden),

Wein- und Bierkeller, Werkstätte

und kürzlich, wo man hantieret, Geld

um Ware oder Arbeit nimmt und gibt.
Wenn man die Welt itzt durch alle Stände

ansieht, so ist sie nichts anders denn ein

grosser, weiter Stall voll grosser Diebe.
Die grossen gewaltigen Erzdiebe, mit

welchen Herren und Fürsten Gesellschaft

machen, die nicht eine Stadt oder

16 Neue Wege 5/2017



zwo, sondern ganz Deutschland täglich
ausstehlen.»8

Luther redet hier präzis ökonomisch.

Es geht ihm ausdrücklich nicht
um die kleinen Diebe, sondern um die
frühkapitalistische Marktwirtschaft als

Raubsystem und ihre Hauptakteure, die
länderübergreifenden Bank- und
Handelsgesellschaften wie die Fugger, die
Erzdiebe. Er klagt sie an, nicht nur Diebe,
sondern Mörder zu sein: «Denn wer
einem andern seine narung aufsaugt, raubt
vnd stielet, der thut eben so grossen mord».9

Er sieht, dass nicht nur das Kaufmanns-,
sondern insbesondere das Wucherkapital

die «ganze Welt frisst».10 In seinen
Schriften Von Kaufshandlung und Wucher

(r524) und An die Pfarrherrn, wider den

Wucher zu predigen, Vermahnung (r54o)
führt er die ökonomischen Analysen
und theologischen Interpretationen im
Detail durch, entwickelt aber auch
Vorschläge für Gegenmassnahmen.

Dazu gehören Interventionen der
Obrigkeit in den Markt wie Regulierung
der Preisbildung durch Regierungskommissionen,

strenges Verbot von Monopol-

und Kartellbildung, konsequentes
Zinsverbot (Wucher), Abschaffung der
länderübergreifenden Bank- und
Handelsgesellschaften. Weil Luther aber

wahrnimmt, dass die Obrigkeiten bereits
korrumpiert sind («sie haben Kopf und Teil
dran»), schärft er in seiner späten Schrift
den Pfarrern ein, ihrerseits neben der

Predigt alle Möglichkeiten der Kirchenzucht

gegen notorische Wucherer
einzusetzen, also Ausschluss von der Kommunion

und Verweigerung des christlichen
Begräbnisses. Den christlichen Kaufleuten
empfiehlt er, für die Berechnung ihres
Einkommens ihre Arbeitszeit zu messen
und mit einem Tagelöhnerlohn zu
multiplizieren. Eine Kirche muss den Namen
Kirche ablegen, die Zinsen nimmt, denn
die Kirche soll «ein gut Exempel geben
den weltlichen Ständen». Aus alledem
ergibt sich, dass Luther den Kapitalismus

als Glaubensfrage ablehnt und eine

politisch regulierte Gemeinwohlökonomie

vorschlägt. Ist es ein Zufall, dass

gerade die skandinavischen Länder, die

17 Neue Wege 5/2017

mehrheitlich lutherisch sind, sogar unter

kapitalistischen späteren Verhältnissen

am deutlichsten den Wohlfahrtstaat

organisiert haben?

Das Erbe von Marx
Karl Marx schätzt trotz seiner
grundsätzlichen Kritik an der Religion
Luther als «den ersten deutschen
Nationalökonomen». Seitenlang zitiert er
aus seinen Schriften. Besonders hebt er
hervor, dass Luther das Prinzip des Kapitals

erkannt habe, das den Eindruck
erweckt, das «Mehr» käme aus Geld und
Kapital selbst - statt aus der Arbeit. Er
nennt es das «Eingewachsensein» des

Zinses in Kaufmanns- und Geldkapital.

«Seit dem elften Jahrhundert setzt eine systemische

Verwandlung von Geld in Kapital ein, das heisst

Gewinne werden nicht als Schatz aus der Zirkulation

gezogen, sondern sofort wieder investiert.»

Genau dies ist es, was Marx nun unter
den Bedingungen des Industriekapitals
in seiner Theorie des Waren-, Geld- und
Kapitalfetischismus ausarbeitet.11 Ein
Fetisch ist etwas Handgemachtes, das

der Mensch anbetet, wie Marx den Rückgriff

auf einen religiösen Begriff deutet.
An den Waren als Güter des Gebrauchswerts

sieht man noch, dass sie von
arbeitenden Menschen produziert wurden.

In ihrem Tauschwert, dann auch
in Geld ausgedrückt, verschwindet die
Tatsache, dass nicht nur die Ware von
arbeitenden Menschen erzeugt wurde,
sondern der Mehrwert - in der Produktion

erzeugt, in der Zirkulation realisiert

- vom Kapitaleigentümer angeeignet

wird. Das wird noch deutlicher beim
zinstragenden Geldkapital, das Marx in
die Formel fasst: Geld - mehr Geld (G-
G1). Hier sieht es so aus, also würde das

Geld selbst mehr Geld hervorbringen.
Das heisst, die ausgebeutete Mehrarbeit
und das Klassenverhältnis verschwinden

ganz.
Marx sieht den Weg zur Überwindung

dieses Systems darin, dass auf der



Basis der Produktivitätsentwicklung die
Widersprüche im Kapitalismus zunehmen

und die arbeitenden Menschen die
Produktionsmittel in Gemeineigentum
überführen. So kann sich jeder frei
assoziieren, dass im Sinn von «jeder nach
seinen Fähigkeiten und jedem nach
seinen Bedürfnissen» gearbeitet und
gelebt werden kann. Der späte Marx
nimmt aber nicht mehr an, dass dieses
«Reich der Freiheit» als eines Tages
endgültiger Zustand erreicht werden kann.
Dieses wird daher zu einer regulativen
Idee, an der jeweils nach den Möglichkeiten

der Machbarkeit («Realutopien»

bei Rosa Luxemburg) Gesellschaft
gestaltet werden kann. Mit seiner
Entwicklung von radikaler Religionskritik,

die nur auf der Basis einer als
vollendbar gedachten kommunistischen
Gesellschaft konsistent ist, hin zur
Fetischismustheorie hat Marx ein neues
Fragen nach Religion möglich gemacht,
obwohl er es selbst nicht mehr verfolgt
hat. Religiöse Bewegungen, wenn sie
denn Sozialanalyse betreiben und sich
klar an die Seite ausgebeuteter Klassen
stellen, sind ja auch faktisch längst zu
deren Bundesgenossinnen geworden.
Das ist umso wichtiger geworden, seit
es dem Kapital gelungen ist, die Arbeite-

Arm im goldenen rlnnenbewegung zu entsolidarisieren.
Käfig - an Geld oder

Freiheiten?

Möglichkeiten der Ökumene
Die Weltchristenheit hat inzwischen -
jedenfalls in öffentlichen Beschlüssen
und Veröffentlichungen - den Kapitalismus

klar verworfen und arbeitet an
Alternativen. Die Vollversammlung
des Lutherischen Weltbundes in
Winnipeg stellte zum Beispiel 2003 fest:
«In unseren vielfältigen Lebenssituationen

sind wir alle mit denselben
negativen Konsequenzen neoliberaler
Wirtschaftspolitik (dem sogenannten
Washington Consensus) konfrontiert, die
zu wachsender Not, vermehrtem Leid
und grösserem Unrecht in unseren
Gemeinschaften führen. Als Communio
müssen wir der falschen Ideologie der
neoliberalen wirtschaftlichen
Globalisierung so begegnen, dass wir dieser
Realität und ihren Auswirkungen
Widerstand entgegensetzen, sie
grundlegend umwandeln und verändern.
Diese falsche Ideologie gründet auf der
Annahme, dass der auf Privateigentum,

ungezügeltem Wettbewerb und
der unabänderlichen Geltung von
Verträgen aufgebaute Markt das absolute
Gesetz ist, das das menschliche Leben,
die Gesellschaft und die Umwelt
beherrscht. Hier handelt es sich um
Götzendienst. Er führt dazu, dass die, die
kein Eigentum besitzen, systematisch
ausgeschlossen werden, die kulturelle
Vielfalt zerstört wird, instabile
Demokratien demontiert werden und die
Erde verwüstet wird.»12

Ein förmliches Bekenntnis
verabschiedete auch die Generalversammlung

des Reformierten Weltbundes in
Accra 2004:13 «n. Als Wahrheitsund

Gerechtigkeitssuchende, die sich
die Sichtweise der Machtlosen und
Leidenden zu Eigen machen, sehen

wir, dass die gegenwärtige Welt-(Un)
Ordnung auf einem ausserordentlich
komplexen und unmoralischen
Wirtschaftssystem beruht, das von (einem)
Imperium verteidigt wird. Unter dem

Begriff <Imperium> verstehen wir die
Konzentration wirtschaftlicher,
kultureller, politischer und militärischer
Macht zu einem Herrschaftssystem un-



ter der Führung mächtiger Nationen,
die ihre eigenen Interessen schützen
und verteidigen wollen. 19. Darum
sagen wir Nein zur gegenwärtigen
Weltwirtschaftsordnung, wie sie uns vom
globalen neoliheralen Kapitalismus
aufgezwungen wird. Wir weisen
jeden Anspruch auf ein wirtschaftliches,
politisches und militärisches Imperium
zurück, das Gottes Herrschaft über das

Leben umzustürzen versucht, und dessen

Handeln in Widerspruch zu Gottes
gerechter Herrschaft steht.» 21.
Darum sagen wir Nein zur Kultur des un-
gebändigten Konsumverhaltens, der
konkurrierenden Gewinnsucht und zur
Selbstsucht des neoliberalen globalen
Marktsystems oder jedes anderen
Systems, das von sich behauptet, es gäbe
keine Alternative. 23. Darum sagen
wir Nein zur unkontrollierten Anhäufung

von Reichtum und zum grenzenlosen

Wachstum, die schon jetzt das
Leben von Millionen Menschen gefordert
und viel von Gottes Schöpfung zerstört
haben.»

Diese beiden Beispiele zeigen, dass

die ganze Zivilisation kapitalistisch
verseucht ist und umfassend das Leben
bedroht. Papst Franziskus bringt diesen

Konsens in seinem Apostolischen
Schreiben Die Freude des Evangeliums
auf die knappen Formeln: «Diese
Wirtschaft tötet! Nein zu einer
Wirtschaft der Ausschliessung. Nein zur
neuen Vergötterung des Geldes. Nein zu
einem Geld, das regiert, statt zu dienen.
Nein zur sozialen Ungleichheit, die
Gewalt hervorbringt.»

Gerade die Kirchen in Deutschland
und der Schweiz, die die Entwicklung
dieses kritischen ökumenischen
Konsenses mehrheitlich behindert haben,
sollten die hier kurzgefassten
Forschungsergebnisse intensiv studieren.
Es gibt eine klare Linie von Arnos über
Jesus, Luther und Marx zur heutigen
Position der weltweiten Ökumene
einschliesslich des Papstes. Wenn die
Kirchen die Lebensbedingungen für Gottes
Kreaturen nicht verspielen wollen, müssen

sie sich entgegen aller gewohnten

Tabuisierung dieser Frage in Bündnissen

mit sozialen Bewegungen, der

Arbeiterinnenbewegung und allen
humanistischen Kräften inklusive solchen in
anderen Religionen verbünden, um den

Kapitalismus zu überwinden. •

Das Projekt «Die Reformation radikalisie-
ren» wurde auf der 3. Internationalen Konferenz

mit der «Wittenberger Erklärung 2orz»
abgeschlossen, vgl. Seite 30 in diesem Heft.

' Karl Marx: Das Kapital. Kritik der politischen
Ökonomie. Erster Band, Karl Marx/Friedrich
Engels, Werke (MEW), Bd. 23. Berlin 1969,
S. 621.
2 Vgl. Hans Joachim Schellnhuber: Selbstverbrennung

Die fatale Dreiecksbeziehung
zwischen Klima, Mensch und Kohlenstoff. München
2015.
3 Vgl. Ulrich Duchrow: Gieriges Geld: Auswege
aus der Kapitalismusfalle - Befreiungstheologische

Perspektiven. München 2013.
4 Hierzu und zum Folgenden vgl. Ulrich
Duchrow: Mit Luther, Marx und Papst den Kapitalismus

überwinden. Hamburg 2017.
5 Vgl. Berndt Hamm: Den Himmel kaufen.
Heilskommerzielle Perspektiven des 14.-16.
Jahrhunderts. In: Michael Welker (Hrsg.): Gott
und Geld. Neukirchen-Vluyn 2007, S. 239-76.
6 Weimarer Ausgabe der Werke Luthers (WA)
1,234.
7WA 301, S. 133.
8 Ebd., S. 164L
'WA 51, S. 36rf.
10 Ebd. S. 364L
"MEW 23, S. 85ft.
12 www.lwf-assembly2003.0rg, und Kairos
Europa (Hg.): Kirchen im ökumenischen

Prozessfür gerechte Globalisierung - Von Winnipeg
2003 über Accra 2004 nach Porto Alegre 2006.

Heidelberg 2005.
o www.reformiert-info.de/124-o-56-3.html,
und Kairos, a.a.O.
14 «Sagen wir nein zu» bedeutet eigentlich
«verwerfen» (im englischen Original steht
deshalb «reject» im Rückgriff auf die Barmer
Theologische Erklärung von 1934). Aber
deutsche Delegierte wollten das verwischen
und bestanden auf der verschleiernden
Übersetzung
15 Die Texte von ORK und Papst in: Kairos
Europa (Hg.): Von den Rändern her in Richtung
globale Transformation! «Pilgerweg der Gerechtigkeit

und des Friedens» — Hoffnung aufeinen

neuen kirchlichen Aufbruch für das Leben?

Heidelberg 2013.

Ulrich Duchrow,

*1935, Prof.für
systematische Theologie

an der Universität
Heidelberg. Mitbegründer

und Vorsitzender
des ökumenischen

Basisnetzwerkes Kairos

Europa; Mitglied des

Wissenschaftlichen
Beirats von Attac.

ulrich.duchrow@wts.
uni-heidelberg.de

19 Neue Weges/2017


	Den Kapitalismus überwinden : mit Luther, Marx und der Ökumene heute

