
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 111 (2017)

Heft: 5

Artikel: Die Macht der Geldillusion : eine buddhistische Perspektive

Autor: Brodbeck, Karl-Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-731291

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-731291
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Karl-Heinz Brodbeck

Die Macht der Geldillusion
Eine buddhistische Perspektive

Die Phänomene der Welt sind untrennbar miteinander verbunden. Deshalb

besitzt Geld keine Eigenständigkeit an sich, sondernfunktioniert
durch Wertzuschreibung und entsprechendes Vertrauen. Brechen wir
mit dieser sozialen Illusion, kann unser Denken geändert, ethisch

eingebettet und reformiert werden - dazu könnten alle Religionen Hand
bieten.

Das Geld, so scheint es, ist nur ein

Ding unter anderen Dingen; Dinge, die

jeweils durch eine Wissenschaft untersucht

werden. Die Wissenschaft vom
Geld heisst «Ökonomik». Leider findet
sich aber zum Wesen des Geldes in der
Ökonomik sehr wenig, weshalb sich so

etwas wie eine Philosophie oder Psychologie

des Geldes zusätzlich entwickelt
hat. Dieses Ding «Geld» aber zusätzlich
aus einer religiösen Perspektive zu
untersuchen, scheint auf den ersten Blick
wenig sinnvoll. Doch waren es stets die

Religionen, die dabei ethische Fragen
thematisierten. Ich möchte hier einige
Überlegungen anstellen, die durch die
buddhistische Tradition inspiriert sind
und vielleicht eine etwas andere
Perspektive ermöglichen.

Irreführende Denkformen
Der Buddhismus ist gewiss auch eine

Religion, mehr noch aber eine Philosophie

des Bewusstseins. Ein wesentliches
Element der buddhistischen Tradition
ist eine Kritik an irreführenden
Denkformen, denen anzuhängen für die
Menschen nur Verblendung und
Leiden nach sich zieht. Die buddhistische
Ethik ist zwar in wichtigen Teilen
normativ. Die Tradition betont hier fünf
tugendhafte Handlungen: das Absehen

von Töten, Stehlen, Lügen, sexuellem
Missbrauch und der Selbstverblendung
durch Rauschmittel. Doch all dies gründet

auf einer Philosophie, deren Plausi-
bilität aus einer langjährigen und
systematischen Meditationspraxis erwächst.
Sie führt zur kritischen Erkenntnis von
Denkformen, die für die meisten
Menschen ebenso «selbstverständlich»
geworden sind, wie sie unaufhörlich
Leiden nach sich ziehen. Ich möchte diese

Zusammenhänge zunächst kurz in einer
allgemeinen Form skizzieren und dann
am Geld etwas genauer entfalten.

Am Anfang der buddhistischen
Philosophie steht eine doppelte
Beobachtung: Einerseits betrachten wir die
Welt aus einer seltsamen Zentrierung,
einer vermeintlich unabhängigen Ich-
Perspektive. Andererseits erkennen wir
bei einer gründlichen Analyse, dass alle
Phänomene, alle Dinge oder Gedanken
voneinander abhängen. Die Phänomene
der Welt sind untrennbar verschränkt.
In der abendländischen Philosophie
steht dagegen am Anfang der Satz der
Identität. Was ist damit gemeint? Man
sagt: Alle Dinge oder Phänomene sind
eben, was sie sind. Beziehungen zu
anderen Dingen kommen stets nachträglich.

Im Buddhismus kehrt man dieses

Verhältnis um: Die Beziehung, auch

11 Neue Wege 5/2017



zwischen Bewusstsein und Ding, geht
jedem einzelnen Phänomen voraus. Aber
gilt nicht zum Beispiel: «Eine Strasse

ist eine Strasse, ein Auto ist ein Auto»?
Erst beim Fahren treten sie zueinander
in Beziehung. Autos werden aber für
Strassen gebaut und umgekehrt. Ihrem
Bau geht also eine Beziehung voraus, die
Strassen- und Autobauerinnen in ihrem
Geist haben, ehe die vermeintlich
unabhängigen Dinge daraus hervorgehen.

Dennoch nehmen wir «gewöhnlich»
an, dass die Dinge unabhängig
voneinander existieren. Wir unterstellen uns
selbst und den Dingen eine vorgängige
Identität, ein Ich. Das Ich aber wird im
Buddhismus als grundlegende Illusion
bezeichnet. Das bedeutet nicht, dass

diese Illusion nicht alltäglich «funktioniert».

Aber so wie Strasse und Auto aus
einer aufeinander bezogenen Planung
hervorgehen, ebenso bauen wir die
Illusion eines unabhängigen Ichs im
Minutentakt immer wieder neu auf. Wenn wir
völlig mit uns identisch wären, gäbe es

überhaupt keine Beziehung zu anderen
Menschen und Dingen. Die Ich-Illusion
lebt nur, wenn sie sich aus anderen
Lebewesen und Dingen, von denen wir
körperlich abhängen und diese Abhängig¬

keit nicht ignorieren können (wie Luft,
Wasser oder Nahrung), immer wieder
neu aufbaut. Die gegenseitige Abhängigkeit

als wahre und wirkliche Grundlage
macht sich also auch in der Ich-Illusion
geltend, allerdings auf eine -wie man im
Buddhismus sagt- «verblendete» Weise:

Wir entfalten Gier nach anderem und
sind aggressiv, bis zum Hass gegenüber
Menschen und Dingen, die das Ich als

Bedrohung empfindet. Ich-Illusion, Gier
und Hass - so heissen im Buddhismus
die drei grundlegenden Seins-Bestim-

mun-gen des Menschen, auch die «drei
Geistesgifte» genannt. Man kann sich

von den drei Geistesgiften allerdings
befreien. Dies zu ermöglichen, gibt es

in den buddhistischen Traditionen viele
Meditationsformen und Methoden des

Geistestrainings.

Geld als Maschinenöl
Mit diesen Vorbemerkungen bin ich
gerüstet, das Geld als Phänomen aus
dieser Perspektive näher zu betrachten.
Die Ökonomik -wenigstens die moderne

- geht davon aus, dass die menschliche

Gesellschaft, das menschliche
Zusammenleben aus unabhängigen
Individuen besteht. Sie beziehen sich - in

CINaTIV.1, 0N30I3XS l {' ,1

à 133Ü1SnVÜÄBäiST1VM 1 fc.

12 Neue Wege 5/2017



dieser Denkform - nur je nachträglich
durch Märkte aufeinander. Bekannt
wurde dieser Gedanke durch Englands
Premierministerin Margaret Thatcher,
die sagte: «Ich kenne keine Gesellschaft,
ich kenne nur einzelne Menschen.» Dieser

Gedanke wird in der modernen
Ökonomik als Dogma stets vorausgesetzt.
Das Geld, so diese Auffassung, ist nur
ein klug erfundenes Mittel, damit die
Menschen, die auf der Grundlage
privater, rein egoistischer Entscheidungen
kaufen und verkaufen, auf Märkten
reibungslos miteinander Handel treiben
können. Die Märkte betrachtet man als

grosse Wirtschaftsmaschine. Das Geld
sei nur das Öl, das diese Maschine leichter

laufen lasse. Zu viel von diesem Öl
führe zu Inflationen, zu wenig zu
Rezessionen. Was also sollte an dem so
verstandenen Geld «geheimnisvoll» sein
oder gar einen «Fetischismus» begründen,

von dem Karl Marx sprach?
Zwar hat Marx tatsächlich den

Fetischismus rund um das Geld, den Tanz

um das Goldene Kalb in vielen
Aspekten dechiffriert. Er blieb allerdings
auf halber Strecke stecken. Marx sieht
den Fetischismus des Geldes in Wahrheit

in seiner gesellschaftlichen Natur. Es

verknüpft die arbeitsteiligen Unternehmen

und Konsumentinnen, wird aber
wie ein Ding unabhängig von dieser
Funktion betrachtet.

Nun kann man, aus einer buddhistischen

Perspektive, durch eine Analyse
der Geldprozesse dem Gedanken sofort
zustimmen, dass das Geld die Menschen
«vergesellschaftet». Aber das Geld «tut»
hierbei nichts ohne menschliches
Handeln. Es hat nur Bedeutung, nämlich
«wertvoll» zu sein, weil die Menschen
es weitschätzen. Marx und viele andere
Autorinnen sehen im Gold die wahre
Verkörperung von wirtschaftlichen Werten.

Werte müssten, so der Gedanke,
immer auch eine materielle Form besitzen.

Das Papiergeld der Gegenwart gilt
deshalb für viele als vorübergehendes
Phänomen, das bald, todsicher aber

irgendwann zusammenbrechen wird,
eben weil Papier oder Zahlen auf dem

13 Neue Weges/2017

Computer keinen Wert tragen können.
Und Geld sei doch verkörperter Wert.

Hier macht sich mit dem
Individualismus der Glaube an die Identität
aller Dinge vor ihren Beziehungen als

Hemmnis der Erkenntnis des Geldes
bemerkbar. Das Geld gilt als «objektive
Realität». Gedanken über das Geld,
psychologische Aspekte seien nur
nachträglich von Interesse, eigentlich
«Ideologie» oder mit Marx: «verhimmelte
Nebelgebilde». Aus einer buddhistischen
Perspektive, aber auch mit dem Blick
der kritischen westlichen Philosophie,
die weiss, dass es kein «Objekt» ohne
«Subjekt» geben kann, erweist sich diese

Tradition von Marxismus und
moderner Ökonomik als Irrtum. Buddha

sagt in einem Text der ältesten
Lehrverkündigung: «Den Dingen geht der Geist

voran, der Geist entscheidet.» Die abra-
hamitischen Religionen stimmen dem

«Nur dadurch, dass wir-und das massenhaft - auf
einen wie immer illusionären Wert des Geldes

vertrauen, hat Geld auch einen Wert und mit ihm alle
in ihm geschätzten Dinge.»

zwar zu, sagen aber: Dieser Geist ist der
Geist Gottes, getrennt von dieser Welt.
Im Buddhismus ist das aber der Geist
aller denkenden Lebewesen, nicht
getrennt von ihnen und ihrem Leben.

Geld ist eine Denkform
Was bedeutet das nun mit Blick auf das

Geld? Die Marx'sche Einsicht kann man

- befreit von allerlei materialistischem
Zierrat - so ausdrücken: Geld vergesellschaftet.

Im Geld stellen die Menschen
ihre Gesellschaft immer wieder neu her.
So formuliert, kann man diesem Gedanken

unschwer folgen. Doch das Geld ist
dabei kein mechanischer Vorgang (wie
die modernen Ökonominnen meinen),
noch ist es etwas, das «hinter dem Be-

wusstsein der Beteiligten» (Marx) diese

Vergesellschaftung der Menschen
vollzieht. Wir brauchen dabei nur auf
unsere eigene Erfahrung zu blicken. Wie



Karl-Heinz Brodbeck,

*1948, ist Philosoph,
Ökonom und Wirt-
schaftsethiker. Er lehrte

Volkswirtschaftslehre,
Statistik und
Kreativitätstechniken an der

FH Würzburg sowie

an der Hochschulefür
Politik München und
hat durch seine Kritik
an der traditionellen
Ökonomik eine neue

Theorie des Geldes

entwickelt.

www.khbrodbeck.

homepage.t-online.de

funktioniert das Geld? Dadurch, dass

wir ihm erstens einen Wert zusprechen,
zweitens aber im Geld rechnen. Die Pointe
lautet hier: Nur dadurch, dass wir - und
das massenhaft - auf einen wie immer
illusionären Wert des Geldes vertrauen,
hat Geld auch einen Wert - und mit ihm
alle in ihm geschätzten Dinge. Geht das

Vertrauen verloren, so kann sich über
Nacht der Geldwert in Nichts auflösen.
An den Börsen für Wertpapiere, aber
auch zum Beispiel auf den Immobilienmärkten

lässt sich das in jüngerer Zeit
immer wieder beobachten. In China
werden in spekulativer Absicht ganze
Städte gebaut und - wenn die Hochhäuser

mangels Käuferinnen keinen Wert
haben - auch wieder einfach abgerissen.

Der Glaube, dass sich Werte also
verkörpern lassen (in Gold, Immobilien
usw.) ist eine Illusion. Als im sechzehnten

Jahrhundert immer neues Gold aus
Südamerika nach Europa gebracht wurde,

sank auch der Goldwert erheblich.
Geld ist also zuerst und vor allem eine
Denkform. Indem viele Menschen in ihm
rechnen und an seinen Wert glauben,
erzeugen sie erst dessen Wert - bis das

Vertrauen wieder verloren geht.
Mehr noch, das Rechnen in Geld, die

Eroberung von immer mehr Bereichen
des menschlichen Lebens durch Märkte

und Geld, hat dazu geführt, dass alle
Dinge im Horizont des Geldes aus einer
berechnenden Perspektive ausgelegt
werden. In den Naturwissenschaften
war diese Perspektive sehr erfolgreich,
auch wenn ihre Herkunft aus den
Rechenbüchern der frühen Händler, die
damit die Herstellung von Waren als

Buchführung überwachten, inzwischen
gänzlich vergessen ist. Zwischenzeitlich

wird alles diesem messenden und
rechnenden Horizont unterworfen:
Statistiken sind allgegenwärtig und legen
tägliches Zeugnis für das Geld als

Hintergrund, als rechnende Denkform ab.

Die Rechnung in Geld, das Vertrauen

in seinen Wert bleibt dennoch eine
Illusion - aber eine vielfach sozial
funktionierende. Sie übt alltägliche Macht
aus; nicht von aussen, sondern dadurch,

dass wir alles in Geld rechnen und so
seine Macht reproduzieren. Aus dem
Bezug auf das Geld als Denkform hat sich
ein neuer Subjekt-Typus entwickelt,
den ich «das Geld-Subjekt» nenne. Es

legt die ganze Welt im Horizont der
Zahlen aus. Das Ich wird so zum
egoistischen homo oeconomicus, wie er in
der Ökonomik heisst. Auch die Gier des

Ichs wird dadurch transformiert, wird
zur Geldgier - diese wird sogar institutionalisiert,

etwa im Zins. Man erwartet
selbstverständlich, dass Geld mehr
wird, dass sich das Ego-Territorium auf
der Grundlage des Geldes immer mehr
ausweitet. Für ganze Gesellschaften
heisst dies dann «Wachstumszwang».
Da sich das Geld-Ich aber im je anderen
Geld-Ich gleichsam selber begegnet,
entsteht daraus Ablehnung und Aggression

his zum Hass. In harmloser Form
wird also das dritte buddhistische
Geistesgift «Hass» in sozialer Institution
zur Konkurrenz, zur Ellenbogengesellschaft,

auf politischer Ebene sogar zum
Krieg.

Geld ist eine soziale Illusion - doch
eine, die alle Köpfe beherrscht und so
scheinbar unverrückbare Wirklichkeit
schafft. Doch es bleibt gleichwohl eine
Denkform. Gedanken lassen sich aber
ändern, ethisch einbetten und reformieren.

Insofern ist die buddhistische
Gelddiagnose am Ende doch optimistisch:
Geld ist kein Verhängnis, sondern
etwas, dessen Macht über uns wir selbst

alltäglich hervorbringen. Wir können
dies aber auch lassen, also gelassener
dem Geld gegenüber werden. Weder die
egoistische Geldgier, noch die
Ellenbogengesellschaft sind angeboren. Man
kann sie durch Erkenntnis und Ethik
zähmen. Darüber könnten sich eigentlich

alle Religionen verständigen. •

Literatur von Karl-Heinz Brodbeck:
• Buddhistische Wirtschaftsethik. Berlin 2011.
• Die Herrschaft des Geldes. Darmstadt 20z 2.

• Faust und die Sprache des Geldes. Freiburg-
München 20t4.
• Säkulare Ethik aus westlicher und buddhistischer

Perspektive. Berlin 2015.

14 Neue Wege 5/2017


	Die Macht der Geldillusion : eine buddhistische Perspektive

