Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 111 (2017)

Heft: 5

Artikel: Die Macht der Geldillusion : eine buddhistische Perspektive
Autor: Brodbeck, Karl-Heinz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-731291

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-731291
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Karl-Heinz Brodbeck

Die Macht der Geldillusion

Eine buddhistische Perspektive

Die Phinomene der Welt sind untrennbar miteinander verbunden. Des-
halb besitzt Geld keine Eigenstdndigkeit an sich, sondern funktioniert
durch Wertzuschreibung und entsprechendes Vertrauen. Brechen wir
mit dieser sozialen Illusion, kann unser Denken gedndert, ethisch ein-
gebettet und reformiert werden — dazu konnten alle Religionen Hand

bieten.

Das Geld, so scheint es, ist nur ein
Ding unter anderen Dingen; Dinge, die
jeweils durch eine Wissenschaft unter-
sucht werden. Die Wissenschaft vom
Geld heisst «Okonomik». Leider findet
sich aber zum Wesen des Geldes in der
Okonomik sehr wenig, weshalb sich so
etwas wie eine Philosophie oder Psycho-
logie des Geldes zusatzlich entwickelt
hat. Dieses Ding «Geld» aber zusitzlich
aus einer religiosen Perspektive zu un-
tersuchen, scheint auf den ersten Blick
wenig sinnvoll. Doch waren es stets die
Religionen, die dabei ethische Fragen
thematisierten. Ich mochte hier einige
Uberlegungen anstellen, die durch die
buddhistische Tradition inspiriert sind
und vielleicht eine etwas andere Per-
spektive ermoglichen.

Irrefiihrende Denkformen

Der Buddhismus ist gewiss auch eine
Religion, mehr noch aber eine Philoso-
phie des Bewusstseins. Ein wesentliches
Element der buddhistischen Tradition
ist eine Kritik an irrefithrenden Denk-
formen, denen anzuhidngen fir die
Menschen nur Verblendung und Lei-
den nach sich zieht. Die buddhistische
Ethik ist zwar in wichtigen Teilen nor-
mativ. Die Tradition betont hier finf
tugendhafte Handlungen: das Absehen

11 Neue Wege 5/2017

von Toten, Stehlen, Liigen, sexuellem
Missbrauch und der Selbstverblendung
durch Rauschmittel. Doch all dies griin-
det auf einer Philosophie, deren Plausi-
bilitdt aus einer langjahrigen und syste-
matischen Meditationspraxis erwdachst.
Sie fuhrt zur kritischen Erkenntnis von
Denkformen, die fur die meisten Men-
schen ebenso «selbstverstindlich» ge-
worden sind, wie sie unaufhorlich Lei-
den nach sich ziehen. Ich mdchte diese
Zusammenhange zundchst kurz in einer
allgemeinen Form skizzieren und dann
am Geld etwas genauer entfalten.

Am Anfang der buddhistischen
Philosophie steht eine doppelte Beob-
achtung: Einerseits betrachten wir die
Welt aus einer seltsamen Zentrierung,
einer vermeintlich unabhangigen Ich-
Perspektive. Andererseits erkennen wir
bei einer griindlichen Analyse, dass alle
Phdnomene, alle Dinge oder Gedanken
voneinander abhdngen. Die Phanomene
der Welt sind untrennbar verschrankt.
In der abendlandischen Philosophie
steht dagegen am Anfang der Satz der
Identitdt. Was ist damit gemeint? Man
sagt: Alle Dinge oder Phanomene sind
eben, was sie sind. Beziehungen zu an-
deren Dingen kommen stets nachtrig-
lich. Im Buddhismus kehrt man dieses
Verhdltnis um: Die Beziehung, auch

unt

gld

o anderes



zwischen Bewusstsein und Ding, geht je-
dem einzelnen Phanomen voraus. Aber
gilt nicht zum Beispiel: «Eine Strasse
ist eine Strasse, ein Auto ist ein Auto»?
Erst beim Fahren treten sie zueinander
in Beziehung. Autos werden aber fiir
Strassen gebaut und umgekehrt. Ihrem
Bau gehtalso eine Beziehung voraus, die
Strassen- und AutobauerInnen in ihrem
Geist haben, ehe die vermeintlich unab-
hangigen Dinge daraus hervorgehen.
Dennoch nehmen wir «gewohnlich»
an, dass die Dinge unabhdngig vonei-
nander existieren. Wir unterstellen uns
selbst und den Dingen eine vorgangige
Identitat, ein Ich. Das Ich aber wird im
Buddhismus als grundlegende Illusion
bezeichnet. Das bedeutet nicht, dass
diese Illusion nicht alltdglich «funktio-
niert». Aber so wie Strasse und Auto aus
einer aufeinander bezogenen Planung
hervorgehen, ebenso bauen wir die Illu-
sion eines unabhangigen Ichs im Minu-
tentaktimmer wieder neu auf. Wenn wir
vollig mit uns identisch waren, gabe es
iberhaupt keine Beziehung zu anderen
Menschen und Dingen. Die Ich-Illusion
lebt nur, wenn sie sich aus anderen Lebe-
wesen und Dingen, von denen wir kor-
perlich abhdngen und diese Abhingig-

QNETIVE

ks (NEDIELS

12 Neue Wege 5/2017

keit nicht ignorieren kénnen (wie Luft,
Wasser oder Nahrung), immer wieder
neu aufbaut. Die gegenseitige Abhdngig-
keit als wahre und wirkliche Grundlage
macht sich also auch in der Ich-Illusion
geltend, allerdings auf eine — wie man im
Buddhismus sagt — «verblendete» Weise:
Wir entfalten Gier nach anderem und
sind aggressiv, bis zum Hass gegeniiber
Menschen und Dingen, die das Ich als
Bedrohung empfindet. Ich-Illusion, Gier
und Hass — so heissen im Buddhismus
die drei grundlegenden Seins-Bestim-
mun-gen des Menschen, auch die «drei
Geistesgifte» genannt. Man kann sich
von den drei Geistesgiften allerdings
befreien. Dies zu erméglichen, gibt es
in den buddhistischen Traditionen viele
Meditationsformen und Methoden des
Geistestrainings.

Geld als Maschinendl

Mit diesen Vorbemerkungen bin ich
geristet, das Geld als Phanomen aus
dieser Perspektive ndher zu betrachten.
Die Okonomik — wenigstens die moder-
ne — geht davon aus, dass die mensch-
liche Gesellschaft, das menschliche
Zusammenleben aus unabhdngigen In-
dividuen besteht. Sie beziehen sich —in



dieser Denkform — nur je nachtrdglich
durch Markte aufeinander. Bekannt
wurde dieser Gedanke durch Englands
Premierministerin Margaret Thatcher,
die sagte: «Ich kenne keine Gesellschaft,
ich kenne nur einzelne Menschen.» Die-
ser Gedanke wird in der modernen Oko-
nomik als Dogma stets vorausgesetzt.
Das Geld, so diese Auffassung, ist nur
ein klug erfundenes Mittel, damit die
Menschen, die auf der Grundlage pri-
vater, rein egoistischer Entscheidungen
kaufen und verkaufen, auf Markten rei-
bungslos miteinander Handel treiben
konnen. Die Markte betrachtet man als
grosse Wirtschaftsmaschine. Das Geld
sei nur das Ol, das diese Maschine leich-
ter laufen lasse. Zu viel von diesem Ol
fithre zu Inflationen, zu wenig zu Rezes-
sionen. Was also sollte an dem so ver-
standenen Geld «geheimnisvoll» sein
oder gar einen «Fetischismus» begriin-
den, von dem Karl Marx sprach?

Zwar hat Marx tatsachlich den Feti-

Computer keinen Wert tragen konnen.
Und Geld sei doch verkorperter Wert.
Hier macht sich mit dem Indivi-
dualismus der Glaube an die Identitdt
aller Dinge vor ihren Beziehungen als
Hemmnis der Erkenntnis des Geldes
bemerkbar. Das Geld gilt als «objektive
Realitat». Gedanken tber das Geld, psy-
chologische Aspekte seien nur nach-
traglich von Interesse, eigentlich «Ideo-
logie» oder mit Marx: «verhimmelte
Nebelgebilde». Aus einer buddhistischen
Perspektive, aber auch mit dem Blick
der kritischen westlichen Philosophie,
die weiss, dass es kein «Objekt» ohne
«Subjekt» geben kann, erweist sich die-
se Tradition von Marxismus und mo-
derner Okonomik als Irrtum. Buddha
sagt in einem Text der altesten Lehrver-
ktindigung: «Den Dingen geht der Geist
voran, der Geist entscheidet.» Die abra-
hamitischen Religionen stimmen dem

«Nur dadurch, dass wir — und das massenhaft — auf
einen wie immer illusiondren Wert des Geldes ver-
trauen, hat Geld auch einen Wert und mit ihm alle

schismus rund um das Geld, den Tanz
um das Goldene Kalb in vielen As-
pekten dechiffriert. Er blieb allerdings

auf halber Strecke stecken. Marx sieht
den Fetischismus des Geldes in Wahr-
heit in seiner gesellschaftlichen Natur. Es
verkniipft die arbeitsteiligen Unterneh-
men und KonsumentInnen, wird aber
wie ein Ding unabhangig von dieser
Funktion betrachtet.

Nun kann man, aus einer buddhisti-
schen Perspektive, durch eine Analyse
der Geldprozesse dem Gedanken sofort
zustimmen, dass das Geld die Menschen
«vergesellschaftet». Aber das Geld «tut»
hierbei nichts ohne menschliches Han-
deln. Es hat nur Bedeutung, namlich
«wertvoll» zu sein, weil die Menschen
es wertschdtzen. Marx und viele andere
Autorlnnen sehen im Gold die wahre
Verkorperung von wirtschaftlichen Wer-
ten. Werte missten, so der Gedanke,
immer auch eine materielle Form besit-
zen. Das Papiergeld der Gegenwart gilt
deshalb fiir viele als voriibergehendes
Phianomen, das bald, todsicher aber ir-
gendwann zusammenbrechen wird,
eben weil Papier oder Zahlen auf dem

13 Neue Weges5/2017

in ihm geschdtzten Dinge.»

zwar zu, sagen aber: Dieser Geist ist der
Geist Gottes, getrennt von dieser Welt.
Im Buddhismus ist das aber der Geist
aller denkenden Lebewesen, nicht ge-
trennt von ihnen und ihrem Leben.

Geld ist eine Denkform

Was bedeutet das nun mit Blick auf das
Geld? Die Marx’sche Einsicht kann man
— befreit von allerlei materialistischem
Zierrat — so ausdriicken: Geld vergesell-
schaftet. Im Geld stellen die Menschen
ihre Gesellschaft immer wieder neu her.
So formuliert, kann man diesem Gedan-
ken unschwer folgen. Doch das Geld ist
dabei kein mechanischer Vorgang (wie
die modernen OkonomInnen meinen),
noch ist es etwas, das «hinter dem Be-
wusstsein der Beteiligten» (Marx) diese
Vergesellschaftung der Menschen voll-
zieht. Wir brauchen dabei nur auf un-
sere eigene Erfahrung zu blicken. Wie



Karl-Heinz Brodbeck,
#1948, ist Philosoph,
Okonom und Wirt-
schaftsethiker. Er lehrte
Volkswirtschafislehre,
Statistik und Kreati-
vitdtstechniken an der
FH Wiirzburg sowie
an der Hochschule fiir
Politik Miinchen und
hat durch seine Kritik
an der traditionellen
Okonomik eine neue
Theorie des Geldes
entwickelt.

www.khbrodbeck.
homepage.t-online.de

funktioniert das Geld? Dadurch, dass
wir ihm erstens einen Wert zusprechen,
zweitens aber im Geld rechnen. Die Pointe
lautet hier: Nur dadurch, dass wir — und
das massenhaft — auf einen wie immer
illusiondren Wert des Geldes vertrauen,
hat Geld auch einen Wert —und mitihm
alle in ihm geschdtzten Dinge. Geht das
Vertrauen verloren, so kann sich {iber
Nacht der Geldwert in Nichts auflosen.
An den Borsen fiir Wertpapiere, aber
auch zum Beispiel auf den Immobilien-
madrkten ldsst sich das in jungerer Zeit
immer wieder beobachten. In China
werden in spekulativer Absicht ganze
Stadte gebaut und — wenn die Hochhau-
ser mangels KauferInnen keinen Wert
haben — auch wieder einfach abgeris-
sen. Der Glaube, dass sich Werte also
verkorpern lassen (in Gold, Immobilien
usw.) ist eine Illusion. Als im sechzehn-
ten Jahrhundert immer neues Gold aus
Stidamerika nach Europa gebracht wur-
de, sank auch der Goldwert erheblich.
Geld ist also zuerst und vor allem eine
Denkform.Indem viele Menschen in ihm
rechnen und an seinen Wert glauben,
erzeugen sie erst dessen Wert — bis das
Vertrauen wieder verloren geht.

Mehr noch, das Rechnen in Geld, die
Eroberung von immer mehr Bereichen
des menschlichen Lebens durch Mark-
te und Geld, hat dazu gefiihrt, dass alle
Dinge im Horizont des Geldes aus einer
berechnenden Perspektive ausgelegt
werden. In den Naturwissenschaften
war diese Perspektive sehr erfolgreich,
auch wenn ihre Herkunft aus den Re-
chenbiichern der frithen Hindler, die
damit die Herstellung von Waren als
Buchfithrung tiberwachten, inzwischen
ginzlich vergessen ist. Zwischenzeit-
lich wird alles diesem messenden und
rechnenden Horizont unterworfen: Sta-
tistiken sind allgegenwdrtig und legen
tagliches Zeugnis fiir das Geld als Hin-
tergrund, als rechnende Denkform ab.

Die Rechnung in Geld, das Vertrau-
en in seinen Wert bleibt dennoch eine
Illusion — aber eine vielfach sozial funk-
tionierende. Sie ubt alltigliche Macht
aus; nicht von aussen, sondern dadurch,

14 Neue Wege 5/2017

dass wir alles in Geld rechnen und so
seine Macht reproduzieren. Aus dem Be-
zug auf das Geld als Denkform hat sich
ein neuer Subjekt-Typus entwickelt,
den ich «das Geld-Subjekt» nenne. Es
legt die ganze Welt im Horizont der
Zahlen aus. Das Ich wird so zum egois-
tischen homo oeconomicus, wie er in
der Okonomik heisst. Auch die Gier des
Ichs wird dadurch transformiert, wird
zur Geldgier — diese wird sogar institutio-
nalisiert, etwa im Zins. Man erwartet
selbstverstandlich, dass Geld mehr
wird, dass sich das Ego-Territorium auf
der Grundlage des Geldes immer mehr
ausweitet. Fur ganze Gesellschaften
heisst dies dann «Wachstumszwang».
Da sich das Geld-Ich aber im je anderen
Geld-Ich gleichsam selber begegnet,
entsteht daraus Ablehnung und Aggres-
sion bis zum Hass. In harmloser Form
wird also das dritte buddhistische Gei-
stesgift «Hass» in sozialer Institution
zur Konkurrenz, zur Ellenbogengesell-
schaft, auf politischer Ebene sogar zum
Krieg.

Geld ist eine soziale Illusion — doch
eine, die alle Képfe beherrscht und so
scheinbar unverriickbare Wirklichkeit
schafft. Doch es bleibt gleichwohl eine
Denkform. Gedanken lassen sich aber
andern, ethisch einbetten und reformie-
ren. Insofern ist die buddhistische Geld-
diagnose am Ende doch optimistisch:
Geld ist kein Verhdngnis, sondern et-
was, dessen Macht iiber uns wir selbst
alltaglich hervorbringen. Wir kénnen
dies aber auch lassen, also gelassener
dem Geld gegeniiber werden. Weder die
egoistische Geldgier, noch die Ellenbo-
gengesellschaft sind angeboren. Man
kann sie durch Erkenntnis und Ethik
zahmen. Dartiber konnten sich eigent-
lich alle Religionen verstindigen. e

Literatur von Karl-Heinz Brodbeck:

- Buddhistische Wirtschaftsethik. Berlin 2011.
- Die Herrschaft des Geldes. Darmstadt 2012.

- Faust und die Sprache des Geldes. Freiburg-
Miinchen 2014.

- Sdkulare Ethik aus westlicher und buddhisti-
scher Perspektive. Berlin 2015.



	Die Macht der Geldillusion : eine buddhistische Perspektive

