
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 111 (2017)

Heft: 5

Artikel: Eine Welt nach Bedürfnissen und Fähigkeiten : Ansätze eines
Miteinanders jenseits der Tauschlogik

Autor: Dietschy, Beat / Burger, Léa / Habermann, Friederike

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-731289

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-731289
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Wege-Gespräch von Beat Dietschy und Lea Burger mit Friederike Habermann

Eine Welt nach Bedürfnissen und

Fähigkeiten
Ansätze eines Miteinander jenseits der Tauschlogik

Diefeministische Ökonomin Friederike Habermann verfolgt mit dem

Konzept Ecommony die Befreiung vom kapitalistischen Tauschzwang.
Sie appelliert an den persönlichen Beitrag im Alltäglichen, damit sich

unser Wirtschaftssystem transformiert. Dass ein Leben ausserhalb der

Geldlogik möglich ist, haben ihr auch soziale Bewegungen gezeigt.

teinander

Was Sie in Ihrem Buch Ecommony
beschreiben, läuft eigentlich auf eine

Entmachtung des Geldes hinaus. Für eine

gelehrte Ökonomin ist das ein eher
ungewöhnlicher Befund. Wie kamen Sie

darauf?

Das war eine langsame Entwicklung.

Entscheidend war sicher die
Beschäftigung mit den Commons, mit den

Gemeingütern, und deren Bedeutung:
Ich habe verstehen gelernt, dass erst
durch das Geld die «Tragödie der
Commons» eintritt, da erst das Geld dazu

verführt, sich immer mehr aneignen
zu wollen, bis keine Commons mehr
da sind. Wesentlich waren dafür auch
meine Erfahrungen in sozialen
Bewegungen. Ich habe zum Beispiel die
Globalisierungsbewegung1 von Anfang an
mitbegleitet. Sie entstand in den 1990er
Jahren, angestossen durch Treffen bei
den Zapatistas im mexikanischen
Urwald. Später gab es eine globale Vernetzung

nicht zuletzt von indigenen
Basisbewegungen wie etwa den Adivasis aus

Indien, von denen ich sehr viel lernen
konnte. Dabei faszinierte mich auch das

Gefühl der Befreiung, wenn ich nicht in
der Tauschlogik des Geldes zu anderen
Menschen in Beziehung stehe.

Wie geht das, ausserhalb der Geldlogik
leben?

Sicher ist hierfür die Erkenntnis
entscheidend, dass wir alle begrenzte
Bedürfnisse haben. Ich habe kürzlich zum
Grundsatz «nach Bedürfnissen und
Fähigkeiten leben» recherchiert. Dabei
stiess ich auf die Aussage, dass es ja nicht
heisst, «all you want to eat», sondern «all

you can eat». Das zeigt genau diesen
Unterschied: dass wir durch unsere Lebenszeit

und unsere Sinne nur begrenzt
konsumieren können und dies in keinem
Verhältnis zur Reichtums- und
Ressourcenverteilung steht, die es im Moment
auf der Erde gibt. Deshalb ist es denkbar
und praktikabel, sich vermehrt nach
Besitz statt nach Eigentum zu organisieren.
Besitz heisst: Etwas gehört jenen
Menschen, denen es nützt, weil sie es brauchen

und nicht, weil sie - als
Eigentümerinnen - andere von dessen Gebrauch
ausschliessen. Würden wir uns der Logik
des Gebrauchs entsprechend organisieren,

wären wir schon viele Probleme los.
Zudem ist mir immer wichtiger

geworden zu verstehen, dass die Menschen

ganz grundlegende Konsumbedürfnisse
wie Nahrung haben und es viele
Menschen gibt, die Hunger leiden. Es ist
gleichzeitig aber ebenso zentral
anzuerkennen, dass uns der Kapitalismus
unserer Freiheit beraubt, mit der Lebenszeit

das zu machen, was uns eigentlich
im Leben wichtig ist.

4 Neue Wege 5/2017



Daran knüpft die Idee des bedingungslosen

Grundeinkommens: Jeder Mensch
bekommt eine bestimmte Summe Geld, um
das tun zu können, was sie oder er zu tun
wünscht. Dieses System bleibt aber in der
Geldlogik verhaftet.

Aus sozialpolitischen Gründen bin
ich zwar für das Grundeinkommen,
aber ich verbinde damit nicht so starke
Transformationshoffnungen wie andere

Menschen. Der Fokus auf das Geld
könnte sich sogar noch verengen, weil
es immer diesen Nimbus hat, dass ein
paar wenige das Geld für alle
erwirtschaften müssen - was wiederum zur
weiteren Abwertung von Tätigkeiten
führen kann, die jetzt schon zwei Drittel

der Arbeit ausmachen und nicht
nach kapitalistischer Logik verwertet
werden, sondern, wie die Sorgetätigkeiten,

ausserhalb davon stehen.
Mich beschäftigt seit einiger Zeit der

Begriff des «Grundauskommens». Ich

habe kürzlich einen Text von rg8o in
die Hände bekommen, wo jemand von
der «materiellen Grundgeborgenheit»
spricht. Es geht darum, dass Menschen
ihre Grundbedürfnisse wirklich abgesichert

haben und auf dieser Grundlage
ein Transformationsschritt gegangen
werden kann. Die Menschen hätten
dann mehr Freiheiten und könnten sich
in der Welt einbringen, ohne erst andere

Menschen konkurrieren zu müssen.

Ihnen ist also nicht nur die Absicherung
von Bedürfnissen wichtig, sondern auch
die Freiheit vom kapitalistischen Erwerbszwang,

der uns daran hindert, andere
Formen des Tätigseins ausüben zu können?

Ja! Für mich ist immer zentraler
geworden: Die grösste Knappheit, die alle
Menschen haben, ist die Lebenszeit. Es

scheint mir die grösste Freude zu bedeuten,

wenn eine Person mit ihrer Lebenszeit

das machen kann, was sie erfüllt.

Wie stellen Sie sich diese Befreiung vor?
Als eine wesentliche Schranke haben Sie

das Eigentum erwähnt, wobei Sie dieses

vom Begriffdes Besitzes unterschieden
haben.

Um diese Unterscheidung verstehen
zu können, ist es wichtig, sich bewusst
zu machen, dass der Eigentumsbegriff
erst ein paar Jahrhunderte alt ist. Die
Legitimierung hierfür geht auf John Locke
zurück, der sagte: Wenn ich etwas ernte,
ist das meins, weil auch mein Körper,
mit dem ich ernte, meiner ist. Im nächsten

Satz sagt Locke aber, dies gelte dort,
«wo genug und ebenso gutes den anderen

gemeinsam verbleibt». Im Grunde
ist es also gar keine Legitimation von
Eigentum, sondern immer noch eine

von Besitz. Es ist wie mit Land oder
anderen Gütern wie Häusern: Sie sollten
denjenigen gehören, die darin wohnen,
weil sie die Häuser brauchen. Mit dem
Prinzip der Bedürfnisbefriedigung kann
man sogar rivalisierende Güter denken,
Güter, die weniger werden, wenn man
sie gebraucht: Wir alle finden es ja auch
normal, mit Freundinnen zu kochen
und zu essen, bis wir satt sind - ohne



Friederike Habermann:

Ecommony. Um CARE

zum Miteinander.
Sulzbach amTaunus
2016.

uns aber die Taschen mit Lebensmitteln

vollzustopfen, um die Geldausgabe
für die nächste Mahlzeit zu sparen.

Was passiert dabei mit den Produktionsmitteln?

Es ist eine alte Forderung: Sie sollen
denjenigen gehören, die sie benutzen.
Ich zitiere dazu gerne Jeremy Rifkin,
einen der bekanntesten Zukunftsforscher
und Ökonomen. Er sagt, dass sich die

Frage nach dem Eigentum an
Produktionsmitteln auflöst, weil diese immer
dezentraler genutzt werden können
und gleichzeitig in heutigen
Produktionsprozessen so viel vergegenständlichte

Arbeit und Wissen vorhanden
ist, dass der Preismechanismus im
Kapitalismus allmählich ausser Kraft
gesetzt wird. Diese These wird etwa auch

von den Akzelerationistlnnen geteilt.
Das finde ich spannend: Sowohl
Konsumgüter als auch Produktionsmittel
werden zunehmend dezentral organisiert

und kommen damit weg von der

Frage des Eigentums hin zur Frage, wer
sie nutzt.

Das ist einer der Grundgedanken der
Commons. Können Sie diese im Blick auf
Ihr Konzept Ecommony kurz erläutern.

Commons ist das englische Wort
für Allmende oder Gemeingut. Bei

John Locke ist noch klar, dass die Erde

und alle niederen Lebewesen den
Menschen als Gemeingüter gehören, denn
die Idee, dass Gott uns alles zur Verfügung

stellt, ist die ursprüngliche
Herangehensweise - auch in nicht-europäischen

Ländern war diese Vorstellung
vorherrschend. Gerade aber die europäische

Begründung von Locke, manche
Menschen könnten «nicht als Teil der

bürgerlichen Gesellschaft betrachtet
werden, da deren Endzweck die Erhaltung

des Eigentums» sei, führte dazu,
dass noch Ende des 19. Jahrhunderts in
Nordamerika argumentiert wurde, die

Indigenen würden das göttliche Gebot
nicht erfüllen, sich die Erde Untertan zu
machen - und deshalb seien ihre
Ansprüche auf Land unhaltbar. Auf diese

Weise wurde es möglich, dass heutzutage

acht Männer soviel Eigentum und
Vermögen haben, wie die untere Hälfte

der Menschheit zusammen - nicht
zuletzt auch wegen der Illusion des

Geldes, immer mehr haben zu können.
Leider werden viele Ansätze anderen

Wirtschaftens von kapitalistischen
Strukturen durchkreuzt - wenn sich
zum Beispiel bei Genossenschaften
Geldlogiken und Hierarchien wieder
durchsetzen.

Wir müssen also nicht darauf warten,
dass zuerst die kapitalistische Funktionsweise

an ihr Ende kommt, sondern es

bestehen schon vorher Möglichkeiten für ein

anderes Leben und Vergemeinschaften
Meine Inspiration, das Ecommony-

Modell zu entwickeln, macht sich fest

an bereits existierenden Projekten wie
denen der solidarischen Landwirtschaft,
Repair-Cafés oder Umsonst-Läden. Meines

Erachtens ist es aber nicht unbedingt

notwendig, explizit solche
Projekte aufzubauen, sondern es beginnt
schon damit, dass Menschen auch in
ihren Nachbarschaften mit Prinzipien
jenseits der Geld- und Tauschlogik zu
leben anfangen. Das passiert ja auch
tatsächlich! In Deutschland lässt sich zum
Beispiel eine ganz junge Bewegung
ausmachen, die unterschiedliche Namen
wie Yunity oder living Utopia trägt und
von unconditional sharing ausgeht
beziehungsweise ein geldfreies Leben ausprobiert.

Im Moment tun sich diese
unterschiedlichen «Sammelbecken» als Move

Utopia zusammen, und es soll im Juni
auf dem Müritzer Kulturkosmosgelände

unter dem Titel «Zusammenltreffen!
für eine Welt nach Bedürfnissen und
Fähigkeiten» eine grosse Zusammenkunft
von etwa tausend Leuten geben.

Das macht deutlich, dass dieses Miteinander

von der Basis her kommt und im Tun
verwirklicht wird.

Ich bin der tiefen Überzeugung, dass

alle wirklichen Veränderungen der Welt
im Alltäglichen anfangen. Darum ist
für mich der eigene, persönliche Beitrag

6 Neue Wege 5/2017



ganz zentral - anders als bei den Akze-
lerationistlnnen, die davon ausgehen,
dass die Transformation sowieso
passieren wird und wir einfach abwarten
müssen.

Brauchten die vielen Graswurzelbewegungen

etwas sichtbar Gemeinsames, das die

verschiedenen Ansätze versammelt und
deutlich macht, dass sie am selben Strang
ziehen?

Auf jeden Fall. Vielleicht ist die
oben erwähnte Zusammenkunft so eine

Möglichkeit - Move heisst: Miteinander
Offen Vertrauensvoll ümanzipatorisch
die Zukunft gestalten. Meist fehlt das

Bewusstsein, auf Commons ausgerichtete

Lebensweisen ins Zentrum des

Handelns zu stellen und damit deutlich
zu machen, dass man sich bewusst für
eine Welt nach Bedürfnissen und
Fähigkeiten einsetzt. Vielleicht entsteht mit
dem Treffen von Move Utopia so etwas
wie damals bei den Zapatistas, als sich

ganz verschiedene Menschen aus
unterschiedlichen Teilen der Welt trafen, die
sich aber für denselben politischen
Ansatz einsetzten: Für gelebte Demokratie
und Gerechtigkeit, gegen Kapitalismus
und jegliche Herrschaftsverhältnisse,
auch in den eigenen Strukturen. Sich
nach Bedürfnissen und Fähigkeiten zu
organisieren, wird überall auf der Welt
von sozialen Bewegungen gelebt, aber
oft gar nicht als solches erkannt.

Sie haben Indien, das indigene Mexiko
oder auch Deutschland erwähnt. Das sind

Regionen mit ganz unterschiedlichen
Spiritualitäten. Sehen Sie ein Potenzial von
Religion, das diesen Veränderungen den

Rücken zu stärken vermag?
Ja, ich glaube, dass es da viele Bezüge

geben kann. Jesus hat ja auch diesen

Prinzipien entsprechend gehandelt -
auch wenn ich inzwischen mitbekommen

habe, dass Theologinnen seine

Wunderheilungen lange als Tausch für
die Bekehrung interpretiert haben.

Religionen wie die biblischen leisten auch
Widerstand gegen den «Götzendienst»

1 Neue Wege 5/2017

am Mammon. Sie selbst sagen im Grunde,
dass menschliche Beziehungen nicht einer

Tauschlogik folgen müssen, sondern sich

einer ungeschuldeten Freigiebigkeit
verdanken. Kann es eine Haltung des Schenkens

sein, die ein anderes Miteinander
ermöglicht?

Persönlich spreche ich nicht von
Schenken. Ich habe das bei der
nichtkommerziellen Landwirtschaft gelernt,
die ihre Produkte frei von der Tauschlogik

weggibt und eben nicht von
Schenken spricht, sondern von Beitragen.

Schenken reproduziert das Bild des

Privateigentums: Ich habe etwas und
überführe es nun in dein Eigentum. Für
mich persönlich ist wie gesagt wesentlich,

dass Besitz und Eigentum nicht
dasselbe sind.

Ich wünsche mir, dass wir unsere
dualen Denklogiken überwinden. In
Abgrenzung zum egoistischen Handeln
wird gesagt, Schenken sei etwas Altruistisches.

Das Schenken bereitet mir aber
Freude und verspricht einen grösseren
Nutzen, als wenn ich das Produkt
selber konsumiere. So geht es in den
Wirtschaftswissenschaften im Grunde
immer um Egoismus.

Der christliche Zwang «du musst
möglichst altruistisch sein, damit du
in den Himmel kommst» hat - so habe
ich einmal gelesen - den theologischen
Twist aufmacht, dass du nur altruistisch
bist, damit du in den Himmel kommst,
also eigentlich aus heilsegoistischen
Gründen. Aber solche Dichotomien in
unserem Kopf, wie etwa auch Arbeit
versus Faulheit oder individualistisch
versus gemeinschaftlich, werden oft als

Totschlagargumente eingesetzt. Es sind
Konstruktionen, die verhindern, dass

wir wirklich Neues erkennen können.

Vielen Dankfür dieses Gespräch! •

1 Zum Begriff der «Globalisierungsbewegung»,

wie ihn Habermann hier verwendet,
vgl. Geschichte wird gemacht. Etappen des

globalen Widerstands. Hamburg 2014.

Friederike Habermann,

*1967, ist
promovierte Ökonomin

und Autorin, u.a. von
«Halbinseln gegen
den Strom» (2009).
Die Aktivistin und

freie Akademikerin
wurde in der
Umwelt- und
Frauenbewegung sowie im

globalen Widerstand

politisiert und arbeitet

zurfemini tisch-ökolo-

gisch und solidarisch

ausgerichteten
Ökonomie.

friede99@gmx.de


	Eine Welt nach Bedürfnissen und Fähigkeiten : Ansätze eines Miteinanders jenseits der Tauschlogik

