
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 111 (2017)

Heft: 3

Artikel: Raum für Phantasie und Widerspruch : eine Annäherung an das
Denken von Carolin Emcke

Autor: Schmuckli, Lisa

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-731275

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-731275
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lisa Schmuckli

Raum für Phantasie und Widerspruch
Eine Annäherung an das Denken von Carolin Emcke

Um den derzeit hasserfüllten und engstirnigen Umgang zwischen den

Menschen wieder zu öffnen, ist ein Unterbrechen notwendig - von
rassistischen und stereotypen Wiederholungen im Reden und Tun. Dass

dabei das Zu- und Anhören zwischenmenschlich und politisch wichtig
ist, macht die Philosophin und Kriegsberichterstatterin Carolin Emcke

deutlich. Sie wurde kürzlich mit dem Friedenspreis des Deutschen
Buchhandels 2016 ausgezeichnet.

Die Art, wie Carolin Emcke über den
Zustand der Welt, über Gewalt, Hass

und Sprachlosigkeit nachdenkt und
sich dem Geschehen selber aussetzt,
fasziniert mich - gerade weil sie das

Subjektive und das Gesellschaftliche in
ein oft konfliktreiches Verhältnis setzt
und über diese Widersprüchlichkeiten
empathisch und analytisch präzis
nachdenkt.

Anhören und Angehören
Wir alle machen im beruflichen Kontext

oder im sozialen Alltag
Erfahrungen von subtilen, diffusen oder
offensichtlichen Ausgrenzungen: Wir
werden als alt, zu wenig effizient
weggeschoben; als jung, zu unerfahren
beäugt; als links, feministisch, zu wenig
angepasst vorverurteilt; als lesbisch
bzw. schwul kategorisiert; als nicht
einheimisch abgestempelt. Erfahrungen
von Ausgrenzungen erschüttern die
selbst-verständliche Zugehörigkeit zur
konkreten Welt.

Wie funktioniert Aussonderung, wie
funktionieren jene Mechanismen der
Ausgrenzung? Laut Emcke stellt sich
Zu- bzw. Angehörigkeit - pointiert -
über das Angehört-Werden her. Dieses

Angehört-Werden ist radikal subjektiv,
betrifft die einzelne Person auf dem
Arbeitsamt ebenso wie in Krisengebieten

und ist Auftrag einer pluralen
Gesellschaft. Das Aus-der-Welt-Fallen und
die Aussonderung funktionieren demnach

auch über das Nicht-Zuhören und
Nicht-angehört-Werden.

Auf ihren Reisen in Kriegsgebieten
erfuhr Carolin Emcke, dass bestimmte
Erlebnisse für Menschen kaum mehr
fassbar sind. Sie beschreibt mit
Behutsamkeit exemplarisch die Situation von
Adem, einem Kosovo-Albaner, der aus
der jugoslawischen Armee desertiert
und im jugoslawischen Bürgerkrieg
nach Deutschland geflohen ist. Adem
erzählt immer wieder von seinen neu
gekauften Schuhen. Wie hängen diese

nagelneuen Schuhe mit seiner Flucht
aus Ex-Jugoslawien, seiner Ausweisung
aus Deutschland, der danach erlittenen
Folter in Belgrad und der erneuten
Flucht nach Deutschland zusammen?
Dieses Erlebnis - «ich habe mir nagelneue

Schuhe gekauft» - wirkt wie ein
einsamer Splitter, der in sein Erleben
und Erzählen noch nicht integrierbar,

nicht verständlich ist. Da Emcke,
die zuhören und verstehen will, ohne

23 Neue WeRe 3/2017



Adem zu bedrängen; dort Adem, der
vieles durchlitten hat und, sprachlos
geworden, immer wieder diesen Splitter
der nagelneuen Schuhe einbringt. «Das
Erlebnis scheint entkoppelt von allem,
was vorher geschah, es reiht sich nicht
ein in die eigene Geschichte, in das

Verständnis dessen, was und wer man
selbst einmal war und wer die anderen
waren. Der zivilisatorische Bruch
eines Unrechts zieht sich durch
verschiedene Schichten, erschüttert zweifach:

die Beziehung des Opfers zu sich
selbst und seine Beziehung zur Welt.»
(WeS, S. i4f)

Die Erlebnisse der Desertation, der
Rückschaffung, der Folter und der
erneuten Flucht trennen die Verschonte
Carolin Emcke vom Opfer Adem. Und
doch geht es just um dieses unermüdliche

Zuhören der hier Verschonten. Ihr
Akt des Zuhörens wird zu einer Zeugenschaft

gegen die Ungerechtigkeit.

Zeugenschaft
Anhören erlaubt ein Bezeugen: So war
es. Auf Um- und Abwegen wird das

Unsagbare und Unfassbare beschreibbar,
wird aus dem Opfer wieder ein Mensch;
das Anhören führt zurück in die
Zugehörigkeit zur Welt. Diese Anstrengung

des Anhörens und Bezeugens ist
unabdingbar für die Subjektwerdung
und für die soziale Gerechtigkeit. Jene,
die durch Krieg und durch die Politik zu
Opfer gemacht worden sind, benötigen
für ihre Rückgewinnung der Würde die

Anstrengung der Gesellschaft, ihr
kollektives Zuhören.

«Das Erzählen trotz allem kann nur
gelingen, wenn es die Verstörungen
nicht objektivieren und normalisieren

will.» (WeS, S. 107) Anhören
konfrontiert die Verschonten mit dem

Menschen-Möglichen. Wer zu schnell
meint, sagen zu müssen: «Es ist
unaussprechlich!», übergeht, was das Gegenüber

erlebt hat und wie von Menschen
gemachte Gewalt wirkt - und verleugnet

dadurch die Opfer abermals. Anhören

wird - so meine Interpretation von
Emckes Überlegungen - zu einem ge¬

sellschaftspolitischen Akt, sich von den
Gräueln und den hasserfüllten Taten,
die immer auch subjektiv erlitten werden,

nicht abzuwenden. Anhören und
Erzählen(-lassen) sowie der Respekt vor
der Diskontinuität im Erzählen können
Formen sein, «den Bruch des Vertrauens
als gemeinsames Problem einer
moralischen Gemeinschaft zu begreifen»
(WeS, S. 99, Hervorhebung LS). Hier
taucht Emckes normativer Anspruch
an ein «universales Wir» (Rede, S. 1) auf,
das sich um Zugehörigkeit der Einzelnen

zum Mensch-Sein kümmert, und
an eine Gesellschaft, die sich für die
gelebte Pluralität und für die Menschenrechte

einsetzt.

Selbsterkenntnis und Weltbezug
Unbestritten ist, dass wir in einer von
vielfältigem Wandel geprägten Welt
leben. In dieser Unbeständigkeit liegt
der Ausgangspunkt von Emckes Reportagen.

«Dass der öffentliche Diskurs
jemals wieder so verrohen könnte, dass

so entgrenzt gegen Menschen gehetzt
werden könnte, das war für mich
unvorstellbar. Es scheint fast, als hätten
sich herkömmliche Erwartungen an
das, was ein Gespräch sein sollte,
umgekehrt.» (GdH, S. 15) Umgekehrt hat sich
also die Selbstverständlichkeit: Nicht
mehr faires Zuhören, ein angemessenes
Sich-Einbringen und vernünftige
Argumente sind Ausgangspunkt eines offenen

und öffentlichen Gespräches,
sondern Diffamierungen, Biossstellungen
und faktenferne Stichworte werden zu
selbstverständlichen Elementen.

Carolin Emcke denkt über die
öffentlichen Debatten um Ängste und
Sorgen nach, und setzt diese Ängste
in einen Zusammenhang mit dem
gezüchteten und produzierten Hass. «Als
seien Sorgen an sich schon ein triftiges
Argument in einem öffentlichen
Diskurs - und nicht bloss ein Affekt, der

berechtigt oder unberechtigt, angemessen

oder unangemessen, vernünftig
oder übertrieben sein kann. Als liesse
sich bei der Sorge nicht auch wie bei der
Liebe oder der Hoffnung fragen, worauf

24 Neue Wege 3/2017



sie sich bezieht, was sie ausgelöst hat
und ob Ursache und Objekt
übereinstimmen.» (GdH, S. 40) Emcke negiert
gerade nicht die Gefühle, vielmehr
fordert sie auf, über diese Gefühle
nachzudenken, diese zu befragen und in einen
Zusammenhang mit der gegenwärtigen
Realität zu setzen, also einen Weltbezug
herzustellen.

Pervertierte Machtverhältnisse
Aber gerade der Hass löst die
dynamische Verbundenheit zwischen Selbst-

und Weltbezug auf. Emcke beschreibt
eine Situation, in der ein Bus mit
Flüchtlingen im deutschen Clausnitz
ankommt, bald schon von einem Teil
der Dorfbevölkerung umringt und
schliesslich voller Hass belauert wird:
Diejenigen, die hassen, verlieren sich in
einem affektiven Zustand, der sowohl
den Bezug zu sich wie auch jener zur
Realität verzerrt und entfremdet. In der
hassenden, johlenden Menge entsteht
eine «pornographische Freude an der

Entgrenzung der anderen. Das Spektakel

wendet sich an das Publikum, das

sich vergrössert, je ausserordentlicher
die Provokation daherkommt. Und das

Spektakel wendet sich an die Opfer,

die sich nicht dagegen wehren können,

Teil einer theatralen Aufführung
zu werden, die sie demütigt.» (GdH, S.

55) Die Machtverhältnisse werden
pervertiert: Denjenigen wird Macht unterstellt,

die ohmmächtig sind und ohne

staatsbürgerliche Rechte um Aufnahme
ersuchen; und jene, die die reale Macht
haben, inszenieren sich als «ohnmächtiges

Volk». «Der Hass in dieser Situation

erzeugt seine eigene Kraft gerade
dadurch, dass er die konkrete Wirklichkeit

ignoriert oder übersteigert.» (GdH,
S. 59)

Hass, so Emcke, hat eine
Vorgeschichte. Sie beginnt dort, wo einerseits
und exemplarisch den Migrantinnen
eine Individualität abgesprochen wird
und sie als Persönlichkeiten unsichtbar
gemacht werden. Und anderseits dort,
wo die Hassenden ihre eigene Phantasie

zu Horrorszenarien zuschneiden, ihre
Empathie reduzieren und sich in einem
geschlossenen Denken sicher fühlen
(vgl. GdH, S. 62 ff). Den Migrantinnen
werden das - wie es Seyla Benhabib
in Rückbezug auf Hannah Arendt
formuliert - «paradoxe Recht, Rechte zu
haben» (Laudatio, S. 4) abgesprochen
und folglich auch die Menschenrechte

V,

Hani Abbas

25 Neue Wege 3/2017



Lisa Schmuckli, *ig6g,
istfreischaffende
Philosophin und
Psychoanalytikerin in Luzem.

www.lisaschmuckli.ch

verwehrt. Und die Hassenden verharren
in ihrem Status als «Opfer» der Migrantinnen.

Anfangen
Wunderbar irritierend schreibt Carolin
Emcke: «Gewiss, daran glaube ich noch
immer. Dass es das kategorial <Andere>

nicht gibt, dass es sich einfühlen lässt

in andere kulturelle, religiöse,
ästhetische Lebenswelten, dass sich andere
Praktiken und Überzeugungen verstehen

lassen. Nicht nur das, sondern dass

diese Empathie unverzichtbar ist, für
uns alle.» (WeS, S. 20) Die Andere: Sie

ist keine fremde oder gar feindliche, mir
unverständlich gegenüberstehende
Person. Vielmehr partizipiert auch sie am
universalen Wir.

Wie also kann man Empathie und
Mitmenschlichkeit als politischen
Widerstand ebenso wie das Verständnis
einer pluralen Gesellschaft bestärken?
Nicht erst seit der Wahl von Donald
Trump wird spür- und erkennbar, wie
derzeit hasserfüllt über «die Anderen»
geredet wird. Wie lässt sich dieses

engstirnige Denken wieder etwas öffnen?
Wie lassen sich kollektiv vorgespurte
Assoziationsketten (verschleierte Frau
-> unterdrückte Muslima -* passt nicht
zu uns -> Ausländerin raus; bärtiger
Mann -> Terrorist; wachsender
Ausländeranteil - mehr Musliminnen -> mehr
Moscheen Moscheen als Rekrutierungsort

für radikale Musliminnen; etc.)
durcheinander bringen, so dass Erfahrungen
anstelle von Vorurteilen wirksam
werden?

Anfangen bedeutet, aufzuzeigen, «wo
etwas anderes möglich gewesen wäre,
wo jemand sich hätte anders entscheiden

können, wo jemand hätte einschreiten,

wo jemand hätte aussteigen können»
(GdH., S. r/o, Hervorhebung CE). Jede

und jeder kann individuell eine gehörte
Erzählung dort unterbrechen, wo sich
Hass, Diskriminierung oder
Menschenfeindliches eingeschlichen hat. Jeder
und jede kann vorgefertigte Meinungen
auch öffentlich befragen und so anfangen,

sich einer dominanten Sicht-Weise

zu entziehen und eine eigene Meinung
zu entwickeln. Anfangen bedeutet, zu
widersprechen. «Dazu braucht es nur
Vertrauen in das, was uns Menschen
auszeichnet: die Begabung zum Anfangen. Wir
können hinausgehen und etwas
unterbrechen.» (Rede, S. 8, Hervorhebung CE)

Unterbrechen wird entscheidend;
denn es stoppt das Vorhergegangene
und leitet zu einem Anfang über. Anfangen

bedeutet auch, diese Dialektik
zwischen Weltbezug und Selbstverständnis
immer wieder von neuem zu lernen.
Carolin Emcke nimmt hier die politphilo-
sophische Spur von Hannah Arendt
und Seyla Benhabib auf, indem sie
sowohl auf den Menschenrechten und der
liberalen Demokratie als auch auf dem

Konzept des universalen Wir und der
Pluralität beharrt. Verschiedenheit soll

- und dies ist ein normativer Anspruch
an die Gesellschaft - nicht zu einer Hi-
erarchisierung von Unterschieden führen;

und Gleichheit soll keine statische
Identität erzwingen. «Der Plural, von
dem hier die Rede ist, ist kein statisches
<Wir>, eine Masse, die sich zwangsweise
selbst homogenisiert. Sondern der Plural

in der Tradition Hannah Arendts ist
einer, der sich aus der Vielfalt individueller

Besonderheiten bildet. Alle ähneln
einander, aber niemand gleicht einem
oder einer anderen - das ist die
«merkwürdige und bezaubernde Bedingung
und Möglichkeit von Normalität.»
(GdH, S. 192)

Anfangen - ist es einfach? Nein, es

ist mühevoll und faszinierend,
widerspruchsreich und phantasievoll. Es ist
lebendig. •

Literaturhinweise:
Carolin Emcke: Weil es sagbar ist. Über Zeugenschaft

und Gerechtigkeit. Frankfurt 2014. (WeS)
Dies.: Gegen den Hass. Frankfurt 2016. (GdH)
Dies.: Anfangen - Dankesrede anlässlich der

Verleihung des Friedenspreises. Frankfurt 2016

(siehe: www.friedenspreis-des-deutschen-buch-
handels.de/r 244997).
Seyla Benhabib: Die Erzählerin als moralisches

Zeugnis, Laudatiofür Carolin Emcke zum Friedenspreis

Frankfurt 2016 (www.friedenspreis-des-
deutschen-buchhandels.de/r244996).

26 Neue Wege 3/2017


	Raum für Phantasie und Widerspruch : eine Annäherung an das Denken von Carolin Emcke

