
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 111 (2017)

Heft: 1-2

Artikel: Die Vision vom Vivir Bien : gutes Leben für wenige oder gutes
Zusammenleben aller?

Autor: Estermann, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-731262

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-731262
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Josef Estermann

Die Vision vom
Gutes Leben für wenige oder gutes Zusammenleben aller?

Die konkrete Gestaltung des «Gut Lebens» erfordert die Beteiligung aller.

Sie erstreckt sich aufdas ganze Leben und alle Lebewesen in Vergangenheit,

Gegenwart und Zukunft. Zum Auftakt des Kongresses Reclaim

Democracy in Basel wird das amerindianische Konzept des Vivir Bien
oder Buen Vivir als Kern einer substanziellen Demokratie beleuchtet-
hier einige Hintergründe dazu.

Dem ^

Wir taumeln von einer Krise in die
andere. Nach der Krise ist vor der Krise:

sei es die Finanzkrise von 2008, die
noch lange nicht ausgestanden ist, die
Klimakrise, die verschiedenen
Wirtschaftskrisen, die Krisenherde in Nahost

und Afrika, die politischen Krisen in
Venezuela, Brasilien oder der Ukraine,
die Eurokrise, aber auch die sogenannte
Sicherheitskrise aufgrund von Terrorismus,

Bürgerkriegen und Söldnerheeren,
und nicht zuletzt eine tiefgreifende
Sinnkrise in grossen Teilen der
abendländischen Zivilisation. Sie alle weisen
darauf hin, dass es sich heute um eine
Zeit der «Entscheidung», der Scheidung
der Geister, handelt.

Wie beängstigend Krisen auch sein

mögen, sie haben fast immer auch eine
läuternde Wirkung: das Wesentliche
gelangt wieder in den Blickpunkt, und
Unwesentliches rückt in den Hintergrund.

Was aber ist das Wesentliche
angesichts der Krisengestalt, in der sich
aktuell die Welt befindet? Es geht um
eine Krise des Menschenbilds und des

Lebens, aber auch der Demokratie, wie
sie sich im westlichen Kulturkreis
entwickelt hat. Das seit der europäischen
Aufklärung und dem Anfang des Siegeszugs

des Kapitalismus vorherrschend
gewordene Menschenbild wurde von

Thomas Hobbes - allerdings bei ihm als

Beschreibung eines «barbarischen»
Urzustands - treffend beschrieben: Homo
homini lupus - der Mensch ist dem
Menschen ein Wolf!

Die Scheidung der Geister
Die neuzeitliche abendländische
Anthropologie, die im Zeichen von Befreiung,

Gleichberechtigung und Solidarität

entstanden ist, hat sich unter der
instrumenteilen Vernunft von Gewinn-
maximierung und strukturellem
Egoismus in ihr Gegenteil verkehrt. Heute
steht der Homo Occidentalis für Skrupel-
losigkeit, Entsolidarisierung, Ausbeutung
von Natur und Mensch, Zynismus und
hedonistischen Materialismus. TINA -
There is no Alternative, tönt es seit über
dreissig Jahren aus den ansonsten so auf
Freiheit bedachten Think Tanks eines

vom Abendland ausgehenden Turbo-
Kapitalismus.

Aber gibt es wirklich keine
Alternativen? Viele von uns starren wie
gelähmt auf das Kaninchen, das uns die
Medien tagtäglich aus dem Hut zaubern:
Ohne Wachstum gehe es nicht, wir seien

zum grenzenlosen Konsum verdammt,
wollen wir nicht Arbeitsplätze gefährden.

Und die wirkliche Solidarität mit
den «Verdammten dieser Erde» (Franz

18 Neue Wege 1-2/2017



Fanon) bestehe darin, die Märkte noch
weiter zu liberalisieren und zu deregulieren.

Wie schon viele kritische
Intellektuelle angemerkt haben, handelt es

sich beim heute vorherrschenden
Wirtschaftsmodell und der dazu gehörenden
Politform um ein zutiefst nekrophi-
les, den Tod liebendes, Menschen- und
Weltbild. Dabei beruft sich genau dieses

Abendland auf die sogenannten «christlichen

Grundwerte», und es gibt immer
mehr Leute, die diese nicht etwa
aufgrund des vorherrschenden Menschen-
und Weltbilds in Gefahr sehen, sondern
aufgrund von Menschen, die aus dem

globalen Süden an unsere Pforten klopfen

und um Asyl bitten.

Das andirie «Gut Leben»

Ohne das Widerstandspotenzial gegen
den nekrophilen Zeitgeist, das sich in
der abendländischen Tradition finden
lässt, zu schmälern, möchte ich eine

Denkfigur vorstellen, die aus dem
nichtabendländischen Kontext der
südamerikanischen Anden stammt. Sie wurde in
letzter Zeit auch immer mehr als eine
der Alternativen gegen die Alternativ-
losigkeit hierzulande herumgeboten. Es

handelt sich um die Metapher oder das

Ideal des Vivir Bien (suma qamana; allin
kawsay) oder Buen Vivir (sumak kaw-
say), auf Deutsch etwas ungeschützt als

«Gutes Leben» übersetzt.
Der Begriff des «Guten Lebens» ist

keine neue Idee. Sie ist auch nicht der
andinen Welt und noch viel weniger der

Aymara-Kultur im heutigen Bolivien
vorbehalten. Im Abendland hat Aristoteles

das Ideal des «Guten Lebens» (éu-

bios) als ein Leben in der Mitte von zwei
Extremen definiert; es handelt sich um
ein Ideal für den «freien Mann», den
erwachsenen männlichen Menschen, der
in der Polis lebt und ein Grundstück
besitzt. Das «Gute Leben» war also weder
für die Frauen, noch die Kinder,
Sklavinnen, Ausländerinnen oder Nicht-Bürgerinnen

(also Bewohnerinnen auf dem
Land ohne Stimm- und Wahlrecht)
bestimmt. Es handelt sich um ein sehr
elitäres, androzentrisches und indivi¬

dualistisches Ideal. Der Epikureismus
nahm später dieses Ideal auf und
interpretierte es im Sinne der «Unerschütterlichkeit»

(griechisch Ataraxie) der Seele,

angereichert durch den hohen Wert
der Freundschaft. Die abendländische
Postmoderne greift dieses Ideal der
Antike auf, aber diesmal in einem
hedonistischen Sinne als ein «bequemes,
angenehmes Leben im Überfluss». In

«There is no Alternative, tönt es seit über dreissig
Jahren aus den ansonsten so aufFreiheit bedachten

Think Tanks eines vom Abendland ausgehenden

Turbo-Kapitalismus.»

diesem Sinne passt das postmoderne
«Gute Leben» sehr gut zu den neoliberalen

Ideologien von «Wachstum» und
«Fortschritt».

Der Ansatz des «Gut Leben» (und
nicht des «Guten Lebens»), wie er
seitens der indigenen Kulturen
vorgebracht wird, hat einen völlig anderen
philosophischen und weisheitsmässi-

gen Hintergrund. Die indigenen
Kosmovisionen von Abya Yala (so die indigene
Bezeichnung für «Amerika») teilen
weder die kreisförmige Konzeption der

griechisch-römischen Welt, noch das

lineare und progressive Zeitverständnis

der jüdisch-christlichen Tradition.
Vielmehr gehen sie von einem
zyklischen Begriff der Zeit aus, wie er sich
in der Metapher der Spirale spiegelt
und durch die Merkmale von
Diskontinuität, Umkehrbarkeit, Qualität und
Heterogenität zum Ausdruck kommt.
Für den andinen Menschen liegt zum
Beispiel die Zukunft (qhipa pacha) hinter

(qhipa) und die Vergangenheit (naira
oder nawpa pacha)voT uns. Man hält die

Augen (naira; nawi) auf die Vergangenheit

gerichtet, die bekannt und somit
Orientierungshilfe für den Weg ist, aber

man geht im Rückwärtsgang in eine
unbekannte Zukunft (im Rücken).

Daraus ergibt sich die Idee einer
«rückwärtsgewandten Utopie», ein Ide-

19 Neue Wege 1-2/2017



al, das aus einer unabgeschlossenen
Vergangenheit hervorgeht. Sie hat in sich
wirklich nachhaltige Alternativen zu
bieten, die mit der Natur, der gesamten
Menschheit und den künftigen Generationen

vereinbar sind. Diese «Utopie»
inkarniert sich im amerindianischen
«Gut Leben» und hat kulturelle,
wirtschaftliche, soziale, spirituelle und
politische Auswirkungen. Dieses Ideal
floss in die neuen Staatsverfassungen
von Ecuador (2008) und Bolivien (2009)
ein und ist zum Beispiel Teil der politischen

Richtlinien der bolivianischen
Regierung. Aber was besagt denn dieses

Ideal, und in welchem Masse ist es ope-
rationalisierbar, bzw. auf unsere Problematik

im globalen Norden anwendbar?

«Leben» in einem umfassenden Sinne

In Kontrast zur westlichen Auffassung
des «Lebens» als biologische Kategorie
für die drei Stufen von «Lebewesen»
(Pflanzen, Tiere, Menschen) und als

religiöser Begriff für eine transzendente
Wirklichkeit hebt das andine Ideal eine
Reihe von Merkmalen hervor, die der
abendländischen Weltsicht diametral
entgegengesetzt sind oder diese zumindest

als nur beschränkt gültig ins Auge
fassen.

Erstens einmal spiegelt das Suma

Qamana oder Allin Kawsay eine
nichtanthropozentrische und nicht-biologis-
tische Auffassung des «Lebens»,
sondern eine kosmozentrische und holis-
tische. Dies bedeutet, dass es für die

indigenen Kosmovisionen und Phi-

«Es gibt keinen <Fortschritt>, wenn einige zurückbleiben

oder gar als <überflüssig> gelten. »

losophien keine Scheidung oder
Dichotomie gibt zwischen dem, was
Leben hat («Lebewesen») und dem, was
(dem Abendland zufolge) kein Leben
hat («unbelebte Materie»). Der Kosmos

oder die Pacha ist ein lebendiger
Organismus, dessen «Teile» zueinander

in enger Beziehung (Relationali-

20 Neue Wege 1-2/2017

tät) und Interdependenz stehen - und
zwar so, dass sich das Leben oder die

«Lebendigkeit» je nach dem Grad des

Gleichgewichts oder der Harmonie
untereinander bestimmen lässt. Deshalb
unterscheidet sich dieser Ansatz radikal
vom abendländischen Paradigma eines
Individualismus oder Atomismus, der
von der Selbstgenügsamkeit der
vereinzelten «Substanz» ausgeht und - in
der kapitalistischen Wirtschaftstheorie

- eine konfliktive Anthropologie des

Wettbewerbs und Ausschlusses vertritt.
Zweitens umfasst das «Leben» und

das Ideal des «Gut Leben» auch die
nicht-menschliche Natur und den
gesamten Kosmos, der auch die spirituelle
und religiöse Welt mit einschliesst. Es

gibt keine soziale und wirtschaftliche
Gerechtigkeit, und in diesem Sinne
keine Harmonie unter den Menschen,
wenn zugleich das ökologische und
transgenerationelle Gleichgewicht in
Mitleidenschaft gezogen wird. Deshalb
zielt das Ideal des «Gut Leben» auf ein
harmonisches Zusammenleben des

Menschengeschlechtes mit seiner
natürlichen Umwelt, der spirituellen Welt
und den zukünftigen Generationen ab.

Eine wirtschaftliche und politische
Haltung, die auf Prinzipien beruht, welche
die Lebensgrundlagen zukünftiger
Generationen zerstört (eine Art von apres
nous le déluge) und welche den
Luxusgütern vor den Lebensmitteln und den
ethischen und spirituellen Werten den

Vorzug gibt, ist weder vernünftig noch
nachhaltig.

Drittens stellt das amerindianische
Ideal des «Gut Leben» die abendländische

Ideologie des «Entwicklungsgedankens»

und die Prinzipien des
neoliberalen «unbeschränkten Wachstums»
radikal in Frage. Der wahre
«Fortschritt» besteht weder in einer Anhäufung

von Konsum- und Produktionsgütern,

noch in der Gewinnmaximierung
eines Unternehmens, sondern im Mass
der gerechten und gleichmässigen
Verteilung des bestehenden Reichtums
sowie im vernünftigen Gebrauch der
natürlichen und menschlichen «Res-



sourcen». Es gibt keinen «Fortschritt»,
wenn einige zurückbleiben oder gar
als «überflüssig» gelten. Der irrsinnige
Wettlauf des «Wirtschaftswachstums»
und des ungebremsten Konsumzwangs
um jeden Preis führt nicht zu mehr
«Fortschritt», sondern zu einem
unausweichlichen «Rückschritt» des Lebens.

«Gut Leben» als Einklang und
Konvivenz
Das indigene «Gut Leben» Lateinamerikas

ist - wie gezeigt - ohne seine
philosophische und zivilisatorische Verwurzelung

in den jahrtausendealten
Traditionen nicht zu verstehen. Es geht - im
Vergleich zur abendländischen
Weltanschauung - um total andere Welt- und
Menschenbilder, die nur zum Teil
miteinander kompatibel sind. Während
die abendländische Moderne die Welt
seit Descartes als «Maschine» und
unerschöpfliche Ressource für die menschliche

Selbstverwirklichung sieht, ist diese

in amerindianischer Perspektive ein
«Organismus», ein lebendiges Wesen,
das von intakten Beziehungen und
Verbindungen lebt. Etwas plakativ gesagt:
Abendländisches Denken bevorzugt
das vereinzelte Seiende (Substanz,
Individuum), während indigenes Denken
auf dem Vorrang der Beziehung (Kräfte,
Energien) aufbaut.

Bei der indigenen Vorstellung geht
es nicht um einen an Gütern oder
Besitz messbaren individuellen Lebensstil

(eben das postmoderne und
hedonistische «gute Leben»), sondern um
eine Haltung, um eine ganzheitliche
und umfassende Art und Weise, das

Leben insgesamt (das weit über das

Biologische hinaus geht) zu gestalten
und aufrechtzuerhalten. Es geht um die

«gute» Art und Weise zu leben. Dies
impliziert im indigenen Verständnis
notwendigerweise eine Ausrichtung auf
und die Begründung durch das Ganze
(pacha). Ohne die spirituelle und religiöse

Dimension, die im Sinne einer
einseitigen Emanzipation des Menschen
von der abendländischen Aufklärung
ausgesondert worden ist, ist das Ideal

21 Neue Wege 1-2/2017

des andinen «Gut Leben» nicht zu
verstehen und entbehrt auch der eigentlichen

Sinnhaftigkeit.
«Gut leben» meint deshalb zuallererst

das Ideal, im Einklang mit dem
kosmischen, spirituellen, religiösen
und natürlichen Gleichgewicht und
seinen Ordnungsgesetzen zu leben. Nur
wenn das menschliche Leben mit der
Natur, den Urahnen (Geistwelt), dem
Göttlichen und den zukünftigen
Generationen im Einklang (Gleichgewicht,
Harmonie) ist, gilt es als «gut» in einem
umfassenden Sinne. «Gut leben» meint
deshalb schon von Anfang an «gut
zusammenleben» (Konvivenz), also eine
Existenz in einem umfassenden Be-

«Die Vorstellung eines in sich undfür sich existierenden

Individuums, aber auch einer von der Natur
völlig losgelösten Menschheit istfür andines indigenes
Verständnis etwas Absurdes.»

ziehungsgefüge, in dem der einzelne
Mensch einen bestimmten «Ort», eine
spezifische «Funktion» einnimmt, aber
niemals als Subjekt einer objektiven
leblosen Natur gegenübersteht und
nach Belieben über diese verfügt.

Das indigene «Gut leben» der
südamerikanischen Anden (wie auch anderer

indigener Traditionen) steht deshalb
in schroffem Gegensatz zu wichtigen
Prinzipien abendländischen Denkens,
wie es sich in der Neuzeit herausgebildet

und im Zuge von Kolonialisierung,
Industrialisierung und wirtschaftlicher
Globalisierung zum «einzig gültigen
Denken» entwickelt hat. Zuerst einmal
ist die Vorstellung eines in sich und für
sich existierenden Individuums, aber
auch einer von der Natur völlig losgelösten

Menschheit für andines indigenes
Verständnis etwas Absurdes. Leben ist
Beziehung, und ohne Beziehung gibt es

kein Leben. Deshalb gehört es zur «Ur-
sünde» der abendländischen Neuzeit,
den Menschen vermeintlich von der
Natur und der spirituellen Welt losge-



koppelt zu haben, und dies zudem als

prometheischer Freiheitsakt anzusehen.
Die Folgen sind Tod in der Gestalt von
Klimaveränderung, Einsamkeit, Depression,

Suizid, Suchtverhalten und anderen

«Zivilisationskrankheiten» der
nördlichen Hemisphäre.

«Die Gestaltung des gemeinsamen Hauses, eben die

<Ökonomie>, sollte nicht Gegenstand einiger weniger
sein, sondern Ergebnis demokratischer Prozesse, bei

denen alle beteiligt sind.»

JosefEstermann, '1956,
ist Theologe und Philosoph.

Er arbeitete mit
der Bethlehem Mission
Immensee insgesamt
sechzehn Jahre in Peru

und in Bolivien. In
Bolivien dozierte und

forschte Josef
Estermann am Instituto

Superior Ecuménico

Andino de Teologia in

La Paz und an
verschiedenen Universitäten.

Seit 2013 arbeitet

er im RomoroHaus

Luzem und ist im Stab

der Geschäftsleitung

von Comundo in
Luzemfür Grundlagen
S-Forschung
verantwortlich.

josef.estermann@
comundo.org

Demokratie und VivirBien
Das andine «Gut Leben» basiert auf
einer nicht-formalen Auffassung von
Demokratie, bei der nicht nur der Mensch

Träger von Rechten und Pflichten ist,
sondern zum Beispiel auch die Pachama-

ma (Mutter Erde). Die Entscheidungsfindung

erfolgt aufgrund eingehender
Debatten, bei dem es keine Mehrheitsentscheide

gibt, sondern immer der
Konsens angestrebt wird. Dabei figuriert

der Mensch als «Anwalt» der Mutter

Erde und des ganzen Kosmos, als
«Hüter» eines fragilen Gleichgewichts
und einer Reziprozität, die über den Tod
hinaus und bis ins Religiöse hinein
Gültigkeit behält.

Die konkrete Gestaltung des «Gut
Lebens» als gutes Zusammenleben
erfordert deshalb die Beteiligung aller,
denn dieses Ideal kann keines einer
Minderheit, aber auch keiner Mehrheit sein,
sondern muss unter allen Akteurinnen
«verhandelt» werden. Was «gut» für die
einen ist, darf nicht «schlecht» für die
anderen sein und umgekehrt. Das Prinzip

umfassender (kosmischer) Gerechtigkeit

erfordert eine substanzielle
Demokratie, bei der es inhaltlich um die

Gestaltung der Erde und die Erhaltung,
Förderung und Vertiefung des Lebens in
all seinen Formen geht. Und damit ist
auch klar, dass die Gestaltung des

gemeinsamen Hauses, eben die «Ökonomie»,

nicht Gegenstand einiger weniger
sein, sondern Ergebnis demokratischer

Prozesse sein sollte, bei denen alle beteiligt

sind.
Die Demokratieform des «Gut

Lebens» erstreckt sich auf alle Lebewesen.
Statt dem «Bürgerrecht» müsste man
vom «Lebensrecht» reden, also vom
Recht auf ein «Gut Leben» in Harmonie

mit allen Wesen in Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft. Diese «pacha-
sophische» Erweiterung der Demokratie

und des Rechtsbegriffs widerspricht
dem abendländischen Subjektgedanken
des mündigen menschlichen Subjekts,
wird aber angesichts der Zerstörung des

natürlichen Gleichgewichts und der

gnadenlosen Ausbeutung sogenannter
«Ressourcen» immer dringender. •

22 Neue Wege 1-2/2017


	Die Vision vom Vivir Bien : gutes Leben für wenige oder gutes Zusammenleben aller?

