
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 111 (2017)

Heft: 1-2

Artikel: Der Politik, die mit der Angst arbeitet, entgegentreten : Religionen und
ihre staatliche Anerkennung in einer aufgeklärten Welt

Autor: Seifert, Kurt / Hui, Matthias / Fehr, Jacqueline

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-731259

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-731259
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Wege-Gespräch von Kurt Seifert und Matthias Hui mit Jacqueline Fehr

Der Politik, die mit der Angst
arbeitet, entgegentreten
Religionen und ihre staatliche Anerkennung in einer aufgeklärten Welt

Reclaim democracy gilt auchfür die Sphäre des Religiösen. Die Gottes-

ehenbildlichkeit des Menschen, aller Menschen, ist der Grund ihrer
Gleichheit. Aus dieser Quelle schöpft auch der demokratische Staat. Ihm
kann es nicht gleichgültig sein, welche Rolle die Religionsgemeinschaften
in der Gesellschaft wahrnehmen.

Die Zürcher SP-Regierungsrätin Jacqueline Fehr plädiert dafür,
auch die islamischen Gemeinschaften einzuladen, an der Gestaltung
unserer Gesellschaft mitzuwirken. Mit ihrem Vorschlag hat sie eine

kontroverse Debatte ausgelöst.

Es gibt eine parallele Entwicklung
zwischen der Anerkennung der katholischen
Kirche in den 1960er Jahren und einer
möglichen Anerkennung muslimischer
Gemeinden in Zukunft. Sie haben diese

Entwicklung in Ihrer letztjährigen Zürcher

Bettagsrede im Grossmünster so
skizziert: Für die Migrantinnen aus dem
katholischen Süden Europas war die Kirche
zu jener Zeit ein «Ankunftsort», ein Ort,
an dem sie «als Menschen mit Biografien,
mit Träumen, mit Hoffnungen»
wahrgenommen wurden. Ähnliches sehen Sie heute

bei den Migrantinnen aus der islamisch

geprägten Welt, die ebenfalls «Brücken
zwischen Herkunft und Ankunft» benötigen.

Was antworten Sie jenen, die erklären,

das lasse sich nicht vergleichen: Die
einen seien Teil des «christlichen
Abendlandes» und deshalb auch mehr oder
weniger gut integrierbar gewesen, die Kultur
und Religion der Musliminnen bleibe aber
ein Fremdkörper in unserer Gesellschaft

Das ist zu kurzfristig gedacht. In
einer längeren Perspektive sehen wir,
dass das, was wir gegenwärtig
wahrnehmen, nicht das Ende der Geschichte
sein kann. Der islamische Raum war der

christlichen Welt über ein paar Jahrhunderte

hinweg weit voraus: wissenschaftlich,

kulturell, gesellschaftlich gesehen.
Das hat sich später verändert, was aber
nicht heissen muss, dass die muslimisch
geprägten Gesellschaften in ihrer
Entwicklung einfach zurückbleiben. Die
Verwandtschaften zwischen den drei

grossen Weltreligionen sind sehr viel
enger, als wir das aufgrund heutiger
Auseinandersetzungen begreifen. Der
Koran und die Bibel sind einander viel
näher, als uns oft bewusst ist.

Konkret?
Ich habe in Schweden erlebt, wie

ein Schulleiter einer multikulturellen
Schule gefragt wurde: «Wie schafft ihr
es in diesem Land der Gleichberechtigung,

islamische Eltern anzusprechen?»

Er sagte: «Wir nehmen Bezug
auf Abraham, den Vater des Judentums,
des Christentums und des Islam, dann
wird die Verbundenheit sichtbar.»

Ich bestreite, dass der Islam in
Bezug auf sein kulturelles Potenzial einen
Fremdkörper darstellt. Das ist anders,

wenn man die politische Interpretation

4 Neue Wege 1-2/2017



des Islam in gewissen Weltregionen in
Betracht zieht. Aber wir hatten in nicht
allzu ferner Vergangenheit auch
unakzeptable politische Interpretationen
des Christentums oder der «deutschen
Kultur» und betrachten diese Traditionen

dennoch nicht als grundsätzlich
unvereinbar mit einer demokratischen
Gesellschaft.

In Ihrer Grossmünster-Rede haben Sie

davon gesprochen, dass es möglich sein

müsse, «einen Islam nach schweizerischer
Façon» zu schaffen. Sie haben auch formuliert:

Es gehe um «muslimische Gemeinschaften

mit starker Schweizer Prägung».
Was verstehen Sie darunter?

Bei der Anerkennungsfrage geht es

um jene, die sich selber als religiös
empfindende Menschen verstehen - das ist
auch unter den Musliminnen eine
Minderheit - und die mit uns zusammen
hier in einem guten Einvernehmen
leben wollen. Aber die Musliminnen sind
nicht per se eine Wertegemeinschaft;
das gleiche gilt für uns Nicht-Musliminnen.

Die einen sind beispielsweise ur-
ban-progressiv, und andere haben
ländlich-traditionelle Werte. Muslimln sein
ist nicht die einzige Identität dieser
Menschen. Es geht darum, jenen den
Rücken zu stärken, die den Staat als

Rechtsordnung verstehen und die Gesellschaft
als ein Zusammenspiel verschiedener
Wertegemeinschaften, und die gemeinsam

mit uns dieses Verständnis in ihren
Gemeinschaften vorantreiben wollen.
Diese Perspektive aufzuzeigen, ist das

Hauptziel der Anerkennungsdiskussion.

Sie vertreten die Position, dass nur
Gemeinschaften, die Respekt und Wertschätzung
erhalten, auch eine integrierende Wirkung
entwickeln können. Gibt es nicht innerhalb
des Islam jene, die eine solche Integrationswirkung

gar nicht anstreben, sondern im
Gegenteil die Mehrheitsgesellschaft
unterwandern wollen?

Natürlich gibt es Kräfte innerhalb
der islamischen Gemeinschaft, die diese

Integration nicht wollen. Es gibt auch
Kräfte innerhalb der katholischen Kir¬

che, welche die Modernität ablehnen.
Es gibt Kräfte innerhalb der jüdischen
Gemeinschaft, die Parallelgesellschaften
bilden. Es gibt Evangelikaie, die sich
absondern. Es gibt Rechtsradikale, es gibt
Linksradikale, Anarchistinnen, die diese

Gesellschaft so nicht wollen. Das ist
eine klassische politisch-gesellschaftliche

Auseinandersetzung mit allen diesen

Gruppen, die wir führen wollen.

Muss der Staat nicht in erster Linie die

Grenzen des Dialogs aufzeigen?
Durch Ausgrenzung schaffen wir

mit Sicherheit keinen Beitrag zum
sozialen Frieden. Jenen den Rücken zu
stärken, die wie wir das Gemeinsame
betonen wollen, sie nicht in die Hinterhöfe

zu verdrängen, sie nicht pauschal
zu verurteilen - das sind Methoden, mit
denen wir den sozialen Frieden stärken

Jacqueline Fehr, SP-

Regierungsrätin im

Kanton Zürich.
Bild: pd

5 Neue Wege 1-2/2017



möchten. Wir wollen Menschen nicht
zu Rechtfertigungen zwingen für
etwas, wofür sie sich nicht rechtfertigen
müssen. Genauso wenig, wie irgendein
Muslim oder irgendeine Muslimin
dafür verantwortlich ist, dass ein islamistischer

Extremist ein Attentat begeht,
genauso wenig verlangen wir doch von
den Katholikinnen, dass sie sich
rechtfertigen, wenn ein katholischer Priester
ein Kind missbraucht! Ich warne sehr
davor, die Zugehörigkeit zu einer
Religionsgemeinschaft als das dominante
Identitätsmerkmal zu begreifen. Für die

grosse Mehrheit ist es dies nicht. Viele
Musliminnen haben erst über die
Diskussion der letzten Jahre realisiert, welche

Bedeutung Religion haben kann.
Sie lebten mit einem anderen Gefühl,
wie wir auch: Ich bin viel stärker eine
Linke oder eine Frau oder eine Städterin

oder eine Pädagogin, als dass ich
Mitglied einer christlichen Gesellschaft
bin. Die Überbetonung des einen,
religiösen Segments der eigenen Identität
schafft ein Problem, wo keines ist.

Es gibt Kritikerinnen, die das System der
öffentlich-rechtlichen Anerkennung von
Religionsgemeinschaften als ein Relikt der
Vergangenheit betrachten. Es sei kein

zukunftsfähiges Modell. Wie antworten Sie

aufdiesen Einwand?
Als intellektuelle Position kann ich

das nachvollziehen. Analytische
Überlegungen können einen zur Auffassung
bringen, die Trennung zwischen Kirche
und Staat müsse noch weiter gehen,
der Staat müsse sich noch stärker als

Rechtsordnung verstehen und dürfe -
säkular-laizistisch betrachtet -mit dem

ganzen religiösen Wertebereich nichts
zu tun haben. Im praktischen Lehen
ist die Verwobenheit der Kirchen mit
der Gesellschaft aber so gross und sind
die gesellschaftlichen Leistungen der
reformierten Kirche, der katholischen
Kirche, aber auch der islamischen
Vereine, der jüdischen Gemeinschaften
und anderer so bedeutungsvoll, so dass

ich nicht glaube, diese Trennungsidee
könnte bei uns in absehbarer Zeit an

Fahrt gewinnen. Im Gegenteil: Es gibt
ein stärkeres Bewusstsein und eine

grössere Wertschätzung der Leistungen

religiöser Gemeinschaften in der
Gesellschaft. Der Staat sieht deutlicher,
wie sehr er auf ihre Flüchtlingshilfe, auf
ihre Alters- und ihre Jugendarbeit, auf
ihr Engagement in ganz verschiedenen
Bereichen der gesellschaftlichen
Integration angewiesen ist.

Nun konkreter zu einem möglichen Prozess
staatlicher Anerkennung muslimischer
Gemeinden: Es fehle diesen Gemeinden ein

Ansprechpartner für den Staat,
argumentiert etwa Michael Meier im Tages-

Anzeiger. Eine Anerkennung einzelner

integrationswilliger Gemeinschaften, also
ein Prozess peu ä peu, sei kaum machbar
und politisch sowieso nicht durchsetzbar.

Wir müssen uns bewusst sein, was
wir tun. Wir anerkennen keine Religion,
wir anerkennen keine Verbindung zur
Türkei oder zum Vatikan, wir anerkennen

keine Personen. Wir anerkennen
ein Institut, in der Regel einen Verein.
Er hat hier seinen Sitz, er hat seine
Statuten, um dem hiesigen Recht zu genügen.

Wir konnten die katholische Kirche

erst anerkennen, als sie im Kanton
Zürich eine Körperschaft nach unseren
Rechtsgrundsätzen gründete. Sie haben
wir anerkannt, nicht den Vatikan und
auch nicht ein Bistum. Wir könnten
uns vorstellen, dass es muslimische
Vereine gibt, die diese Bedingungen
erfüllen: Gleichstellung der Geschlechter,
Anerkennung der Rechtsordnung,
Offenlegung der Finanzströme.

Es geht nicht um die theologische
Interpretation. Die schauen wir auch
bei den Kirchen nicht an, da ist der
Staat neutral. Ich kann mir vorstellen,
dass gerade aus dieser Emanzipationsbewegung

neue Formen muslimischer
Vereine entstehen, bei denen beispielsweise

Frauen eine ganz andere Rolle
spielen, wie dies immer mehr
Musliminnen auch fordern, und in denen
auch viel offenere Deutungen des Koran

entwickelt werden. Damit würde
ein Zeichen gesetzt, dass eben der Islam

6 Neue Wege 1-2/2017



in einer schweizerischen Interpretation
möglich ist. Die christliche Kirche

im Sudan ist nicht dieselbe wie in
Zürich; genauso wenig kann der Islam in
Saudiarabien der gleiche sein wie hier.

Es gibt Zweifel, dass sich solche Strukturen

herausbilden würden. Wenn das

Forum für einen fortschrittlichen Islam
einen Antrag auf Anerkennung stellen

würde, gäbe es wahrscheinlich innerhalb
der islamischen Gemeinschaft grosse
Diskussionen, ob damit tatsächlich der Islam
repräsentiert würde.

Auch in den jüdischen Gemeinschaften

sind nicht alle davon
überzeugt, dass die beiden in Zürich
anerkannten Gemeinschaften das
Judentum an sich repräsentieren. Das ist
gar nicht die Frage. Wir haben auch
längst nicht alle Kirchen anerkannt.
Es gibt keinen Grund, die islamischen
Gemeinschaften zu drängen. Wir müssen

sie nicht anerkennen. Wir schaffen
eine Perspektive, eine Einladung. Die
islamischen Gemeinschaften sollen
sich überlegen, ob sie zum Ausdruck
bringen wollen; «Wir sind bereit, diese

Bedingungen zu übernehmen, weil wir
überzeugt sind, dass es die richtigen
sind, welche unserer Religionsgemeinschaft

eine Entwicklung ermöglichen.
Wir setzen uns damit aber auch intern
der Kritik aus und stellen uns der
Diskussion.» Natürlich exponiert man
sich. Musliminnen dürfen sich nicht in
einer Opferrolle einnisten. Wir organisieren

ihnen die Anerkennung nicht,
sie müssen sie sich selber erarbeiten;
die Bedingungen sind zwar nirgends
formell festgelegt, aber in den Grundzügen

bekannt.

Die Bereitschaft des Staates, in diese Richtung

zu gehen, haben Sie in den letzten

Monaten deutlichformuliert. Welche Schritte

sind nun notwendig, um der Diskussion
über eine mögliche staatliche Anerkennung

muslimischer Gemeinden mehr
Gewicht zu geben? Diese Gemeinschaften
sind ja gerade im Kanton Zürich momentan

in einer eher schwierigen Situation, sie

sind - im Zusammenhang mit dem Thema
der Anwerbung von IS-Kämpferinnen -
deutlich in der Defensive.

Im Kontext islamistischer Gewalt
benötigen wir - angelehnt an die
Drogenpolitik - eine Drei-Säulen-Politik:
Wir brauchen Prävention. Auf
kommunaler Ebene benötigen wir die
interdisziplinäre Zusammenarbeit zwischen
Moscheevereinen, Polizei, Jugendarbeit,
Schule und anderen. Zweitens gibt es

die repressiven Instrumente: Wir haben
das Strafrecht, das Ausländergesetz und
das Arbeitsgesetz, wenn es um Bewilligungen

für Imame geht, wir haben den
Staatsschutz. Und drittens haben wir
das, was in der Drogenpolitik die
Therapie ist: Das ist die Aufgabe der Dera-

dikalisierung. Jugendliche oder junge
Erwachsene, die «drin» oder fast drin
sind, müssen rausgeholt werden.

Plakat von Margrit
Garns, 1920, zur
Abstimmungfür das

Frauenstimm- und
Wahlrecht im Kanton
Basel-Stadt.

Bild: Kunstgewerbemuseum

Zürich,

Sammlung Marga-
dant

.y£. ' V/_/>

7 Neue Wege 1-2/2017



Das klingt nun allerdings eher abstrakt
und technokratisch. Wie wird in Ihrer
Direktion eine solche Strategiefassbar?

Wir formulieren zum Beispiel ein
Konzept für die Nofallseelsorge und die
Seelsorge im Gefängnis. Wir erarbeiten
Kriterien, welche Anforderungen
Seelsorgerinnen aus allen Religionen und
Konfessionen erfüllen müssen.
Muslimische Gemeinschaften sind da
selbstverständlich mit dabei. Damit entsteht
verbindliche Zusammenarbeit. Man rückt
zueinander, wenn von einem Pfarrer
dieselbe Qualifizierung gefordert ist wie
von einem Imam. Über diese Schiene
bilden sich Strukturen heraus innerhalb

der muslimischen Gemeinschaften,

die dann auch beim Thema
Anerkennung von Bedeutung sein können.
Wir müssen an konkreten Problemen
arbeiten und damit eine Entwicklung
unterstützen, die zu dem führen kann,
was wir anstreben.

Sie sind als Regierungsrätin vorgeprescht.
Welche Initiativen erwarten Sie jetzt aus
der Gesellschaft? Die Kirchen scheinen sich
noch relativ bedeckt zu halten.

Die Kirchen sind im Moment mit
eigenen Aufgaben sehr belastet, das gilt
im Kanton Zürich insbesondere für die
reformierte Kirche. Wir erhalten aber

von verschiedener Seite her sehr grosse
Unterstützung in dieser Anerkennungsfrage.

Gerade die katholische Kirche ist
bereit, ihre eigenen Erfahrungen auf
dem Weg zur Anerkennung zur Verfügung

zu stehen. Die Katholikinnen
finden nicht, sie seien ein Spezialfall,
Anerkennung funktioniere nur bei ihnen.
Da ist eine grosse Offenheit, gerade weil
auch sie sich damit befreit haben aus
einer Vatikannähe. Genauso wollen sich
ja viele Muslimlnnen vom türkischen
oder saudischen Einfluss befreien. Sie

wären froh, nicht auf dieses Geld
angewiesen zu sein und eigene Imame zu
haben.

Die Kirchen reagieren also konstruktiv?
Sie schwanken und fragen sich:

«Führt diese Diskussion zu einer Stär¬

kung der Anerkennung von
Religionsgemeinschaften in unserer
Gesellschaft? Profitieren wir auch als Kirchen
davon, dass man uns wieder stärker
wertschätzt und der Religion an sich
wieder mehr Bedeutung zuschreibt?
Oder stehen wir in einem Kulturkampf,
in dem wir unsere christliche Welt
verteidigen müssen?» Das ist eine grosse
Ambivalenz. Der Weg ist lang. Aber der
Weg nach der Reformation, als es darum
ging, die katholische Kirche wieder zu
akzeptieren, war auch lang, obwohl die
Geschwisterschaff näher lag als hier.

Für mich ist wichtig, dass wir uns
immer wieder bewusst sind, wovon wir
sprechen, wenn von den christlichen
Werten die Rede ist: Wir sprechen im
Wesentlichen von den Werten der
Aufklärung. Sie sind aus der Geschichte
Europas herausgewachsen und wurden
vielleicht nicht gegen das Christentum,
aber gegen die Kirche erkämpft. Gerade

religiöse Sozialistinnen wissen ja
um die Bedeutung der Unterscheidung
zwischen kirchlichen, christlichen und
aufklärerischen Werten. Ich würde mir
oft wünschen, es ginge der CVP wirklich

um christliche Werte, dann hätte
sie nämlich eine andere Ausländer- oder
Flüchtlingspolitik.

Wenn Sie von der Drei-Säulen-Politik
sprechen, wird deutlich, dass die Triebfeder
des Handelns für den Regierungsrat im
Kontext von Religion und Gewalt zu
suchen ist. Sie selber stellen Religion aber in
einen grösseren Zusammenhang. In Ihrer
Rede zum Bettag sagten Sie, der Staat und
die Religionsgemeinschaften müssten sich

«gemeinsam der Angst entgegenstellen».
Sie sprachen von der Angst vor
Andersartigkeit und vor Gewalt. Sie sprachen
auch vom Zwillingsbruder derAngst, dem

Hass, der «im Kleid der Häme, der
Verachtung, der Einschüchterung oder des

Sexismus» daherkommt. Sie erklärten, wie

Angst unkritisch und gefügig macht, auch

um Sicherheitsbudgets auf- und Bildungs-
sowie Sozialbudgets abzubauen. «Deshalb

gibt es politische Kräfte, die wollen, dass

wir Angst haben.»

8 Neue Wege 1-2/2017



Angst zu schüren, ist eine
machtpolitische Absicht. Es gibt sie im
staatlich-politischen Kontext wie auch im
religiösen. Religionsgemeinschaften
haben eine lange Tradition der
Angstpolitik und der Interpretation der
theologischen Lehren unter dem Aspekt der

Angst. Den Menschen Angst machen,
drohen, Disziplin einfordern unter
Androhung von schweren Folgen - das

sind Machtkonstruktionen, die beim
Staat wie bei religiösen Gemeinschaften

identisch sein können. Sie dienen
immer der Stärkung der eigenen Macht
und dem Gewinn von Dominanz,
Privilegien, Reichtum, Insignien. Als
politisch und als kirchlich tätige Menschen
haben wir nun die gemeinsame
Verantwortung, der Angstpolitik entgegen zu
treten. Im kirchlich-religiösen Kontext
aufgrund der Kernbotschaft von der
Gleichheit der Menschen und vom
Angenommensein ohne Vorbehalte, im
politischen Kontext aufgrund der Gleichheit

der Menschen, die zur Demokratie
führt und zur Mitbestimmung.

Ihr Standpunkt kommt also von einer
Machtkritik her. Interessant, dass eine Re-

gierungsrätin die Machtfrage stellt.
Ja. Vielleicht sieht man Zusammenhänge

noch besser, wenn man Teil des

Systems ist.

In der aktuellen Debatte mit CVP-Prä-
sident Gerhard Pfister meinte Christian
Levrat, der Präsident Ihrer Partei, der
Staat müsse die «richtige Distanz zu den

Religionsgemeinschaften finden», das sei

«gesunder Säkularismus». Levrat, selber

Katholik, plädiert wie Sie für eine Erweiterung

der Anerkennung von
Religionsgemeinschaften: «Das ist gut für die

Gesellschaft, weil ein solches System Platz

für alle Religionen lässt. Es ist aber auch

gutfür die Religionen, die sich dadurch auf
ihre Kernaufgabe konzentrieren können

-für das spirituelle Wohlbefinden ihrer
Gläubigen zu sorgen.» Teilen Sie dieses

Verständnis? Ist Religion Privatsache?
Aus unserer zürcherischen Erfahrung

vor allem mit der reformierten

Kirche heraus sehe ich, dass die Kirche
natürlich deutlich mehr leistet, sie
übernimmt sehr viel gesellschaftliche
Arbeit. Bei uns ist das sehr stark verwoben

- ein Resultat politischer Entscheide.
Im engeren Sinn teile ich die Position
von Christian Levrat. Als Staat in seiner
Rolle als Rechtsordnung gehen wir auch
im Kanton Zürich den Weg in Richtung
noch stärkerer Entflechtung. Wenn wir
die aktuelle Revision des Kirchenrechts
anschauen, übertragen wir den
anerkannten Religionsgemeinschaften zum
Beispiel noch mehr Entscheidungsbefugnisse

über ihre Liegenschaften oder
über ihre interne Organisationsform.
Der Staat nimmt sich weiter zurück,
was die innerkirchlichen Angelegenheiten

betrifft. Aber auch Christian
Levrat ist ja noch so froh, dass sich die Kirche

in der Flüchtlingsarbeit engagiert,
nicht nur konkret, sondern auch indem
sie Position bezieht. Wir sollten nicht so

tun, als ob wir diese Stimme nicht sehr

gerne hören.

Bleiben wir noch einen Moment im Kanton
Zürich: In der Kirchenordnung der Evan-

gelisch-reformierten Landeskirche heisst es in
Artikel 4: «Die Kirche lebt aus dem befreienden

Zuspruch Gottes. Aus ihm leitet sie

ihre Verantwortung in der Gesellschaft ab.

Die Landeskirche nimmt das prophetische
Wächteramt wahr. In der Ausrichtung
aller Lebensbereiche am Evangelium tritt
sie ein für die Würde des Menschen, die

Ehrfurcht vor dem Leben und die Bewahrung

der Schöpfung.» Hand aufs Herz:
Die Zürcher Kirche ist zwar gesellschaftlich

bedeutsam, aber doch relativ brav.

Spürt man im Regierungsrat noch etwas
von diesem prophetischen Wächteramt?

Ja, wenn auch sicher nicht immer
flächendeckend. Vor einem Jahr, als die
Diskussion rund um die Flüchtlingsaufnahme

sehr virulent war, hatten die
kirchlichen Stimmen grossen Einfluss
auf die Politik, die erklärten: «Wir
haben hier eine Aufgabe; wenn wir schon
von christlichen Werten sprechen, ist
uns Solidarität mit Geflüchteten
aufgetragen.» Damit spannt die Kirche einen

9 Neue Wege 1-2/2017



igig wurde eine erste

nationale Petitionfür
das Frauenstimmrecht
mit rund 250 000
Unterschriften eingereicht.
Bilder: Gosteli-Archiv

anderen Deutungsrahmen auf, es ist
nicht mehr einfach eine Links-rechts-
Debatte. Die Kirche ist eine zusätzliche
Stimme in der Diskussion, die Gewicht
hat. Das ist, wie wenn in einem anderen
Feld die Wissenschaft zum Klimawandel

ihre Stimme erhebt und zu einer
politischen Akteurin wird.

Es gibt im Moment Kirchgemeinden, die
Menschen in Not in ein Kirchenasyl
aufnehmen - beispielsweise, weil sie eine

Ausschaffung von Familien mit Kindern in

ungewisse Situationen nicht verantworten
können. Sie setzen sich bewusst in einen

Widerspruch zu staatlicher Migrationspolitik.

Beanspruchen diese Gläubigen,
diese Kirchgemeinden aus Ihrer Sicht zu
viel Legitimation zum Schutz bedrohter
Grundrechte? Gefährdet dieser zivile
Ungehorsam das gute Einvernehmen
zwischen Staat und Religionsgemeinschaften?

Hier spielt ein anarchisches
Element mit. Als Justizministerin muss
ich klar sagen: «Das darf nicht sein.»
Wir müssen aber anerkennen, dass das,

was eine Gesellschaft richtig findet und
das, was rechtens ist, nicht in jedem Fall
übereinstimmt und immer wieder neu
justiert werden muss. Das müssen wir
aushalten. Der Ruf nach Gesetzesänderungen

und nach anderer Gewichtung
bei Interessensgegensätzen ist Kern der
demokratischen Auseinandersetzung.

Harmonisch geht das nicht vonstatten.
Das geht nicht ohne Reibung, nicht

ohne Konflikt, nicht ohne Enttäuschung.
Aber es braucht diesen Prozess, dass

Grenzen ausgedehnt und immer wieder

neu justiert werden. Als Justizministerin

will ich deshalb differenzieren:
Wenn wir in die Geschichte schauen,
wird deutlich, dass viele Veränderungen,

die wir aus heutiger Sicht als

richtig erachten, ohne den zivilen
Ungehorsam so nicht stattgefunden hätten.
Die Feudalherren wären nicht gestürzt
worden, wenn es nicht das Uberschreiten

damals gültiger rechtsstaatlicher
Grenzen gegeben hätte. Paul Grüninger
hätte nicht Flüchtlinge retten können,
wenn es dieses Überschreiten nicht
gegeben hätte. Der ganze Aufbruch von
neuen Lebensformen nach 7968 wäre
nicht möglich gewesen, wenn es diese
anarchische Phase nicht gegeben hätte.

Wir dürfen aber nicht vergessen,
dass sich auch Kräfte auf den zivilen
Ungehorsam berufen könnten, die den
Rechtsstaat an sich in Frage stellen.
Über die lange Zeit gesehen, bestätigt
es sich immer wieder: Der Rechtsstaat
schützt die Schwachen. Er ist deshalb
auf jeden Fall zu verteidigen.

Nach den Debatten um das neue SP-Partei-

programm 2010, in dem verankert wurde,
dass das Primat von Demokratie und Po-

IO Neue Wege 1-2/2017



litik die Überwindung des Kapitalismus
erfordert, haben Sie gesagt: «Wenn wir
den Traum einer anderen Gesellschaft
aufgeben und nicht mehr daran glauben, dass

wir noch nicht am Ende der Geschichte

angelangt sind, dann verletzen wir unsere
Wurzeln. Die Geschichte lehrt uns, dass

immer wieder möglich wurde, was lange

Zeit für unmöglich gehalten wurde.»
Sie reden von «träumen» und «glauben»

- eine Sprache mit Verbindungen zum
Religiösen. Im Bekenntnis von Accra sagt
die Weltgemeinschaft der Reformierten
Kirchen Nein zurgegenwärtigen
Weltwirtschaftsordnung des neoliberalen Kapitalismus.

Auch Papst Franziskus wendet sich
sehr deutlich gegen ein System von Profit-
maximierung und zerstörerischer
Finanzwirtschaft. Sind nicht gerade die Kirchen,
vielleicht auch andere religiöse Gemeinschaften

hier mögliche Verbündete?
Sie sind wichtige Verbündete. Sie

sind wichtige Stimmen, weil sie die
Kritik aus einer spirituellen Position
heraus formulieren. Papst Franziskus
ist nicht wie sein Vorgänger in
akademischen Zirkeln geprägt worden,
sondern in Armenvierteln in Argentinien.
Es gibt ja ganz viele Theologinnen, ich
nenne nur mal die Beiträge im Wort zum
Sonntag, die diese Diskrepanz der Realität

zu den Geschichten, den Aufträgen,
den Verkündigungen in der Bibel oder
in anderen religiösen Büchern aufzei¬

gen. Es ist die Aufgabe der Kirche, diese

Diskrepanz zu benennen, insbesondere

gegenüber den eigenen Gläubigen.
Damit wird die Position dann auch zu
einer öffentlichen.

Ich kenne das Innenleben der
Kirchen nicht genau. Ich stelle einfach fest,
was aber sicher unpräzise ist, dass es

einerseits viele Menschen gibt, die nicht
so häufig in die Kirche gehen, gläubige,
kirchennahe Menschen, die sich diesen

Prinzipien sehr verpflichtet fühlen -
und andererseits Menschen, die in die
Kirche gehen und weniger Mühe
haben mit dem Wechsel zwischen dem,
was sie in der Kirche tun, und dem
Leben, das sie draussen führen. Es ist die

Kernaufgabe der Kirche, sich dieser
Diskussion zu stellen. Die ganze grüne,
ökologische Politik zur Bewahrung der

Schöpfung und die ganze Politik rund
um Reichtum, Neoliberalismus,
Umverteilung sind zentrale Themen, die in
den Grundwerten der Religionen
thematisiert sind.

Herzlichen Dankfür dieses sehr anregende
Gespräch!

Jacqueline Fehr, *ig6g,
war von igg8 bis

2015 SP-National-

rätin. Im April 2015
wurde sie in den

Regierungsrat des Kantons
Zürich gewählt und
leitet dort die Direktion
derJustiz und des

Innern. In diesem Amt
ist sie auchfür die

Beziehungen zwischen

Staat und
Religionsgemeinschaften zuständig.

In einer Rede im
Zürcher Grossmünster

zum Eidgenössischen
Buss- und Bettag
am i8.g.20i6 und
in verschiedenen

Medienbeiträgen -
unter anderem im

Tages-Anzeiger vom

26.g.i6 -hatsie sich

dafür ausgesprochen,

aufeine staatliche

Anerkennung
muslimischer Gemeinschaften

hinzuarbeiten.

www.jacqueline-fehr.ch

11 Neue Wege 1-2/2017


	Der Politik, die mit der Angst arbeitet, entgegentreten : Religionen und ihre staatliche Anerkennung in einer aufgeklärten Welt

