Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 111 (2017)

Heft: 1-2

Artikel: Verletzliche Korper, lebendige Solidaritat : Reflexionen Uber Religion,
Entwicklung und Gerechtigkeit

Autor: Neuenfeldt, Elaine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-731258

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-731258
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Elaine Neuenfeldt

Verletzliche Korper, lebendige Solidaritat

Reflexionen iiber Religion, Entwicklung und Gerechtigkeit

Den Kontext beleuchten

Ich mochte den Boden unter meinen Fiissen se-
hen, spiiren, ergriinden. Wo sind deine Fiisse? Wo
stehst du? Der Ort, an dem du stehst, bestimmt
dein Handeln. «Hier stehe ich», sagte Martin Lu-
ther, als er aufgefordert wurde, seine Aussagen
zu widerrufen. Der Kontext, die Realitdten, in die
du eingebettet bist — sie bestimmen deine theo-
logische und ideologische Zugehorigkeit, deinen
Standort im Leben.

Fir mich gibt es keinen Zweifel, dass jede,
wirklich alle Theologie kontextuell ist: die Theo-
logie, die wir in Brasilien betreiben, in Kolumbien,
in Zimbabwe, aber auch jene hier in der Schweiz,
in Deutschland, in den USA. Die theologische Re-
flexion im Morast oder im Sand in Nigeria, oder die
theologische Reflexion in der muffig-flauschigen
Teppichwelt einer theologischen Akademie in der
nordlichen Hemisphare —sie sind alle kontextuell.
Punkt.

Fir eine kontextuelle Definition unserer theo-
logischen Produktion folge ich dem brasilia-
nischen Theologen Vitor Westhelle: «Ein Text ist
etwas, das zusammengewoben wurde. (...) Was zu-
sammenkommt, sind die umgebenden Umstadnde,
welche die Situation beeinflussen und iberhaupt
ermoglichen, dass das Weben moéglich wird.» Das
Resultat ist ein Teppich, ein Gewebe aus den Res-
sourcen und Materialien, welche der Weberin,
dem Autoren zur Verfligung stehen. Ob etwas aus
Wolle, Holz, Lehm oder Kokosniissen gefertigt
wird, hdangt von der kulturellen und klimatischen
Geografie und den Landschaften ab, wo diese Res-
sourcen gefunden werden. Genauso verhilt es sich
mit der Theologie, mit der Reflexion iiber die Pro-
duktion von Sinn.

Ubrigens: In unserer heutigen Welt muss Kon-
text viel flexibler verstanden werden. Wir konnen
Kokosntsse in den Schweizer Bergen finden. Un-
sere Welt ist globalisiert. Das beeinflusst die De-
finition von Kontext enorm. Verstehen wir also

2 NeueWege1-2/2017

Grenzen als fliessend und durchldssig, wenn wir
ein Verstandnis davon entwickeln, wie Kontext
unsere Bibellektiire, das Weben unserer theolo-
gischen Reflexionen, das Leben unseres Glaubens
und den Aufbau von Gemeinschaften und Kir-
chenstrukturen beeinflusst.

In diesem Sinn beten wir mit dem Psalmisten:
Dein Wort ist meines Fusses Leuchte und ein Licht auf
meinem Wege. (Psalm 119,105)

Das Gebet soll unseren Weg erhellen. Nicht
unsere Augen, unser Gesicht — so ist es bei jenen,
die aus Religion eine Show machen. Sehen wir hin,
worauf wir gehen, wo unsere Flisse stehen, wo der
Boden ist und wo der Weg durchfiihrt.

Verletzlichkeit und Menschwerdung

Ich glaube, dass unsere Theologie leiblich ist, kor-
perlich. Unsere Korper — unter Schmerzen, mit
Lust, mit strengen Gedanken und fliissigen Gefiih-
len — beeinflussen und pragen unsere theologische
Grammatik, unsere Formulierungen. Mit Ivone
Gebara, einer feministischen katholischen Nonne,
habe ich einige meiner theologischen Gedanken
auszudriicken gelernt, Argumente einer Theologie
des Kdrpers, einer leiblichen Theologie.

Was heisst das? Was hat der Korper damit zu
tun, wie wir uiber unseren Glauben nachdenken,
welchen Sinn wir dem Leben beimessen oder in
ihm suchen und wie wir unsere Spiritualitat le-
ben? Dass Gott in unserer Welt Mensch, Leib,
Fleisch geworden ist, lehrt uns viel tiber Verletz-
lichkeit. Die Menschwerdung in einem konkreten
Korper ist Gottes Option fiir die Verletzlichkeit in
einer Welt des Machtstrebens, der Sicherheit und
der Perfektion.

Hunger, verletzliche Korper, die Gewalt und
Ausbeutung erleiden, und Korper, die zur Ware
geworden sind — sie definieren, wie wir Uber Gott
nachdenken, iiber Gerechtigkeit, iiber Erlosung
und Uber Wiirde. Ein Tisch mit viel und vielfal-
tigem Essen, zu dem Hungernde gleichberech-



tigten Zugang haben, ist ein wunderbarer Ort, um
iber Solidaritit, Macht, Strukturen von «Hilfe»,
«Entwicklung» und vieles mehr zu diskutieren.

Eine Theologie des buen vivir, des Gut Lebens /
des Guten Lebens, ist eine Theologie von gesunden
und wiirdevollen Kérpern. Theologie aus unserem
Kontext heraus zu betreiben, mit unseren Kérpern
und von ihnen her, ist eine Einladung, unsere Art
und Weise, Gott zu denken, vollig umzuorganisie-
ren. Wenn wir in dieser Bewegung bleiben, wird
dies Konsequenzen haben, wie wir die Strukturen
unserer Kirchen und Organisationen gestalten,
was wir unter Gemeinschaft verstehen und wie
wir humanitdre Hilfe oder internationale Zusammen-
arbeit definieren.

Hunger nach Gerechtigkeit
So konnen Theologlnnen und Kirchen beitragen
zu einer Diskussion tber Religion und Entwick-
lung. Wir sollten uns nicht nur deshalb einschal-
ten, weil die Kirchen in jedem Dorf und in jedem
abgelegenen Stadtchen prasent sind. Wir haben die
Fihigkeit, gemeinsam Worter zu weben, Hoffnung
zu artikulieren, Sinn zu stiften. Religionen kénnen
eine Rolle spielen beim Aufbau von friedfertigen,
gerechten und wiirdevollen Gesellschaften.
Unsere Reflexion Uber Gott, unser Zusammen-
weben von Wortern, um Sinn zu produzieren,
Hoffnung zu schaffen und Menschen in Gemein-
schaften zusammenzubringen, muss zum Handeln
fithren, zur Praxis. Solidaritat ist das Stichwort, das
ich jetzt ins Zentrum riicken mochte. Eduardo Ga-
leano, der uruguayische Schrifisteller, betont den
tiefen Unterschied zwischen Wohltétigkeit und
Solidaritat. Wohltatigkeit geschieht vertikal von
oben nach unten, sie geht von einer hierarchi-
schen Beziehung zwischen einem Geber und einer
Empfangerin aus. Solidaritdt hingegen ist horizon-
tal, offen fiir den Dialog, in dem wir voneinander
lernen. Es ist von Anfang an geteiltes Wissen, das
wir erwerben oder von dem wir profitieren, wenn

3 Neue Wege 1-2/2017

wir uns an Aktionen der Solidaritdt beteiligen. Wir
lernen das Leben voneinander. Solidaritdt setzt die
Offenheit hinzuhoren voraus, diese kommt vor
dem eigenen Sprechen. Empfangen kommt vor
Geben. Solidaritdt fordert das Gleichgewicht in Be-
ziehungen, wo Macht relativ ist und neu definiert
wird.

Solidaritat geht mit Gerechtigkeit einher. Das
ist die prophetische Rolle von Glauben und Religi-
on in unseren Gesellschaften heute, das ist die Auf-
gabe der Kirchen: eine Spiritualitdit des Hungers
nach Gerechtigkeit zu entwickeln. .

Elaine Neuenfeldt ist ordinierte Pfarrerin der Lutherischen
Kirche Brasiliens (ICLB) und war von 2005 bis 2008 Profes-
sorin fiir feministische Theologie an der theologischen Hoch-
schule EST in Sdo Leopoldo, Brasilien. Sie arbeitet heute als
Exekutivsekretdrin fiir das Programm «Frauen in Kirche und
Gesellschaft»> beim Lutherischen Weltbund (LWB) in Genf.

Die hier publizierten Gedanken wurden als «Theologische
Zwischenrufe» an der OeME-Herbsttagung vom 29. Oktober
2016 in Bern zum Thema «Grosse Versprechen — kleinere
Budgets: Schweizerische Entwicklungszusammenarbeit unter
Beschuss» vorgetragen.

Ubersetzung und Redaktion: Matthias Hui

ene@lutheranworld.org



	Verletzliche Körper, lebendige Solidarität : Reflexionen über Religion, Entwicklung und Gerechtigkeit

