
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 111 (2017)

Heft: 1-2

Artikel: Verletzliche Körper, lebendige Solidarität : Reflexionen über Religion,
Entwicklung und Gerechtigkeit

Autor: Neuenfeldt, Elaine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-731258

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-731258
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Elaine Neuenfeldt

Verletzliche Körper, lebendige Solidarität
Reflexionen über Religion, Entwicklung und Gerechtigkeit

Den Kontext beleuchten
Ich möchte den Boden unter meinen Füssen
sehen, spüren, ergründen. Wo sind deine Füsse? Wo
stehst du? Der Ort, an dem du stehst, bestimmt
dein Fîandeln. «Hier stehe ich», sagte Martin
Luther, als er aufgefordert wurde, seine Aussagen
zu widerrufen. Der Kontext, die Realitäten, in die
du eingebettet bist - sie bestimmen deine
theologische und ideologische Zugehörigkeit, deinen
Standort im Leben.

Für mich gibt es keinen Zweifel, dass jede,
wirklich alle Theologie kontextuell ist: die Theologie,

die wir in Brasilien betreiben, in Kolumbien,
in Zimbabwe, aber auch jene hier in der Schweiz,
in Deutschland, in den USA. Die theologische
Reflexion im Morast oder im Sand in Nigeria, oder die

theologische Reflexion in der muffig-flauschigen
Teppichwelt einer theologischen Akademie in der
nördlichen Hemisphäre - sie sind alle kontextuell.
Punkt.

Für eine kontextuelle Definition unserer
theologischen Produktion folge ich dem brasilianischen

Theologen Vitor Westhelle: «Ein Text ist
etwas, das zusammengewoben wurde. Was
zusammenkommt, sind die umgebenden Umstände,
welche die Situation beeinflussen und überhaupt
ermöglichen, dass das Weben möglich wird.» Das
Resultat ist ein Teppich, ein Gewebe aus den
Ressourcen und Materialien, welche der Weberin,
dem Autoren zur Verfügung stehen. Ob etwas aus
Wolle, Holz, Lehm oder Kokosnüssen gefertigt
wird, hängt von der kulturellen und klimatischen
Geografie und den Landschaften ab, wo diese
Ressourcen gefunden werden. Genauso verhält es sich
mit der Theologie, mit der Reflexion über die
Produktion von Sinn.

Übrigens: In unserer heutigen Welt muss Kontext

viel flexibler verstanden werden. Wir können
Kokosnüsse in den Schweizer Bergen finden.
Unsere Welt ist globalisiert. Das beeinflusst die
Definition von Kontext enorm. Verstehen wir also

Grenzen als fliessend und durchlässig, wenn wir
ein Verständnis davon entwickeln, wie Kontext
unsere Bibellektüre, das Weben unserer
theologischen Reflexionen, das Leben unseres Glaubens
und den Aufbau von Gemeinschaften und
Kirchenstrukturen beeinflusst.

In diesem Sinn beten wir mit dem Psalmisten:
Dein Wort ist meines Fusses Leuchte und ein Licht auf
meinem Wege. (Psalm 779,105)

Das Gebet soll unseren Weg erhellen. Nicht
unsere Augen, unser Gesicht - so ist es bei jenen,
die aus Religion eine Show machen. Sehen wir hin,
worauf wir gehen, wo unsere Füsse stehen, wo der
Boden ist und wo der Weg durchführt.

Verletzlichkeit und Menschwerdung
Ich glaube, dass unsere Theologie leiblich ist,
körperlich. Unsere Körper - unter Schmerzen, mit
Lust, mit strengen Gedanken und flüssigen Gefühlen

- beeinflussen und prägen unsere theologische
Grammatik, unsere Formulierungen. Mit Ivone
Gebara, einer feministischen katholischen Nonne,
habe ich einige meiner theologischen Gedanken
auszudrücken gelernt, Argumente einer Theologie
des Körpers, einer leiblichen Theologie.

Was heisst das? Was hat der Körper damit zu
tun, wie wir über unseren Glauben nachdenken,
welchen Sinn wir dem Leben beimessen oder in
ihm suchen und wie wir unsere Spiritualität
leben? Dass Gott in unserer Welt Mensch, Leib,
Fleisch geworden ist, lehrt uns viel über
Verletzlichkeit. Die Menschwerdung in einem konkreten
Körper ist Gottes Option für die Verletzlichkeit in
einer Welt des Machtstrebens, der Sicherheit und
der Perfektion.

Hunger, verletzliche Körper, die Gewalt und
Ausbeutung erleiden, und Körper, die zur Ware
geworden sind - sie definieren, wie wir über Gott
nachdenken, über Gerechtigkeit, über Erlösung
und über Würde. Ein Tisch mit viel und vielfältigem

Essen, zu dem Hungernde gleichberech-

2 Neue Wege 1-2/2017



tigten Zugang haben, ist ein wunderbarer Ort, um
über Solidarität, Macht, Strukturen von «Hilfe»,
«Entwicklung» und vieles mehr zu diskutieren.

Eine Theologie des buen vivir, des Gut Lebens /
des Guten Lebens, ist eine Theologie von gesunden
und würdevollen Körpern. Theologie aus unserem
Kontext heraus zu betreiben, mit unseren Körpern
und von ihnen her, ist eine Einladung, unsere Art
und Weise, Gott zu denken, völlig umzuorganisieren.

Wenn wir in dieser Bewegung bleiben, wird
dies Konsequenzen haben, wie wir die Strukturen
unserer Kirchen und Organisationen gestalten,
was wir unter Gemeinschaft verstehen und wie
wir humanitäre Hilfe oder internationale Zusammenarbeit

definieren.

wir uns an Aktionen der Solidarität beteiligen. Wir
lernen das Leben voneinander. Solidarität setzt die
Offenheit hinzuhören voraus, diese kommt vor
dem eigenen Sprechen. Empfangen kommt vor
Geben. Solidarität fördert das Gleichgewicht in
Beziehungen, wo Macht relativ ist und neu definiert
wird.

Solidarität geht mit Gerechtigkeit einher. Das
ist die prophetische Rolle von Glauben und Religion

in unseren Gesellschaften heute, das ist die
Aufgabe der Kirchen: eine Spiritualität des Hungers
nach Gerechtigkeit zu entwickeln. •

Hunger nach Gerechtigkeit
So können Theologinnen und Kirchen beitragen
zu einer Diskussion über Religion und Entwicklung.

Wir sollten uns nicht nur deshalb einschalten,

weil die Kirchen in jedem Dorf und in jedem
abgelegenen Städtchen präsent sind. Wir haben die
Fähigkeit, gemeinsam Wörter zu weben, Hoffnung
zu artikulieren, Sinn zu stiften. Religionen können
eine Rolle spielen beim Aufbau von friedfertigen,
gerechten und würdevollen Gesellschaften.

Unsere Reflexion über Gott, unser Zusammenweben

von Wörtern, um Sinn zu produzieren,
Hoffnung zu schaffen und Menschen in Gemeinschaften

zusammenzubringen, muss zum Handeln
führen, zur Praxis. Solidarität ist das Stichwort, das

ich jetzt ins Zentrum rücken möchte. Eduardo Ga-

leano, der uruguayische Schriftsteller, betont den
tiefen Unterschied zwischen Wohltätigkeit und
Solidarität. Wohltätigkeit geschieht vertikal von
oben nach unten, sie geht von einer hierarchischen

Beziehung zwischen einem Geber und einer
Empfängerin aus. Solidarität hingegen ist horizontal,

offen für den Dialog, in dem wir voneinander
lernen. Es ist von Anfang an geteiltes Wissen, das

wir erwerben oder von dem wir profitieren, wenn

Elaine Neuenfeldt ist ordinierte Pfarrerin der Lutherischen

Kirche Brasiliens (ICLB) und war von 2005 bis 2008
Professorinfürfeministische Theologie an der theologischen
Hochschule EST in Säo Leopoldo, Brasilien. Sie arbeitet heute als

Exekutivsekretärinfür das Programm «Frauen in Kirche und

Gesellschaft» beim Lutherischen Weltbund (LWB) in Genf.

Die hier publizierten Gedanken wurden als «Theologische

Zwischenrufe» an der OeME-Herbsttagung vom 2g. Oktober

2016 in Bern zum Thema «Grosse Versprechen - kleinere

Budgets: Schweizerische Entwicklungszusammenarbeit unter
Beschuss» vorgetragen.
Übersetzung und Redaktion: Matthias Hui

ene@lutheranworld.org

3 Neue Wege 1-2/2017


	Verletzliche Körper, lebendige Solidarität : Reflexionen über Religion, Entwicklung und Gerechtigkeit

