
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 110 (2016)

Heft: 12

Artikel: Ein Blick nach Israel : gleichgeschlechtliche Elternschaft und
gesellschaftlicher Wandel

Autor: Lustenberger, Sibylle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-632353

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-632353
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sibylle Lustenberger

Ein Blick nach Israel
Gleichgeschlechtliche Elternschaft und gesellschaftlicher
Wandel

Während in der Schweiz künstliche Fortpflanzungsmedizin

umstritten ist und ausschliesslich heterosexuellen

Paaren zur Verfügung steht, geniesst sie in Israel einen

hohen Stellenwert - nicht nur um das religiöse Gebot

«seid fruchtbar und vermehret euch» zu erfüllen.

Es wurde bereits dunkel, als ich mein
Auto in Har Nof, einem von orthodoxen
Juden und Jüdinnen bewohnten Viertel
in Jerusalem, parkte und den Häuserzeilen

entlang ging. Es war der 25.
Dezember 2011, der zweite Tag des

jüdischen Lichterfests Channukah. Hinter
den Fenstern standen die traditionellen
neunarmigen Kerzenständer. Ich sah,

wie die Familien zusammenstanden und
die Kerzen anzündeten, hörte
Männerstimmen Gebete murmeln und Lieder

singen. Mir gefiel es, dass überall an den
Fenstern Kerzen zu sehen waren. Sie

erinnerten mich irgendwie an Weihnachten.

Ich war unterwegs zu Batya, einer
verheirateten Frau und Mutter von vier
erwachsenen Kindern.

Batya ist in vielerlei Hinsicht
unkonventionell. Sie hat einen Abschluss in
Gender Studies, definiert sich als

religiös-zionistisch und strukturiert ihr
Leben nach den Regeln des jüdischen
Rechts. Ausserdem scheut sie sich nicht,
auch vor religiösem Publikum, über die
Homosexualität ihres zweitjüngsten Sohnes

Michaels zu sprechen. Batya ist
zufrieden mit ihrem Leben. Wie sie selber

sagt, führt sie eine glückliche Ehe, hat
einen spannenden Beruf und erfolgreiche

Kinder. Und vor ein paar Monaten

ging ihr Herzenswunsch in Erfüllung:

Michael ist Vater eines Mädchens

geworden. Es wurde mit der Eizelle
einer südafrikanischen Spenderin gezeugt
und von einer indischen Leihmutter
geboren.

Zwischen Religion und Staat
Ich habe Batya im Kontext meiner
Forschung über gleichgeschlechtliche
Elternschaft in Israel kennengelernt. Als
ich gegen Ende meines Studiums der

Sozialanthropologie anfing, mich mit Israel

zu beschäftigen, war ich verblüfft und
fasziniert. Israel entspricht nicht dem
Bild eines modernen liberalen Staates, in
dem religiöse und staatliche Institutionen

getrennt sind: Ehen können
ausschliesslich durch religiöse Autoritäten

10



geschlossen werden, und rabbinische
Autoritäten beteiligen sich aktiv an den

Vorbereitungen und Diskussionen von
Gesetzesentwürfen zu Familie und
Fortpflanzung. Dies hat auch Auswirkungen

auf gleichgeschlechtliche Paare: Das

orthodoxe Rabbinat lehnt die
gleichgeschlechtliche Familienbildung vehement

ab.

Und doch haben Lesben und Schwule
in Israel bedeutend mehr Familienrechte
als in der Schweiz: Sie haben Zugang zu
Reproduktionstechnologien, inklusive der

Samenspende, die bei uns verheirateten
heterosexuellen Paaren vorbehalten sind.
Und die «Stiefkindadoption», die das

künstliche Befruchtung (IVF) und
Samenspende, sondern auch die in der
Schweiz verbotene Eizellenspende und
Leihmutterschaft sind legal. Und während

Schweizerinnen oftmals mehrere
Tausend Franken investieren müssen,
um ein Kind mit der Hilfe medizinischer
Interventionen zu zeugen, sind in Israel
alle diese Technologien grosszügig
subventioniert. Ein Blick in die offiziellen
Statistiken macht diesen Unterschied
offensichtlich: Im Jahr 2011 gab es

beispielsweise in der Schweiz 1044
Geburten in Folge von künstlicher
Befruchtung. In Israel waren es bei einer
ähnlichen Bevölkerungszahl 6901!

Schweizer Parlament dieses Jahr auch

gleichgeschlechtlichen Paaren zugänglich

machte, wird in Israel bereits seit
zehn Jahren praktiziert. Paradoxerweise
hat die Verflechtung von Religion und
Staat sowie von kollektiven und
individuellen Interessen dazu geführt, dass

Elternschaft bei gleichgeschlechtlichen
Paaren in Israel weit verbreitet ist und
auf breite Zustimmung stösst.

Teure Fortpflanzungsmedizin
Gleichgeschlechtliche Paare können in
Israel insbesondere davon profitieren,
dass die Fortpflanzungsmedizin nahezu
kritiklos unterstützt wird. Nicht nur

Bezüglich der grossen Akzeptanz der
Fortpflanzungsmedizin verweisen So-
zialwissenschaftlerlnnen auf die

demographisch-politischen Interessen: Nach
dem Holocaust und der Auslöschung
von einem Drittel der jüdischen Welt-
bevolkerung werden Reproduktionstechnologien

oft als Instrument zur
Regenerierung des Judentums gesehen.
Dazu kommt der israelisch-palastinen-
sische Konflikt und die Sorge darum,
Israel als jüdischen Staat zu erhalten.
Nichtjüdische Israelis haben zwar
uneingeschränkten Zugang zu
Fortpflanzungsmedizin. Im Zentrum der
Gesetzgebungsprozesse und öffentlichen

Lior Shohat (l.) und
Yehoshua Gurtler (r.)
in ihrer Wohnung in
Tel Aviv mit ihren
Kindern Noa (v.l) und
Juval aufdem Schoss.

Gurtler ist religiöser
Jude und schwul
Beide Lebensmodelle

gleichzeitig und offen

zu praktizieren, ist in
Israel immer noch sehr
schwer

Bild Sara Lemel/DPA

I 11



Debatten steht aber ganz klar die
jüdische Bevölkerung. Ausserdem ist die

Nutzung der Reproduktionstechnologien
zeitintensiv. Dies bedeutet, dass die

staatlichen Subventionen in der Regel in
die Mittel- und Oberschicht fliessen.
Viele Angehörige der Unterschicht, in
der die palästinensischen Israelis
überrepräsentiert sind, können sich die
damit einhergehenden Arbeitsausfälle
schlichtweg nicht leisten.

Im Einklang mit jüdischem Recht
Das orthodoxe Judentum stellt die staatliche

Unterstützung der Fortpflanzungsmedizin

nicht in Frage. Wie auch im
Christentum gelten Kinder als Segen, in
einigen jüdischen Kreisen sogar als

religiöses Gebot. Der Umgang mit
Kinderlosigkeit hingegen könnte anders nicht
sein. Die Aussage, dass Kinderlosigkeit

Teil von Gottes Plan sein könnte
oder dass die Fortpflanzungsmedizin
die Menschenwürde verletzt, habe ich
in Israel noch nie gehört. Ein Rabbi und
führender Spezialist im Feld hat mir
erklärt, dass Gott selber die
Fortpflanzungsmedizin möglich macht, um dem
Leiden von kinderlosen Paaren ein Ende

zu bereiten.

Wichtig ist für orthodoxe Rabbis,
dass die medizinische Praxis - genau
wie beim Geschlechtsverkehr - nicht
gegen jüdisches Recht verstösst. Sie sehen

ihre Rolle deshalb insbesondere darin,
dafür zu sorgen, dass Reproduktionstechnologien

in Übereinstimmung mit
dem jüdischen Recht reguliert und
praktiziert werden. Sie mahnen nicht
zur Zurückhaltung, sondern beraten
Ärztinnen und deren Patientinnen mit
Fertilitätsproblemen.

«Öffentlich anerkannte Paare»
Die rabbinische Sichtweise, dass der

Rückgriff auf Reproduktionsmedizin
ein legitimer Ausweg aus der
Kinderlosigkeit darstellt, wird in der
israelischen Gesellschaft fast vorbehaltlos
akzeptiert. Kritische Stimmen monieren

denn auch, dass es praktisch keine
öffentliche Debatte über die emotionalen
Belastungen gibt, die Schmerzen und
die Risiken, welche die medizinischen
Eingriffe mit sich bringen. In der Tat ist
es für die Mehrheit undenkbar, kinderlos

zu bleiben, und die Erwartung, dass

Paare - und insbesondere Frauen - keine

Mühen scheuen, um Kinder zu
haben, ist gross. Dies gilt auch für
gleichgeschlechtliche Paare.

Seit 1988, als das israelische Parlament

(Knesset) das Verbot von
Homosexualität aufhob, setzen sich schwul-
lesbische Organisationen für Diskrim-
minierungsverbote und gleiche
Familienrechte ein. Versuche, letztere durch
Gesetzesänderungen zu erreichen, wurden

jedoch als Angriff auf die religiöse
Autorität betrachtet und scheiterten
einer nach dem anderen am Widerstand
der orthodoxen Parteien. Gleichzeitig
hat sich die religiöse Kontrolle der Ehe
als vermeidbares Hindernis erwiesen,
da das israelische Familienrecht
unverheiratete und verheiratete Paare fast in
allen Belangen gleichstellt. Denn: Das
rabbinische Eherecht schliesst nicht nur
gleichgeschlechtliche Paare aus. Es gibt
immer wieder Fälle von heterosexuellen
Paaren, die nicht heiraten können, weil
der religiöse Status der Frau oder des

Mannes angezweifelt wird oder
Einschränkungen bei der Partnerwahl mit
sich bringt. Diese Einschränkungen
haben ihre Ursprünge in der Bibel sowie
den frühen rabbinischen Schriften und
sind für viele Israelis nicht nachvollziehbar.

Um also den brüchigen
Zusammenhalt der jüdisch-israelischen Gesellschaft

nicht zu gefährden, und um den
betroffenen Paaren ein rechtlich
abgesichertes Familienleben zu ermöglichen,
hat der Gesetzgeber bereits in den 1960er
Jahren die Kategorie «öffentlich
anerkannter Paare» eingeführt. Anders als

die eingetragene Partnerschaft ist dies
kein Status, den man amtlich erlangen
kann. Um zum Beispiel Steuerreduktionen

oder Versicherungszuschüsse für

12



Familien zu erhalten, müssen nicht
verheiratete Paare gegenüber der zustandigen

Stelle glaubhaft machen, dass sie eine

Lebensgemeinschaft bilden Die
Kategorie «öffentlich anerkannter Paare»

bietet deshalb einen flexiblen Gegenpol
zum strikten judischen Eherecht, ist
jedoch auch unsicher In den letzten
fünfundzwanzig Jahren konnten
gleichgeschlechtliche Paare m Gerichten
immer wieder durchsetzen, dass sie
«öffentlich anerkannte Paare» sind und
entsprechende Famihenrechte erhalten

Der Umweg über die Gerichte und
öffentlichen Stellen ist zwar mühselig und
zeitintensiv Schlussendhch hat er sich
aber als erfolgreich erwiesen, weil er weder

die Institution der Ehe noch die
Autorität der Rabbiner m Frage stellt.
Damit wird nicht die gesellschaftliche

Ordnung verändert, sondern ein
stillschweigender sakular-rehgioser Kom-

promiss erreicht. Ausserdem brachte der
Fokus auf Familie und Kinder viel
Sympathie fur gleichgeschlechtliche Eltern
ein Lesben und Schwule werden in der
Öffentlichkeit zunehmend als «normal
israelisch» wahrgenommen, als Sohne
und Tochter, die sich wie alle anderen

eine eigene Familie wünschen und ihre
Kinder liebevoll umsorgen

Umstrittene Leihmutterschaft
Es ist hier wichtig zu betonen, dass

gleichgeschlechtliche Paare noch nicht
in allen Belangen gleichgestellt sind.
Schwule Mannerbeklagen insbesondere
die bestehende Diskriminierung im Leih-

mutterschaftsgesetz. Leihmutterschaft ist
zwar m Israel erlaubt, aber heterosexuellen

Paaren vorbehalten
Weil es fur Mannerpaare m der Praxis

schwierig ist, ein Kind zu adoptieren,
erfüllen sie sich ihren Kinderwunsch - wie
Michael und sein Partner - immer öfter
durch Leihmutterschaft im Ausland
Nicht zuletzt deshalb bietet eine Reihe
transnational operierender Leihmutter-
schaftsagenturen Programme an, die

spezifisch auf schwule Manner ausge¬

richtet sind Die Manager dieser Agenturen

sind oftmals selber schwule Manner,

die ihrer Arbeit einen sozialen und
gesellschaftspolitischen Wert beimessen.

Gleichzeitig sind ihre Unternehmen

ganz klar gewmnorientiert und darauf
bedacht, lukrative Markte zu erschlossen

Wie andere transnationale
Unternehmen profitieren sie von der globalen
Ungleichheit. Rechtliche Schlupflocher
haben ihnen ermöglicht, aus dem
Reproduktionspotenzial und den finanziellen
Noten von Frauen in Indien, Thailand,
Nepal, Guatemala und Mexiko Profit zu
schlagen Rechtliche Veränderungen in
den letzten drei Jahren haben jedoch
gezeigt, wie unsicher dieses Geschafts-
modell ist Nachdem ein Land nach dem
anderen transnationale Leihmutter-
schaff verbot, können schwule Paare

ihren Traum vom eigenen Kind einzig in
einigen Staaten der USA erfüllen

Gesellschaftlicher Wandel
Noch vor zwanzig Jahren, als Batya von
Michaels Homosexualität erfuhr, war sie
ratlos. Sie wusste, dass dies kein Grund
war, ihren Sohn zu Verstössen und dass

sie gemeinsam einen Weg finden wurden,

mit seiner Homosexualität zu
leben Wie sie dies tun sollten und wie
Michaels Leben aussehen wird, konnte
sie sich hingegen nicht vorstellen Wahrend

Lesben und Schwule m Tel Aviv
ihre ersten politischen Siege feierten und
Familien gründeten, malte sich Batya ein
Leben m zwielichtigen Clubs und am
Rande der Gesellschaft aus.

Im orthodoxen Judentum war damals
Homosexualität nach wie vor ein Tabu
Michael erklarte mir spater, dass seme

grosste Schwierigkeit nicht Gott war,
sondern rehgios-ziomstische
Geschlechtervorstellungen. Em Mann sollte demnach

als Beschützer, Siedler und
Familienoberhaupt einen Beitrag zum jüdisch-
israelischen Fortbestand leisten Michael
fand in diesen heteronormativen
Vorstellungen keinen Platz fur sich Mittlerweilen

hat er sich vom orthodoxen Ju-

13



Ein homosexuelles

Paar mit seinen zwei
Kindern: Noch gilt in
der Schweiz nur die

Stiefkindadoption für
gleichgeschlechtliche
Paare.

Bild: picture alliance /
ZB

dentum abgewandt und lebt mit seinem
Partner und der gemeinsamen Tochter
in Tel Aviv. Seine Eltern und Geschwister,

Grosseltern, Tanten und Cousins
sind zum Schluss gekommen, dass es im
orthodoxen Judentum durchaus auch
einen Platz für Michael und seine Familie

gibt.
Seit meinem Besuch bei Batya sind

fünf Jahre vergangen. Die homophoben

' In der Schweiz sind Eizellenspende und
Leihmutterschaft verboten. Künstliche Befruchtung
und Samenspende sind zwar erlaubt, die
Kosten werden aber nicht von den Krankenkassen

übernommen (www.familienleben.ch/schwan-
gerschaft/kinderwunsch/kinderwunsch-ko-
sten-einer-kuenstlichen-befruchtung-3698).

Vertiefende Literatur
Chava and Erella Shadmi Frankfort-Nachmias
(Hg.): Sappho in the Holy Land. Lesbian Exi-

Sibylle Lustenberger,
*1980, studierte in Bern

Sozialanthropologie
und promovierte in
Israel zum Thema

gleichgeschlechtliche
Elternschaft. Heute
lebt sie mit ihrer
Familie in Tel Aviv und

fuhrt ihre Forschungen

an der Universität

Haifa weiter.

sib.lustenberger@

gmail.com

Stimmen innerhalb des orthodoxen
Judentums sind trotz gesellschaftlichen
Veränderungen nicht leiser geworden.
Und wie der gewaltsame Tod einer
Teilnehmerin an der Jerusalem Pride 2015
deutlich machte, kann Ablehnung nur
zu schnell in Gewalt umschlagen. Aber
es ist heute nicht mehr aussergewöhn-
lich, zwei Vätern mit Kinderwagen zu
begegnen oder in der Schule neben
einem Kind mit zwei Müttern zu sitzen.
Während meiner Forschung habe ich
Familien im ganzen Land besucht, in
den feinen Quartieren im Norden Tel

Avivs, aber auch im religiös geprägten
Jerusalem, in Dörfern und Kibbuzen.
Diese Familien sorgen dafür, dass es

auch immer mehr orthodoxe Stimmen
gibt, die sich öffentlich für eine pluralistischem

jüdische Gemeinschaft einsetzen.

•

stence and Dilemmas in Contemporary Israel.

Albany 2005.
Steven Greenberg: Wrestling with God and
Men. Homosexuality in the Jewish Tradition.
Madison 2004.
Susan Martha Kahn: Reproducing Jews. A
Cultural Account of Assisted Conception in Israel.

Durham and London 2000.
Jacqueline Portugese: Fertility Policy in Israel:
The Politics of Religion, Gender, and Nation.

Westport 1998.

Elly Teman: Birthing a Mother: The Surrogate
Body and the Pregnant Self. Berkeley 2010.

I 14


	Ein Blick nach Israel : gleichgeschlechtliche Elternschaft und gesellschaftlicher Wandel

