Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 110 (2016)

Heft: 12

Artikel: Ein Blick nach Israel : gleichgeschlechtliche Elternschaft und
gesellschaftlicher Wandel

Autor: Lustenberger, Sibylle

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-632353

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-632353
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sibylle Lustenberger

Ein Blick nach Israel

Gleichgeschlechtliche Elternschaft und gesellschaftlicher
Wandel

Wiihrend in der Schweiz kiinstliche Fortpflanzungsmedi-
zin umstritten ist und ausschliesslich heterosexuellen
Paaren zur Verfiigung steht, geniesst sie in Israel einen
hohen Stellenwert - nicht nur um das religiése Gebot
«seid fruchtbar und vermehret euch» zu erfiillen.

Es wurde bereits dunkel, als ich mein
Auto in Har Nof, einem von orthodoxen
Juden und Jidinnen bewohnten Viertel
in Jerusalem, parkte und den Hauser-
zeilen entlang ging. Es war der 25. De-
zember 2011, der zweite Tag des jii-
dischen Lichterfests Channukah. Hinter
den Fenstern standen die traditionellen
neunarmigen Kerzenstinder. Ich sah,
wie die Familien zusammenstanden und
die Kerzen anziindeten, hérte Ménner-
stimmen Gebete murmeln und Lieder
singen. Mir gefiel es, dass iiberall an den
Fenstern Kerzen zu sehen waren. Sie er-
innerten mich irgendwie an Weihnach-
ten. Ich war unterwegs zu Batya, einer
verheirateten Frau und Mutter von vier
erwachsenen Kindern.

Batya ist in vielerlei Hinsicht unkon-
ventionell. Sie hat einen Abschluss in
Gender Studies, definiert sich als reli-
gids-zionistisch und strukturiert ihr Le-
ben nach den Regeln des jiidischen
Rechts. Ausserdem scheut sie sich nicht,
auch vor religiésem Publikum, tiber die
Homosexualitit ihres zweitjiingsten Soh-
nes Michaels zu sprechen. Batya ist zu-
frieden mit ihrem Leben. Wie sie selber
sagt, fithrt sie eine gliickliche Ehe, hat
einen spannenden Beruf und erfolg-
reiche Kinder. Und vor ein paar Mona-
ten ging ihr Herzenswunsch in Erfiil-
lung: Michael ist Vater eines Madchens
geworden. Es wurde mit der Eizelle ei-
ner siiddafrikanischen Spenderin gezeugt
und von einer indischen Leihmutter ge-
boren.

Zwischen Religion und Staat

Ich habe Batya im Kontext meiner For-
schung iiber gleichgeschlechtliche El-
ternschaft in Israel kennengelernt. Als
ich gegen Ende meines Studiums der So-
zialanthropologie anfing, mich mit Isra-
el zu beschiftigen, war ich verbliifft und
fasziniert. Israel entspricht nicht dem
Bild eines modernen liberalen Staates, in
dem religiose und staatliche Instituti-
onen getrennt sind: Ehen konnen aus-
schliesslich durch religiése Autorititen

110



geschlossen werden, und rabbinische
Autorititen beteiligen sich aktiv an den
Vorbereitungen und Diskussionen von
Gesetzesentwiirfen zu Familie und Fort-
pflanzung. Dies hat auch Auswirkun-
gen auf gleichgeschlechtliche Paare: Das
orthodoxe Rabbinat lehnt die gleich-
geschlechtliche Familienbildung vehe-
ment ab.

Und doch haben Lesben und Schwule
in Israel bedeutend mehr Familienrechte
als in der Schweiz: Sie haben Zugang zu
Reproduktionstechnologien, inklusive der
Samenspende, die bei uns verheirateten
heterosexuellen Paaren vorbehalten sind.
Und die «Stiefkindadoption», die das

Schweizer Parlament dieses Jahr auch
gleichgeschlechtlichen Paaren zugéing-
lich machte, wird in Israel bereits seit
zehn Jahren praktiziert. Paradoxerweise
hat die Verflechtung von Religion und
Staat sowie von kollektiven und indivi-
duellen Interessen dazu gefiihrt, dass
Elternschaft bei gleichgeschlechtlichen
Paaren in Israel weit verbreitet ist und
auf breite Zustimmung stosst.

Teure Fortpflanzungsmedizin

Gleichgeschlechtliche Paare konnen in
Israel insbesondere davon profitieren,
dass die Fortpflanzungsmedizin nahezu
kritiklos unterstiitzt wird. Nicht nur

kiinstliche Befruchtung (IVF) und Sa-
menspende, sondern auch die in der
Schweiz verbotene Eizellenspende und
Leihmutterschaft sind legal. Und wih-
rend SchweizerInnen oftmals mehrere
Tausend Franken investieren miissen,
um ein Kind mit der Hilfe medizinischer
Interventionen zu zeugen, sind in Israel
alle diese Technologien grossziigig sub-
ventioniert. Ein Blick in die offiziellen
Statistiken macht diesen Unterschied
offensichtlich: Im Jahr 2011 gab es bei-
spielsweise in der Schweiz 1044 Ge-
burten in Folge von kiinstlicher Be-
fruchtung. In Israel waren es bei einer
ahnlichen Bevolkerungszahl 69o1!

Beziiglich der grossen Akzeptanz der
Fortpflanzungsmedizin verweisen So-
zialwissenschaftlerInnen auf die demo-
graphisch-politischen Interessen: Nach
dem Holocaust und der Ausléschung
von einem Drittel der jiidischen Welt-
bevolkerung werden Reproduktions-
technologien oft als Instrument zur Re-
generierung des Judentums gesehen.
Dazu kommt der israelisch-paldstinen-
sische Konflikt und die Sorge darum,
Israel als jiidischen Staat zu erhalten.
Nichtjidische Israelis haben zwar un-
eingeschrankten Zugang zu Fortpflan-
zungsmedizin. Im Zentrum der Ge-
setzgebungsprozesse und offentlichen

111

Lior Shohat (1.) und
Yehoshua Gurtler (r.)
in ihrer Wohnung in
Tel Aviv mit ihren
Kindern Noa (v.l.) und
Juval auf dem Schoss.
Gurtler ist religidser
Jude und schwul.
Beide Lebensmodelle
gleichzeitig und offen
zu praktizieren, ist in
Israel immer noch sehr
schwer.

Bild: Sara Lemel/DPA



Debatten steht aber ganz klar die ji-
dische Bevolkerung. Ausserdem ist die
Nutzung der Reproduktionstechnolo-
gien zeitintensiv. Dies bedeutet, dass die
staatlichen Subventionen in der Regel in
die Mittel- und Oberschicht fliessen.
Viele Angehorige der Unterschicht, in
der die paléstinensischen Israelis iiber-
reprasentiert sind, konnen sich die da-
mit einhergehenden Arbeitsausfille
schlichtweg nicht leisten.

Im Einklang mit jiidischem Recht

Das orthodoxe Judentum stellt die staat-
liche Unterstiitzung der Fortpflanzungs-
medizin nicht in Frage. Wie auch im
Christentum gelten Kinder als Segen, in
einigen jiidischen Kreisen sogar als reli-
gioses Gebot. Der Umgang mit Kinder-
losigkeit hingegen konnte anders nicht
sein. Die Aussage, dass Kinderlosig-
keit Teil von Gottes Plan sein konnte
oder dass die Fortpflanzungsmedizin
die Menschenwiirde verletzt, habe ich
in Israel noch nie gehort. Ein Rabbi und
fithrender Spezialist im Feld hat mir er-
klart, dass Gott selber die Fortpflan-
zungsmedizin moglich macht, um dem
Leiden von kinderlosen Paaren ein Ende
zu bereiten.

Wichtig ist fiir orthodoxe Rabbis,
dass die medizinische Praxis - genau
wie beim Geschlechtsverkehr — nicht ge-
gen jiidisches Recht verstosst. Sie sehen
ihre Rolle deshalb insbesondere darin,
dafiir zu sorgen, dass Reproduktions-
technologien in Ubereinstimmung mit
dem jiidischen Recht reguliert und
praktiziert werden. Sie mahnen nicht
zur Zuriickhaltung, sondern beraten
Arztlnnen und deren PatientInnen mit
Fertilitatsproblemen.

«Offentlich anerkannte Paare»

Die rabbinische Sichtweise, dass der
Riickgriftf auf Reproduktionsmedizin
ein legitimer Ausweg aus der Kinder-
losigkeit darstellt, wird in der israe-
lischen Gesellschaft fast vorbehaltlos ak-
zeptiert. Kritische Stimmen monieren

denn auch, dass es praktisch keine 6f-
fentliche Debatte {iber die emotionalen
Belastungen gibt, die Schmerzen und
die Risiken, welche die medizinischen
Eingriffe mit sich bringen. In der Tat ist
es fiir die Mehrheit undenkbar, kinder-
los zu bleiben, und die Erwartung, dass
Paare — und insbesondere Frauen - kei-
ne Mithen scheuen, um Kinder zu ha-
ben, ist gross. Dies gilt auch fiir gleich-
geschlechtliche Paare.

Seit 1988, als das israelische Parla-
ment (Knesset) das Verbot von Homo-
sexualitit aufhob, setzen sich schwul-
lesbische Organisationen fiir Diskrim-
minierungsverbote und gleiche Famili-
enrechte ein. Versuche, letztere durch
Gesetzesanderungen zu erreichen, wur-
den jedoch als Angriff auf die religiose
Autoritdt betrachtet und scheiterten ei-
ner nach dem anderen am Widerstand
der orthodoxen Parteien. Gleichzeitig
hat sich die religiése Kontrolle der Ehe
als vermeidbares Hindernis erwiesen,
da das israelische Familienrecht unver-
heiratete und verheiratete Paare fast in
allen Belangen gleichstellt. Denn: Das
rabbinische Eherecht schliesst nicht nur
gleichgeschlechtliche Paare aus. Es gibt
immer wieder Fille von heterosexuellen
Paaren, die nicht heiraten kdnnen, weil
der religiose Status der Frau oder des
Mannes angezweifelt wird oder Ein-
schrankungen bei der Partnerwahl mit
sich bringt. Diese Einschrankungen ha-
ben ihre Urspriinge in der Bibel sowie
den frithen rabbinischen Schriften und
sind fiir viele Israelis nicht nachvoll-
ziehbar. Um also den briichigen Zusam-
menhalt der jiidisch-israelischen Gesell-
schaft nicht zu gefihrden, und um den
betroffenen Paaren ein rechtlich abge-
sichertes Familienleben zu ermdglichen,
hat der Gesetzgeber bereitsin den1960er
Jahren die Kategorie «offentlich aner-
kannter Paare» eingefithrt. Anders als
die eingetragene Partnerschaft ist dies
kein Status, den man amtlich erlangen
kann. Um zum Beispiel Steuerreduk-
tionen oder Versicherungszuschiisse fiir

‘12



Familien zu erhalten, miissen nicht ver-
heiratete Paare gegeniiber der zustindi-
gen Stelle glaubhaft machen, dass sie ei-
ne Lebensgemeinschaft bilden. Die Ka-
tegorie «Offentlich anerkannter Paare»
bietet deshalb einen flexiblen Gegenpol
zum strikten jiidischen Eherecht, ist je-
doch auch unsicher. In den letzten
finfundzwanzig Jahren konnten gleich-
geschlechtliche Paare in Gerichten im-
mer wieder durchsetzen, dass sie «of-
fentlich anerkannte Paare» sind und
entsprechende Familienrechte erhalten.

Der Umweg iiber die Gerichte und 6f-
fentlichen Stellen ist zwar mithselig und
zeitintensiv. Schlussendlich hat er sich
aber als erfolgreich erwiesen, weil er we-
der die Institution der Ehe noch die Au-
toritit der Rabbiner in Frage stellt.
Damit wird nicht die gesellschaftliche
Ordnung verdndert, sondern ein still-
schweigender sdkular-religiéser Kom-
promiss erreicht. Ausserdem brachte der
Fokus auf Familie und Kinder viel Sym-
pathie fiir gleichgeschlechtliche Eltern
ein. Lesben und Schwule werden in der
Offentlichkeit zunehmend als «normal
israelisch» wahrgenommen, als Sohne
und Tochter, die sich wie alle anderen
eine eigene Familie wiinschen und ihre
Kinder liebevoll umsorgen.

Umstrittene Leihmutterschaft

Es ist hier wichtig zu betonen, dass
gleichgeschlechtliche Paare noch nicht
in allen Belangen gleichgestellt sind.
Schwule Ménner beklagen insbesondere
die bestehende Diskriminierung im Leih-
mutterschaftsgesetz. Leihmutterschaft ist
zwar in Israel erlaubt, aber heterosexuel-
len Paaren vorbehalten.

Weil es fiir Mannerpaare in der Praxis
schwierig ist, ein Kind zu adoptieren, er-
tiilllen sie sich ihren Kinderwunsch - wie
Michael und sein Partner — immer ofter
durch Leihmutterschaft im Ausland.
Nicht zuletzt deshalb bietet eine Reihe
transnational operierender Leihmutter-
schaftsagenturen Programme an, die
spezifisch auf schwule Manner ausge-

richtet sind. Die Manager dieser Agen-
turen sind oftmals selber schwule Man-
ner, die ihrer Arbeit einen sozialen und
gesellschaftspolitischen Wert beimes-
sen. Gleichzeitig sind ihre Unternehmen
ganz klar gewinnorientiert und darauf
bedacht, lukrative Markte zu erschlies-
sen. Wie andere transnationale Unter-
nehmen profitieren sie von der globalen
Ungleichheit. Rechtliche Schlupflécher
haben ihnen ermdglicht, aus dem Repro-
duktionspotenzial und den finanziellen
Noten von Frauen in Indien, Thailand,
Nepal, Guatemala und Mexiko Profit zu
schlagen. Rechtliche Verdnderungen in
den letzten drei Jahren haben jedoch
gezeigt, wie unsicher dieses Geschifts-
modell ist. Nachdem ein Land nach dem
anderen transnationale Leihmutter-
schaft verbot, konnen schwule Paare ih-
ren Traum vom eigenen Kind einzig in
einigen Staaten der USA erfiillen.

Gesellschaftlicher Wandel

Noch vor zwanzig Jahren, als Batya von
Michaels Homosexualitat erfuhr, war sie
ratlos. Sie wusste, dass dies kein Grund
war, ihren Sohn zu verstossen und dass
sie gemeinsam einen Weg finden wiir-
den, mit seiner Homosexualitat zu le-
ben. Wie sie dies tun sollten und wie
Michaels Leben aussehen wird, konnte
sie sich hingegen nicht vorstellen. Wih-
rend Lesben und Schwule in Tel Aviv
ihre ersten politischen Siege feierten und
Familien griindeten, malte sich Batya ein
Leben in zwielichtigen Clubs und am
Rande der Gesellschaft aus.

Im orthodoxen Judentum war damals
Homosexualitat nach wie vor ein Tabu.
Michael erklarte mir spiter, dass seine
grosste Schwierigkeit nicht Gott war,
sondernreligios-zionistische Geschlech-
tervorstellungen. Ein Mann sollte dem-
nach als Beschiitzer, Siedler und Fami-
lienoberhaupt einen Beitrag zum jiidisch-
israelischen Fortbestand leisten. Michael
fand in diesen heteronormativen Vor-
stellungen keinen Platz fiir sich. Mittler-
weilen hat er sich vom orthodoxen Ju-

113



Ein homosexuelles
Paar mit seinen zwei
Kindern: Noch gilt in
der Schweiz nur die
Stiefkindadoption fiir
gleichgeschlechtliche
Paare.

Bild: picture alliance /
ZB

Sibylle Lustenberger,
*1980, studierte in Bern
Sozialanthropologie
und promovierte in
Israel zum Thema
gleichgeschlechtliche
Elternschaft. Heute
lebt sie mit ihrer Fa-
milie in Tel Aviv und
fiihrt ihre Forschungen
an der Universitit
Haifa weiter.

sib.lustenberger@
gmail.com

dentum abgewandt und lebt mit seinem
Partner und der gemeinsamen Tochter
in Tel Aviv. Seine Eltern und Geschwis-
ter, Grosseltern, Tanten und Cousins
sind zum Schluss gekommen, dass es im
orthodoxen Judentum durchaus auch
einen Platz fiir Michael und seine Fami-
lie gibt.

Seit meinem Besuch bei Batya sind
fiinf Jahre vergangen. Die homophoben

Stimmen innerhalb des orthodoxen Ju-
dentums sind trotz gesellschaftlichen
Verdnderungen nicht leiser geworden.
Und wie der gewaltsame Tod einer Teil-
nehmerin an der Jerusalem Pride 2015
deutlich machte, kann Ablehnung nur
zu schnell in Gewalt umschlagen. Aber
es ist heute nicht mehr aussergewdhn-
lich, zwei Vitern mit Kinderwagen zu
begegnen oder in der Schule neben
einem Kind mit zwei Miittern zu sitzen.
Wihrend meiner Forschung habe ich
Familien im ganzen Land besucht, in
den feinen Quartieren im Norden Tel
Avivs, aber auch im religiés geprigten
Jerusalem, in Dérfern und Kibbuzen.
Diese Familien sorgen dafiir, dass es
auch immer mehr orthodoxe Stimmen
gibt, die sich offentlich fiir eine pluralis-
tischere jlidische Gemeinschaft einset-
zen. )

"In der Schweiz sind Eizellenspende und Leih-
mutterschaft verboten. Kiinstliche Befruchtung
und Samenspende sind zwar erlaubt, die Ko-
sten werden aber nicht von den Krankenkassen
Ubernommen (www.familienleben.ch/schwan-
gerschaft/kinderwunsch/kinderwunsch-ko-
sten-einer-kuenstlichen-befruchtung-3698).

Vertiefende Literatur
Chava and Erella Shadmi Frankfort-Nachmias
(Hg.): Sappho in the Holy Land. Lesbian Exi-

stence and Dilemmas in Contemporary Israel.
Albany 2005.

Steven Greenberg: Wrestling with God and
Men. Homosexuality in the Jewish Tradition.
Madison 2004.

Susan Martha Kahn: Reproducing Jews. A Cul-
tural Account of Assisted Conception in Israel.
Durham and London 2000.

Jacqueline Portugese: Fertility Policy in Israel:
The Politics of Religion, Gendet, and Nation.
Westport 1998.

Elly Teman: Birthing a Mother: The Surrogate
Body and the Pregnant Self. Berkeley 2010.

114



	Ein Blick nach Israel : gleichgeschlechtliche Elternschaft und gesellschaftlicher Wandel

