
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 110 (2016)

Heft: 9

Artikel: Islam der Befreiung : die sozialen Bewegungen brauchen religiöse
Legitimität : Interview

Autor: Loher, David / Hui, Matthias / Gharbi, Kacem

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-632328

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-632328
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Wege-Gespräch von David Loher und Matthias Hui
mit Kacem Gharbi

Islam der Befreiung
Die sozialen Bewegungen brauchen religiöse Legitimität

Der tunesische Befreiungsphilosoph Kacem Gharbi

plädiertfür eine neue Sicht aufdie islamische Geschichte

und den Koran. Die Linke muss dem Islamismus auch

das befreiende Potenzial von Religion entgegensetzen
können.

Sie werden hier in Europa als Vertreter
einer muslimischen Befreiungstheologie
bezeichnet. Die Befreiungstheologie ist
in Lateinamerika entstanden. Was
bedeutet das Konzept der Befreiung in
ihrer muslimischen Tradition?

Ich selber bezeichne mich nicht als

Theologen, sondern als Philosophen der
Befreiung. Mein akademischer Hintergrund

ist die Philosophie. In meiner
Arbeit spielt der argentinische Befreiungsphilosoph

Enrique Dussel eine grosse
Rolle, der auch für die Befreiungstheologie

wichtig ist. Von dort stammt die
Methode: Es geht um eine Relektüre der
Geschichte des Christentums und um
eine neue Hermeneutik des Texts, eine

neue Art des Verstehens. Die Frage ist
nun: Kann diese Methode auch auf den
Islam, den Buddhismus oder das Judentum,

auf irgendeine Religion, angewendet
werden? Ich denke schon. Als Muslim

habe ich die Möglichkeit - ich würde

sogar sagen, die Verpflichtung - einer
Relektüre meiner eigenen Geschichte.
Und ich habe die Verpflichtung, eine

neue Hermeneutik des Texts zu konstruieren.

So können wir durchaus von einer
islamischen Befreiungstheologie
sprechen. Allerdings hat, insbesondere im
Kontext des sunnitischen Islams, der
Begriff der Theologie eine ganz andere
Bedeutung. Die Beschäftigung mit den
Quellen ist traditionell stark auf den
juristischen Aspekt ausgerichtet. Deshalb

bevorzuge ich es, vom Islam der Befreiung

zu sprechen.

Sind Sie also Teil einer ganzen Bewegung?

Ich verstehe mich als Teil einer Bewegung,

einer akademischen Bewegung
allerdings, welche die Idee einer islamischen

Befreiungstheologie verfolgt. Am
Anfang steht wohl Mahmud Taha aus
dem Sudan, der Denker, der 1985

erhängt worden ist - wegen seiner Ideen
und nicht etwa wegen eines anderen
Verbrechens. Ich sehe mich auch in der
Linie des Philosophen Hassan Hanafi in

20



Ägypten; er hat zwei mehrbändige
Werke geschrieben mit den vielsagenden

Titeln «Vom Dogma zur Revolution»

und «Religion und Revolution».
Wichtig ist auch Ali Shariati, der 1976

vom Geheimdienst Savak im Iran
umgebrachte Religionssoziologe; er war
Mitglied der «Bewegung der Gott
ergebenen Sozialisten» und sah die entscheidende

Perspektive des Islams in der
Gleichheit und der Gerechtigkeit. Aktuell

ist auch Farid Esack, Theologe und
Islamwissenschafter in Südafrika, von
Bedeutung - und viele andere Leuten,
die noch weniger bekannt sind.

Sie sehen die Relektüre der eigenen
Geschichte und eine neue Hermeneutik des

Textes als Grundprinzipien des Islams
der Befreiung. Was meinen Sie damit?

Wir haben ein Problem mit unserer
eigenen Geschichte. Wenn ich von «wir»
spreche, generalisiere ich; ich meine
eigentlich die gegenwärtigen Hauptströmungen

des Islams. Wir haben eine
sakrale Sicht auf sie: Alles, was während
des ersten Jahrhunderts der islamischen
Geschichte geschehen ist, erachten wir
als konform mit der Religion. Das führt
dazu, dass wir angehalten sind, alle

Prinzipien des ersten Jahrhunderts zu
respektieren, die aufden Propheten und
seine Begleiter zurückgehen - Heilige,
deren Gesten und Worte göttlich sind
und dieselbe Bedeutung haben wie die
Göttlichkeit des Korans selber.

Diese sakrale Auffassung der
Geschichte hat zu einer Blockade im
islamischen Denken geführt. Notwendig ist
eine Entsakralisierung. Besonders in
religiösen Fragen gibt es in unserer
arabisch-muslimischen Welt noch sehr
viele Einschränkungen. Man wird sehr
schnell als Ungläubiger verurteilt. In
Europa habt ihr an dieser Stelle einen
chronologischen Vorteil. Die religiöse
Reformation hat vor vier, fünf
Jahrhunderten begonnen. Bei uns hat sie

erst vor einem Jahrhundert langsam
eingesetzt.

Und was bedeutet das in Bezug aufeine
neue Hermeneutik der Texte, wie können

diese anders verstanden werden?
Wir lesen die Geschichte des Propheten

gewöhnlich linear: Die Phase in
Mekka mit der Offenbarung des Korans
dauerte dreizehn Jahre (610-622). Dann
kamen zehn Jahre in Medina mit der
Errichtung des ersten islamischen Staates

(622-632). Mahmud Tahas Lektüre, auf
die ich mich beziehe, gründet auf der
Idee, dass die mekkanische Phase die
ursprüngliche ist. In ihr finden sich die es-
senziellen und unabänderlichen Grundfesten

des Islams. In dieser Zeit sprach
man von der Glaubensfreiheit, von

Gleichheit, von der Befreiung der Sklaven,

von der Gleichheit zwischen Frau
und Mann - grob gesagt davon, was wir
heute die Menschenrechte nennen. Was
darauf in der medinischen Phase
geschah, ist für Taha konjunkturell. Das
bedeutet, dass die Entscheide, die der
Prophet dann fällte, den spezifischen
Umständen geschuldet sind: Die Araber
waren in dieser Periode nicht bereit, die
erste Botschaft des Islams, jene von
Mekka, zu empfangen.

Können Sie ein Beispiel geben?
Der Prophet, so Taha, war gezwungen,

im Erbrecht dem Mann das Dop-

Kacem Gharbi,
muslimischer Befreiungstheologe

und Philosoph.

Sein Ziel ist es,

den Islam als

vielschichtige Religion zu
zeigen. (Bild: zvg)

I 21



pelte der Frau zuzusprechen. Das neue
Recht war aber ein Fortschritt - zuvor
konnte ein Erbe beispielsweise die zweite

oder dritte Ehefrau des verstorbenen
Vaters als Gut erben. Die Veränderungen

waren revolutionär, aber das

letzte Ziel des Islams, die Gleichheit, war
in diesem Moment unerreichbar. Ähnlich

verhielt es sich mit dem Verständnis
des Jihad in den kriegerischen
Auseinandersetzungen in medinischer Zeit
und dem letzten Ziel des Friedens in
mekkanischen Koranversen.

Ich trete für eine klare Unterscheidung

der beiden Bereiche der Religion
und der politischen Macht ein. Theologisch

gesprochen hat ein Politiker nicht
das Vermögen, im Namen Gottes zu
sprechen. Ich meine aber nicht, dass die

Theologie, wie ich sie mir vorstelle, ihre
Augen vor der Politik - im Sinne der

griechischen Polis als Gestaltung der
Öffentlichkeit - verschliessen soll. Soll
eine religiöse Person nicht sagen, dass

die Ausbeutung von Menschen verboten

ist? Natürlich hat sie dieses Recht,

Wie diskutiert der Islam der Befreiung
den Zusammenhang von Religion und
Staat?

Wir müssen unterscheiden zwischen
der religiösen Macht oder der symbolischen

Macht der Religion aufder einen
und der politischen Macht auf der anderen

Seite. Die Politik ist nicht sakral. Wir
dürfen die Politikerinnen, politische
Parteien oder Programme nicht sakrali-
sieren. In der islamischen Welt ist die

Unterscheidung nicht ganz einfach. Im
Gegensatz zum Katholizismus fehlt im
Islam eine zentrale Institution wie der
Vatikan, welche die Religion verkörpert
und eine Gegenmacht zur weltlichen
Macht darstellt.

mehr noch, sie hat die Verpflichtung dazu.

Zu sagen, dass Ausbeutung von der

Religion her verboten ist, ist ein politischer

Akt. Die strikte Trennung im Sinn
des französischen Laizismus, wonach
ein religiöser Mensch sich nicht von
seinem Hintergrund her zur Gestaltung
der Gesellschaft äussern soll, finde ich
falsch.

Sie haben beschrieben, wie ein Islam der
Befreiung im politischen Bereich
intervenieren soll. Wie sieht es mit der
ökonomischen Sphäre aus? Oder anders

gefragt: Gibt es in der islamischen Tradition

auch Instrumente zur Kritik einer
ungerechten Wirtschaft?



Der Koran ist kein Wirtschaftsbuch.
Es ist ein Glaubensbuch, ein ethisches
Buch. Es geht dabei nicht in erster Linie
um eine Ethik des Individuums,
sondern um eine Ethik der Gemeinschaft.
Im Koran finde ich zahlreiche Stellen,
die von Gleichheit und Gerechtigkeit
sprechen. Das ist eine ethische Grundlage

für das Wirtschaften. Ich finde in den
Hadithen, den Überlieferungen der
Aussprüche und Handlungen des

Propheten und seiner Begleiter, etwa die
Stelle, die besagt, dass die Menschen die

Leider nahm die islamische
Geschichte sehr schnell eine imperiale
Wendung. Dreissig Jahre nach dem Tod
des Propheten entstand ein Imperium.
«Islamistische» Ökonomen sprechen
heute zwar vom islamischen Finanz-
und Bankenwesen. Aber ich höre
niemanden, der von Gleichheit und
ausgleichender Gerechtigkeit spricht. Diese
ethischen Grundlagen, die ich im Koran
und in der Tradition des Propheten finde,

sind in verblüffender Weise abwesend.

t
Ü-PJ

Güter gerecht teilen müssen - das Wasser,

den Boden und das Feuer. Wie kann
ich diese Passage interpretieren? Das
Wasser steht für die Natur insgesamt,
der Boden für die Landwirtschaft, das

Feuer für die Energie. Drückt dieser Ha-
dith nicht eine sozialistische Idee aus?

An anderer Stelle spricht der Prophet zu
seinen Begleitern: Das Paradies ist für
die Menschen des Jemen. Weshalb
denn?, wurde er gefragt. Er gab zur
Antwort: In Krisen sammelte dieser Stamm
alles Vermögen zusammen und verteilte
es gerecht unter allen Mitgliedern. Ist
das nicht Sozialismus?

Die Künstlerin und

Designerin Ayzit
Bostan ubertragt die

vielzitierte Zeile «Imagine

Peace» von John
Lennon und Yoko Ono
in arabische Schrift -
und schafft damit ein
Statement gegen Krieg
undfur Frieden.

Kann man sagen, dass der Begriff der
Gleichheit, der ein politisches Moment
impliziert, verschwunden ist und durch
Wohltätigkeit ersetzt wurde? Wohltätigkeit

ist eine apolitische Idee, da sie zwar
die Not der Armen zu lindern trachtet,
nicht aber die Verhältnisse benennt,
welche Ungleichheit zwischen arm und
reich hervorbringt.

In der Tat. Man spricht in der
islamischen Tradition nicht mehr von
Gleichheit, sondern von Wohltätigkeit
und Almosen. Der Arme hat den Status
des Marginalisierten erhalten. Ich
plädiere dafür, dass der Arme wieder einen
Status im Kontext der Gerechtigkeit und
des Rechts erhält. Er soll nicht auf Al-

23



raosen warten müssen, er soll sein Recht
auf Wohlergehen einfordern können.

2011 haben verschiedene arabische Staaten

Revolten erlebt. In allen Fällen ist die
Bilanz aus einer linken undprogressiven
Sicht sehr gemischt. Aber überall spielten

soziale Bewegungen eine grosse Rolle.
Kann die islamische Befreiungsphilosophie

etwas zu diesen Bewegungen
beisteuern?

Auf der theoretischen Ebene kann sie

dies durchaus. Aber wir müssen offen
und ehrlich zu unseren Schwächen
stehen: Wir sind noch im Stadium einer
akademischen Bewegung. Wenn es uns
jedoch gelingt, die Leute zu erreichen,
insbesondere über die Medien, kann der

Beitrag der Befreiungstheologie wichtig
werden.

Eine islamische Befreiungstheologie
kann den sozialen Bewegungen eine
religiöse Legitimität geben. Das ist sehr

wichtig. Wir müssen den religiösen
Diskurs verändern und zeigen, dass es auch
eine progressive religiöse Sprache gibt,
und nicht nur eine reaktionär-konservative.

Das ist eine schwierige Aufgabe.
Es ist einfach Tatsache, dass ein grosser
Teil der Linken fanatisch laizistisch ist,
nicht einfach nur laizistisch. Die
tunesische Linke zum Beispiel ist sehr beein-
flusst vom französischen Laizismus. Ich
habe aber den Eindruck, dass sich in dieser

Hinsicht seit einiger Zeit etwas

bewegt.

Wie kommt das?

Das hat mit dem Daesh (arabische
Abkürzung von «Islamischer Staat», um
diese Selbstbezeichnung zu vermeiden,
Anm. d. Red.) zu tun. Der Daesh hat in
der arabischen Welt viel verändert. Die
Linke begann zu verstehen, dass sie in
der Konfrontation mit dieser
fanatischen und blutrünstigen Bewegung
selber auf einen religiösen Diskurs
zurückkommen muss, um die Legitimität
der eigenen Positionen zu verteidigen.
Das begann im Nahen Osten. Und diese

Debatte beeinflusst nun auch langsam
Tunesien. Deshalb habe ich Hoffnung,
dass sich die tunesische Linke den
Diskurs einer muslimischen Befreiungstheologie

aneignet.

Ausgerechnet jetzt?
Ja, der Daesh ist eine enorme

Herausforderung, die vor uns liegt, die wir aber

in eine Chance umwandeln können. Es

ist eine militärische Herausforderung.
Die schrecklichste Variante des Islam
steht vor uns. Sie kann dazu dienen, dass

wir unser Selbstverständnis hinterfragen.

Es geht um die essenziellen Fragen
nach unserer Geschichte, nach unserer
Zugehörigkeit, nach der Gesellschaft
und Wirtschaft. Die Gefahr ist nicht der
Daesh. Ich bin überzeugt, dass diese

Bewegung bald zerstört sein wird. Aber
wenn wir diesen Fragen nicht auf den
Grund gehen, werden wir in zehn, zwanzig

Jahren einen neuen Daesh haben.

Der negativen Utopie des Daesh soll also
eine positive entgegengestellt werden?

Genau. Der Daesh ist auf religiösem
Gebiet kein einfacher Feind. Er stützt
sich auf religiöse Texte, die auch von
Aussenstehenden als stark betrachtet
werden. Ein Beispiel: Fragen Sie einen
Daesh-Anhänger, weshalb Menschen -
egal ob Christinnen oder Musliminnen
- die Kehle durchgeschnitten wird, wird
er Ihnen mit einem Hadith des Propheten

antworten, in dem dieser selber das

Töten von Menschen auf diese Weise

rechtfertigt. Wie soll man mit diesem
Text umgehen? Es gibt die softe Variante
einer Erklärung: Sie lautet, dass wir den
Text in seinem Kontext verstehen müssen.

Diese schwache Antwort spielt das

Spiel des Daesh mit. Denn die werden
antworten: Du verstehst die Religion
kontextuell, glaubst also nicht, dass der
religiöse Text über der Geschichte steht.
Das Problem liegt im Grunde in der Frage:

Woher kommt dieser Text? Können
diese Sätze historisch wirklich vom
Propheten stammen?

I 24



Meine Antwort darauf ist: Nein.
Wenn ich diesen Text rational und
kritisch mit dem Text des Korans vergleiche,

stosse ich aufWidersprüche. Es gibt
eine wunderbare Sure, in der Gott den

Propheten beauftragt, zu den Polythe-
isten aus Quraisch zu sagen: Ihr habt eure

Religion, ich habe meine. Der Prophet
wiederholt dies dreimal und sagt dann

zum Schluss: Ich werde nie an eure Götter

glauben, und ihr werdet nie an meinen

Gott glauben. Dieser Text spricht
von der Religionsfreiheit. Ich gehe also
über die weiche Variante einer Antwort
hinaus und sage den Daesh-Vertretern,
dass sie jenseits des Texts des Korans
argumentieren.

Besteht ein Problem mit dem Daesh
auch darin, dass diese Bewegung in
Bezug auf die Ökonomie die Utopie einer
gewissen Gleichheitsvorstellung propagiert?

Ein Teil der tunesischen Linken denkt
in der Tat so. Diese Leute verstehen den
Daesh als Protestbewegung. Aber: Auch
Hitler war das Symbol einer Protestbewegung,

bevor er Reichskanzler wurde.
Mussolini stellte mit den Schwarzhemden

anfänglich eine Protestbewegung
dar. Die Rechtsextremen in Deutschland,

in Frankreich und anderswo
bilden eine Protestbewegung, eine egalitäre

Protestbewegung. Aber sind diese

Bewegungen und Parteien durch ihre
egalitäre Ausrichtung gerechtfertigt?
Aufkeinen Fall. Wieso ist der Daesh
egalitär ausgerichtet? Die Bewegung befindet

sich im Krieg. Und im Krieg gibt es

immer dieses Gefühl von Brüderlichkeit.

Kann sich daraus eine neue und
egalitäre Gesellschaft konstituieren?
Sicher nicht.

Ist also die gegenwärtige Schwäche der
Linken ein Problem, dass sie keine
gerechte, egalitäre und globale Utopie mehr
vertritt?

Leider habe ich den Eindruck, dass

die Linke die Menschen nicht mehr zum

Träumen bringen kann. Wenn man jung
ist, tritt man einer Bewegung bei, weil
man träumt, weil man einen Traum
Realität werden lassen will. Auch damit die
Linke Traume wieder ermöglichen
kann, muss sie sich mit der Religion
auseinandersetzen. Denn die Religion hat
viel zu sagen zu Utopien. Und die Religion

verleiht persönlichen und
gemeinschaftlichen Haltungen eine ethische

Grundlage.

Zum Schluss: Wie sind Sie selber eigentlich

zur Befreiungsphilosophie gekommen

- zumal es eine noch marginalisier-
tere Bewegung ist als in einigen Teilen

Europas und Lateinamerikas?
Ich hatte einen sehr guten Doktorvater,

der mich an die Befreiungstheologie

herangeführt hat. Er gehört zu jener
Linken, die offen ist für religiöse Fragen.
Das Wichtigste war aber meine eigene
Erfahrung in der islamistischen Bewegung.

Ich gehörte zwischenzeitlich der
Ennahda-Partei an. Diese Bewegung,
hatte einst in Tunesien wie anderswo ein

gewisses linkes «Feeling», das Stück um
Stück verlorenging, bis sie in gewissen
Regionen zu einer fanatischen und
terroristischen Bewegung, und anderswo

- auch in Tunesien - klar zu einer Partei
der Rechten geworden ist. Sie hat sich zu
einer sehr opportunistischen Partei
gewandelt, die ihre Prinzipien dem
politischen Erfolg geopfert hat. Meine eigene

Erfahrung ermöglichte mir, alles in
Frage zu stellen, meine politischen und
auch meine religiösen Überzeugungen.
Ich behielt allerdings die Überzeugung,
dass die Religion in den gesellschaftlichen

Veränderungen eine wichtige
Rolle spielen kann und muss - aber
nicht in einer rechten Perspektive,
sondern eng verbunden mit den sozialen

Bewegungen und den Bestrebungen der

Bedürftigen, der Armen, der
Ausgeschlossenen. •

Kacem Gharbi arbeitet
als Philosoph in
wissenschaftlichen

Projekten und Instituten
in Tunesien Er setzt
sich mit dem politischen

Islam, den sozialen

Bewegungen und
dem neoliberalen System

in seinem Land
und in der arabischen
Welt auseinander.
Seme Dissertation ver-
fasste er über den

christlichen
lateinamerikanischen Befreiungs-

philosophen Enrique
Dussel. Als einstiges
Mitglied der islamis-
tischen Ennahda-Par-
tei war er acht Jahre

in politischer
Gefangenschaft.

Das Institut fur Theologie

und Politik in
Munster/D lud ihn im
Fruhsommer nach
Deutschland und in
die Schweiz ein
Das Gesprach wurde
am 30. Mai 2016 im
RomeroHaus Luzern
gefuhrt.

I 25


	Islam der Befreiung : die sozialen Bewegungen brauchen religiöse Legitimität : Interview

