Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 110 (2016)

Heft: 9

Artikel: Islam der Befreiung : die sozialen Bewegungen brauchen religidse
Legitimitat : Interview

Autor: Loher, David / Hui, Matthias / Gharbi, Kacem

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-632328

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-632328
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Neue Wege-Gesprich von David Loher und Matthias Hui
mit Kacem Gharbi

Islam der Befreiung

Die sozialen Bewegungen brauchen religidse Legitimitat

Der tunesische Befreiungsphilosoph Kacem Gharbi
pladiert fiir eine neue Sicht auf die islamische Geschichte
und den Koran. Die Linke muss dem Islamismus auch
das befreiende Potenzial von Religion entgegensetzen
kénnen.

Sie werden hier in Europa als Vertreter
einer muslimischen Befreiungstheologie
bezeichnet. Die Befreiungstheologie ist
in Lateinamerika entstanden. Was be-
deutet das Konzept der Befreiung in ih-
rer muslimischen Tradition?

Ich selber bezeichne mich nicht als
Theologen, sondern als Philosophen der
Befreiung. Mein akademischer Hinter-
grund ist die Philosophie. In meiner Ar-
beit spielt der argentinische Befreiungs-
philosoph Enrique Dussel eine grosse
Rolle, der auch fiir die Befreiungstheo-
logie wichtig ist. Von dort stammt die
Methode: Es geht um eine Relektiire der
Geschichte des Christentums und um
eine neue Hermeneutik des Texts, eine
neue Art des Verstehens. Die Frage ist
nun: Kann diese Methode auch auf den
Islam, den Buddhismus oder das Juden-
tum, auf irgendeine Religion, angewen-
det werden? Ich denke schon. Als Mus-
lim habe ich die Moglichkeit - ich wiirde
sogar sagen, die Verpflichtung — einer
Relektiire meiner eigenen Geschichte.
Und ich habe die Verpflichtung, eine
neue Hermeneutik des Texts zu konstru-
ieren. So konnen wir durchaus von einer
islamischen Befreiungstheologie spre-
chen. Allerdings hat, insbesondere im
Kontext des sunnitischen Islams, der Be-
griff der Theologie eine ganz andere Be-
deutung. Die Beschiftigung mit den
Quellen ist traditionell stark auf den ju-
ristischen Aspekt ausgerichtet. Deshalb
bevorzuge ich es, vom Islam der Befrei-
ung zu sprechen.

Sind Sie also Teil einer ganzen Bewe-
gung?

Ich verstehe mich als Teil einer Bewe-
gung, einer akademischen Bewegung al-
lerdings, welche die Idee einer islami-
schen Befreiungstheologie verfolgt. Am
Anfang steht wohl Mahmud Taha aus
dem Sudan, der Denker, der 1985 er-
héngt worden ist — wegen seiner Ideen
und nicht etwa wegen eines anderen
Verbrechens. Ich sehe mich auch in der
Linie des Philosophen Hassan Hanafi in

| 20



Agypten; er hat zwei mehrbindige
Werke geschrieben mit den vielsagen-
den Titeln «Vom Dogma zur Revoluti-
on» und «Religion und Revolution».
Wichtig ist auch Ali Shariati, der 1976
vom Geheimdienst Savak im Iran um-
gebrachte Religionssoziologe; er war
Mitglied der «Bewegung der Gott erge-
benen Sozialisten» und sah die entschei-
dende Perspektive des Islams in der
Gleichheit und der Gerechtigkeit. Aktu-
ell ist auch Farid Esack, Theologe und
Islamwissenschafter in Siidafrika, von
Bedeutung - und viele andere Leuten,
die noch weniger bekannt sind.

Sie sehen die Relektiire der eigenen Ge-
schichte und eine neue Hermeneutik des
Textes als Grundprinzipien des Islams
der Befreiung. Was meinen Sie damit?

Wir haben ein Problem mit unserer
eigenen Geschichte. Wenn ich von «wir»
spreche, generalisiere ich; ich meine ei-
gentlich die gegenwirtigen Hauptstro-
mungen des Islams. Wir haben eine sa-
krale Sicht auf sie: Alles, was wahrend
des ersten Jahrhunderts der islamischen
Geschichte geschehen ist, erachten wir
als konform mit der Religion. Das fithrt
dazu, dass wir angehalten sind, alle
Prinzipien des ersten Jahrhunderts zu
respektieren, die auf den Propheten und
seine Begleiter zuriickgehen — Heilige,
deren Gesten und Worte géttlich sind
und dieselbe Bedeutung haben wie die
Gottlichkeit des Korans selber.

Diese sakrale Auffassung der Ge-
schichte hat zu einer Blockade im isla-
mischen Denken gefiihrt. Notwendig ist
eine Entsakralisierung. Besonders in re-
ligiosen Fragen gibt es in unserer ara-
bisch-muslimischen Welt noch sehr
viele Einschrankungen. Man wird sehr
schnell als Ungldubiger verurteilt. In
Europa habt ihr an dieser Stelle einen
chronologischen Vorteil. Die religiése
Reformation hat vor vier, finf Jahr-
hunderten begonnen. Bei uns hat sie
erst vor einem Jahrhundert langsam
eingesetzt.

Und was bedeutet das in Bezug auf eine
neue Hermeneutik der Texte, wie kon-
nen diese anders verstanden werden?
Wir lesen die Geschichte des Prophe-
ten gewohnlich linear: Die Phase in
Mekka mit der Offenbarung des Korans
dauerte dreizehn Jahre (610-622). Dann
kamen zehn Jahre in Medina mit der Er-
richtung des ersten islamischen Staates
(622-632). Mahmud Tahas Lektiire, auf
die ich mich beziehe, griindet auf der
Idee, dass die mekkanische Phase die ur-
spriingliche ist. In ihr finden sich die es-
senziellen und unabdnderlichen Grund-
festen des Islams. In dieser Zeit sprach
man von der Glaubensfreiheit, von

Gleichheit, von der Befreiung der Skla-
ven, von der Gleichheit zwischen Frau
und Mann - grob gesagt davon, was wir
heute die Menschenrechte nennen. Was
darauf in der medinischen Phase ge-
schah, ist fiir Taha konjunkturell. Das
bedeutet, dass die Entscheide, die der
Prophet dann fillte, den spezifischen
Umstanden geschuldet sind: Die Araber
waren in dieser Periode nicht bereit, die
erste Botschaft des Islams, jene von
Mekka, zu empfangen.

Konnen Sie ein Beispiel geben?

Der Prophet, so Taha, war gezwun-
gen, im Erbrecht dem Mann das Dop-

| 21

Kacem Gharbi, mus-
limischer Befreiungs-
theologe und Philo-
soph. Sein Ziel ist es,
den Islam als viel-
schichtige Religion zu
zeigen. (Bild: zvg)



pelte der Frau zuzusprechen. Das neue
Recht war aber ein Fortschritt — zuvor
konnte ein Erbe beispielsweise die zwei-
te oder dritte Ehefrau des verstorbenen
Vaters als Gut erben. Die Veridnde-
rungen waren revolutiondr, aber das
letzte Ziel des Islams, die Gleichheit, war
in diesem Moment unerreichbar. Ahn-
lich verhielt es sich mit dem Verstindnis
des Jihad in den kriegerischen Ausein-
andersetzungen in medinischer Zeit
und dem letzten Ziel des Friedens in

mekkanischen Koranversen.

Wie diskutiert der Islam der Befreiung
den Zusammenhang von Religion und
Staat?

Wir miissen unterscheiden zwischen
der religiosen Macht oder der symbo-
lischen Macht der Religion auf der einen
und der politischen Macht auf der ande-
ren Seite. Die Politik ist nicht sakral. Wir
diirfen die PolitikerInnen, politische
Parteien oder Programme nicht sakrali-
sieren. In der islamischen Welt ist die
Unterscheidung nicht ganz einfach. Im
Gegensatz zum Katholizismus fehlt im
Islam eine zentrale Institution wie der
Vatikan, welche die Religion verkérpert
und eine Gegenmacht zur weltlichen
Macht darstellt.

Ich trete fiir eine klare Unterschei-
dung der beiden Bereiche der Religion
und der politischen Macht ein. Theolo-
gisch gesprochen hat ein Politiker nicht
das Vermogen, im Namen Gottes zu
sprechen. Ich meine aber nicht, dass die
Theologie, wie ich sie mir vorstelle, ihre
Augen vor der Politik - im Sinne der
griechischen Polis als Gestaltung der
Offentlichkeit - verschliessen soll. Soll
eine religiose Person nicht sagen, dass
die Ausbeutung von Menschen verbo-
ten ist? Natiirlich hat sie dieses Recht,

mehr noch, sie hat die Verpflichtung da-
zu. Zu sagen, dass Ausbeutung von der
Religion her verboten ist, ist ein politi-
scher Akt. Die strikte Trennung im Sinn
des franzdsischen Laizismus, wonach
ein religiéser Mensch sich nicht von sei-
nem Hintergrund her zur Gestaltung
der Gesellschaft dussern soll, finde ich
falsch.

Sie haben beschrieben, wie ein Islam der
Befreiung im politischen Bereich inter-
venieren soll. Wie sieht es mit der 6ko-
nomischen Sphdre aus? Oder anders ge-
fragt: Gibt es in der islamischen Tradi-
tion auch Instrumente zur Kritik einer
ungerechten Wirtschaft?

\22



Der Koran ist kein Wirtschaftsbuch.
Es ist ein Glaubensbuch, ein ethisches
Buch. Es geht dabei nicht in erster Linie
um eine Ethik des Individuums, son-
dern um eine Ethik der Gemeinschaft.
Im Koran finde ich zahlreiche Stellen,
die von Gleichheit und Gerechtigkeit
sprechen. Das ist eine ethische Grundla-
ge fiir das Wirtschaften. Ich finde in den
Hadithen, den Uberlieferungen der
Ausspriiche und Handlungen des Pro-
pheten und seiner Begleiter, etwa die
Stelle, die besagt, dass die Menschen die

I

Giiter gerecht teilen miissen — das Was-
ser, den Boden und das Feuer. Wie kann
ich diese Passage interpretieren? Das
Wasser steht fiir die Natur insgesamt,
der Boden fiir die Landwirtschaft, das
Feuer fiir die Energie. Driickt dieser Ha-
dith nicht eine sozialistische Idee aus?
An anderer Stelle spricht der Prophet zu
seinen Begleitern: Das Paradies ist fiir
die Menschen des Jemen. Weshalb
denn?, wurde er gefragt. Er gab zur Ant-
wort: In Krisen sammelte dieser Stamm
alles Vermégen zusammen und verteilte
es gerecht unter allen Mitgliedern. Ist
das nicht Sozialismus?

Leider nahm die islamische Ge-
schichte sehr schnell eine imperiale
Wendung. Dreissig Jahre nach dem Tod
des Propheten entstand ein Imperium.
«Islamistische» Okonomen sprechen
heute zwar vom islamischen Finanz-
und Bankenwesen. Aber ich hore nie-
manden, der von Gleichheit und aus-
gleichender Gerechtigkeit spricht. Diese
ethischen Grundlagen, die ich im Koran
und in der Tradition des Propheten fin-
de, sind in verbliiffender Weise abwe-
send.

Q0

Kann man sagen, dass der Begriff der
Gleichheit, der ein politisches Moment
impliziert, verschwunden ist und durch
Wohiltitigkeit ersetzt wurde? Wohlltitig-
keit ist eine apolitische Idee, da sie zwar
die Not der Armen zu lindern trachtet,
nicht aber die Verhiltnisse benennt,
welche Ungleichheit zwischen arm und
reich hervorbringt.

In der Tat. Man spricht in der isla-
mischen Tradition nicht mehr von
Gleichheit, sondern von Wohltatigkeit
und Almosen. Der Arme hat den Status
des Marginalisierten erhalten. Ich pla-
diere dafiir, dass der Arme wieder einen
Status im Kontext der Gerechtigkeit und
des Rechts erhilt. Er soll nicht auf Al-

|23

Die Kiinstlerin und
Designerin Ayzit
Bostan iibertrdgt die
vielzitierte Zeile «Ima-
gine Peace» von John
Lennon und Yoko Ono
in arabische Schrift -
und schafft damit ein
Statement gegen Krieg
und fiir Frieden.



mosen warten missen, er soll sein Recht
auf Wohlergehen einfordern kénnen.

2011 haben verschiedene arabische Staa-
ten Revolten erlebt. In allen Fillen ist die
Bilanz aus einer linken und progressiven
Sicht sehr gemischt. Aber iiberall spiel-
ten soziale Bewegungen eine grosse Rolle.
Kann die islamische Befreiungsphiloso-
phie etwas zu diesen Bewegungen bei-
steuern?

Auf der theoretischen Ebene kann sie
dies durchaus. Aber wir miissen offen
und ehrlich zu unseren Schwichen ste-
hen: Wir sind noch im Stadium einer
akademischen Bewegung. Wenn es uns
jedoch gelingt, die Leute zu erreichen,
insbesondere iiber die Medien, kann der
Beitrag der Befreiungstheologie wichtig
werden.

Eine islamische Befreiungstheologie
kann den sozialen Bewegungen eine re-
ligiése Legitimitdt geben. Das ist sehr
wichtig. Wir miissen den religiosen Dis-
kurs verdndern und zeigen, dass es auch
eine progressive religiose Sprache gibt,
und nicht nur eine reaktionir-konser-
vative. Das ist eine schwierige Aufgabe.
Es ist einfach Tatsache, dass ein grosser
Teil der Linken fanatisch laizistisch ist,
nicht einfach nur laizistisch. Die tune-
sische Linke zum Beispiel ist sehr beein-
flusst vom franzésischen Laizismus. Ich
habe aber den Eindruck, dass sich in die-
ser Hinsicht seit einiger Zeit etwas be-
wegt.

Wie kommt das?

Das hat mit dem Daesh (arabische
Abkiirzung von «Islamischer Staat», um
diese Selbstbezeichnung zu vermeiden,
Anm. d. Red.) zu tun. Der Daesh hat in
der arabischen Welt viel verdndert. Die
Linke begann zu verstehen, dass sie in
der Konfrontation mit dieser fana-
tischen und blutriinstigen Bewegung
selber auf einen religiosen Diskurs zu-
riickkommen muss, um die Legitimitét
der eigenen Positionen zu verteidigen.
Das begann im Nahen Osten. Und diese

Debatte beeinflusst nun auch langsam
Tunesien. Deshalb habe ich Hoffnung,
dass sich die tunesische Linke den Dis-
kurs einer muslimischen Befreiungsthe-
ologie aneignet.

Ausgerechnet jetzt?

Ja, der Daesh ist eine enorme Heraus-
forderung, die vor uns liegt, die wir aber
in eine Chance umwandeln konnen. Es
ist eine militdrische Herausforderung.
Die schrecklichste Variante des Islam
steht vor uns. Sie kann dazu dienen, dass
wir unser Selbstverstindnis hinterfra-
gen. Es geht um die essenziellen Fragen
nach unserer Geschichte, nach unserer
Zugehorigkeit, nach der Gesellschaft
und Wirtschaft. Die Gefahr ist nicht der
Daesh. Ich bin {iberzeugt, dass diese Be-
wegung bald zerstort sein wird. Aber
wenn wir diesen Fragen nicht auf den
Grund gehen, werden wir in zehn, zwan-
zig Jahren einen neuen Daesh haben.

Der negativen Utopie des Daesh soll also
eine positive entgegengestellt werden?

Genau. Der Daesh ist auf religiosem
Gebiet kein einfacher Feind. Er stiitzt
sich auf religiése Texte, die auch von
Aussenstehenden als stark betrachtet
werden. Ein Beispiel: Fragen Sie einen
Daesh-Anhdnger, weshalb Menschen -
egal ob ChristInnen oder MuslimInnen
- die Kehle durchgeschnitten wird, wird
er [hnen mit einem Hadith des Prophe-
ten antworten, in dem dieser selber das
Toten von Menschen auf diese Weise
rechtfertigt. Wie soll man mit diesem
Text umgehen? Es gibt die softe Variante
einer Erkldrung: Sie lautet, dass wir den
Text in seinem Kontext verstehen miis-
sen. Diese schwache Antwort spielt das
Spiel des Daesh mit. Denn die werden
antworten: Du verstehst die Religion
kontextuell, glaubst also nicht, dass der
religiose Text tiber der Geschichte steht.
Das Problem liegt im Grunde in der Fra-
ge: Woher kommt dieser Text? Konnen
diese Satze historisch wirklich vom Pro-
pheten stammen?

| 24



Meine Antwort darauf ist: Nein.
Wenn ich diesen Text rational und kri-
tisch mit dem Text des Korans verglei-
che, stosse ich auf Widerspriiche. Es gibt
eine wunderbare Sure, in der Gott den
Propheten beauftragt, zu den Polythe-
isten aus Quraisch zu sagen: Ihr habt eu-
re Religion, ich habe meine. Der Prophet
wiederholt dies dreimal und sagt dann
zum Schluss: Ich werde nie an eure Got-
ter glauben, und ihr werdet nie an mei-
nen Gott glauben. Dieser Text spricht
von der Religionsfreiheit. Ich gehe also
tiber die weiche Variante einer Antwort
hinaus und sage den Daesh-Vertretern,
dass sie jenseits des Texts des Korans ar-
gumentieren.

Besteht ein Problem mit dem Daesh
auch darin, dass diese Bewegung in Be-
zug auf die Okonomie die Utopie einer
gewissen Gleichheitsvorstellung propa-
giert?

Ein Teil der tunesischen Linken denkt
in der Tat so. Diese Leute verstehen den
Daesh als Protestbewegung. Aber: Auch
Hitler war das Symbol einer Protestbe-
wegung, bevor er Reichskanzler wurde.
Mussolini stellte mit den Schwarzhem-
den anfinglich eine Protestbewegung
dar. Die Rechtsextremen in Deutsch-
land, in Frankreich und anderswo bil-
den eine Protestbewegung, eine egali-
tire Protestbewegung. Aber sind diese
Bewegungen und Parteien durch ihre
egalitire Ausrichtung gerechtfertigt?
Aufkeinen Fall. Wieso ist der Daesh ega-
litdr ausgerichtet? Die Bewegung befin-
det sich im Krieg. Und im Krieg gibt es
immer dieses Gefithl von Briiderlich-
keit. Kann sich daraus eine neue und
egalitire Gesellschaft konstituieren? Si-
cher nicht.

Ist also die gegenwiirtige Schwiiche der
Linken ein Problem, dass sie keine ge-
rechte, egalitire und globale Utopie mehr
vertritt?

Leider habe ich den Eindruck, dass
die Linke die Menschen nicht mehr zum

Traumen bringen kann. Wenn man jung
ist, tritt man einer Bewegung bei, weil
man traumt, weil man einen Traum Re-
alitdt werden lassen will. Auch damit die
Linke Traume wieder ermoglichen
kann, muss sie sich mit der Religion aus-
einandersetzen. Denn die Religion hat
viel zu sagen zu Utopien. Und die Reli-
gion verleiht personlichen und gemein-
schaftlichen Haltungen eine ethische
Grundlage.

Zum Schluss:Wie sind Sie selber eigent-
lich zur Befreiungsphilosophie gekom-
men - zumal es eine noch marginalisier-
tere Bewegung ist als in einigen Teilen
Europas und Lateinamerikas?

Ich hatte einen sehr guten Doktor-
vater, der mich an die Befreiungstheolo-
gie herangefiihrt hat. Er gehort zu jener
Linken, die offen ist fiir religiose Fragen.
Das Wichtigste war aber meine eigene
Erfahrung in der islamistischen Bewe-
gung. Ich gehorte zwischenzeitlich der
Ennahda-Partei an. Diese Bewegung,
hatte einst in Tunesien wie anderswo ein
gewisses linkes «Feeling», das Stiick um
Stiick verlorenging, bis sie in gewissen
Regionen zu einer fanatischen und ter-
roristischen Bewegung, und anderswo
—auch in Tunesien - klar zu einer Partei
der Rechten geworden ist. Sie hat sich zu
einer sehr opportunistischen Partei ge-
wandelt, die ihre Prinzipien dem poli-
tischen Erfolg geopfert hat. Meine eige-
ne Erfahrung ermdglichte mir, alles in
Frage zu stellen, meine politischen und
auch meine religiésen Uberzeugungen.
Ich behielt allerdings die Uberzeugung,
dass die Religion in den gesellschaft-
lichen Verdnderungen eine wichtige
Rolle spielen kann und muss - aber
nicht in einer rechten Perspektive, son-
dern eng verbunden mit den sozialen
Bewegungen und den Bestrebungen der
Bediirftigen, der Armen, der Ausge-
schlossenen. o

| 25

Kacem Gharbi arbeitet
als Philosoph in wis-
senschaftlichen Pro-
jekten und Instituten
in Tunesien. Er setzt
sich mit dem politi-
schen Islam, den sozi-
alen Bewegungen und
dem neoliberalen Sys-
tem in seinem Land
und in der arabischen
Welt auseinander.
Seine Dissertation ver-
fasste er iiber den
christlichen lateiname-
rikanischen Befreiungs-
philosophen Enrique
Dussel. Als einstiges
Mitglied der islamis-
tischen Ennahda-Par-
tei war er acht Jahre
in politischer Gefan-
genschaft.

Das Institut fiir Theo-
logie und Politik in
Miinster/D lud ihn im
Frithsommer nach
Deutschland und in
die Schweiz ein.

Das Gesprich wurde
am 30. Mai 2016 im
RomeroHaus Luzern
gefiihrt.



	Islam der Befreiung : die sozialen Bewegungen brauchen religiöse Legitimität : Interview

