
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 110 (2016)

Heft: 9

Artikel: Evangelium der Freiheit, Gleichheit und Gemeinschaft : Wilhelm
Weitlings Bibellektüre

Autor: Bossart, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-632325

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-632325
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Genau vor 500 Jahren erschien 1516 in
Basel die revolutionäre und umstrittene
Neuübersetzung des Neuen Testaments

von Erasmus von Rotterdam. In der
Einleitung schrieb er: «Leidenschaftlich
rücke ich von denen ab, die nicht wollen,
dass die heiligen Schriften in die
Volkssprache übertragen und auch von Laien
gelesen werden, als ob Christus so
verwickelt gelehrt hätte, dass er kaum von
einer Handvoll Theologen verstanden
werden könne [...]. Ich würde
wünschen, dass alle Weiblein (mulierculae)
das Evangelium lesen, auch dass sie die
Paulinischen Briefe lesen.»

An diese Tradition schliesst über
dreihundert Jahre später Wilhelm Weitling

mit seinem Evangelium des armen
Sünders an, das 1843 trotz starker
Repression der Schweizer Behörden in
Zürich erscheint. Dasselbe Pathos des Sel-

berlesens und des Widerstands gegen
eine Obrigkeit, die das gerne verbieten
möchte, bildet der innere Antrieb dieses

heute noch interessanten und unterhaltsamen

Werks.

Weitling nimmt für sich einen
direkten Zugang zur Schrift in Anspruch;
die Intellektuellen kritisiert er als

Wortverdreher und Agenten der Herrschenden

und sieht sie in der Bibel
(fälschlicherweise) mit den Pharisäern
identifiziert. Aber natürlich ist auch seine
Bibellektüre von verschiedenen
Voraussetzungen geprägt. Auf vier davon
möchte dieser Beitrag eingehen, sie
geben eine Art Beispiel für ein mögliches
Gelingen einer sogenannten direkten
Lektüre der Heiligen Schrift. Denn
keineswegs sind ja die Heiligen Schriften,
wie Erasmus und Weitling sagen, so klar
und «unverwickelt», sondern verlangen
durchaus Fertigkeiten und Voraussetzungen

von den Leserinnen, von denen
der Glaube an die Bedeutung der Schrift
nicht die geringste ist. Und ein solcher
ist bei Weitling zweifellos gegeben.

Kommunistische Bewegung
Weitlings primärer Interpretationszu-

Rolf Bossart

Evangelium der Freiheit,
Gleichheit und Gemeinschaft

Wilhelm Weitlings Bibellektüre

Mit der Bibel will Weitling die kommunistische Bewegung

befördern. In seinem Evangelium des armen Sünders

von 1843 ist die Liebe zur Menschheit der Schlüssel dafür,
wie er Religion nutzen und nicht zerstören will. Er

plädiert als Autodidaktfür einen wissenschaftlich-historischen

Zugang zur Religion und bringt als Revolutionär
seine persönliche Erfahrung ins Spiel.

9



gang ist die Beförderung der
kommunistischen Bewegung. Zum Beispiel
entwickelt er anhand mehrerer Stellen

im Evangelium seine Theorie einer
eigentumslosen Gesellschaft, die er zu
diesem Zweck zuweilen etwas umbiegen

muss. Im Detail klingt das in
unseren Ohren eher weltfremd bis absurd;
en gros jedoch hat heute - vor dem
Hintergrund der explodierenden Ungleichheit

und gleichzeitig der organisierten
Kriminalität nach dem Verschwinden
des sozialistischen Blocks - die These

vom Verschwinden des Diebstahls in
einer Gesellschaft, wo jeder gleichviel
hat, mehr denn je eine revolutionäre
Note.

Weitling ist sich natürlich sehr wohl
des Widerspruchs bewusst, der darin
liegt, dass er den Herrschenden und
Klerikern ein bestimmtes Vorverständnis

vorwirft und selber eines hat. So

schreibt er in seinem Schlusswort, dass

die Herren j a bewiesen hätten, dass man
aus der Bibel alles machen könne, was

man will, «...ihr habt ein Evangelium
der Tyrannei, der Bedrückung und der
Täuschung daraus gemacht, ich wollte
eines der Freiheit, Gleichheit und
Gemeinschaft daraus machen.» Doch
selbstkritisch wirft er die Möglichkeit
des Irrens nicht nur den Herren vor,
sondern zieht sie auch für sich selber in
Betracht, freilich mit den besseren
Gründen: «Wenn jene sich irrten, so
geschah es aus persönlichem Interesse,

wenn ich mich irre, so geschieht es aus
Liebe zur Menschheit.»

Liebe zur Menschheit
Diese «Liebe zur Menschheit», so banal
das hier klingen mag, ist Weitlings
Grundzugang zur Welt, und zwar
theoretisch wie praktisch. Sie ist im Buch
stets präsent, explizit oder zwischen den
Zeilen, und also der zweite und wichtigste

hermeneutische Schlüssel für das

Evangelium des armen Sünders. Denn
am Begriff der Liebe entwickelt Weitling

einige wichtige Dinge.

Das Buch beginnt mit drei kurzen
Abschnitten zur paulinischen Trias
Glaube, Liebe, Hoffnung. Im Abschnitt
Liebe erklärt Weitling zunächst eine

Christologie, der es darauf ankommt,
Jesus als Mensch mit allen menschlichen

Schwächen darzustellen. «Dieser
Christus muss aber, wenn wir ihn lieben
sollen, uns armen Sündern Freund und
Bruder sein.» Daraus ist die Absicht zu
erkennen, einen Jesus für die Identifikation

der einfachen Menschen zu
propagieren, aber auch das Bemühen, nicht
hinter die naturwissenschaftliche
Religionskritik zurückzufallen. Daher ist
Jesus für Weitling ein Mensch ohne den

«Begriff eines widernatürlichen
Wesens, den das Wissen immer mit Erfolg
bekämpfen wird». Und er fügt hinzu:
«Wollt ihr, dass man den Glauben
respektiere, so respektiert auch das

Wissen.» Aber etwas später, in einer Stelle

über die Geistesgaben, lässt Weitling
dann wiederum keinen Zweifel am
Primat der Liebe über den Verstand: «Der
Verstand richtet mehr Unheil an, wenn
es ihm gelingt die Liebe zu ersticken, als

die Liebe wenn sie den Verstand benebelt.»

Es ist, als klängen hier schon die
berühmten Worte von Che Guevara an:
«Ein wahrer Revolutionär wird von
grossen Gefühlen der Liebe geleitet.»

Immer noch unter dem Stichwort
«Liebe» kritisiert Weitling sodann die

Meinung Voltaires und anderer Aufklärer,

die die Befreiung der Menschheit
nur über die Zerstörung der Religion zu
verwirklichen glaubten. Ihnen hält er
entgegen: «Lammenais, Karlstadt, Thomas

Müntzer und andere zeigten, dass

alle demokratischen Ideen der Ausfluss
des Christentums seien. Die Religion
muss also nicht zerstört, sondern
benützt werden, um die Menschheit zu
befreien.» Wer darin einen kruden religiösen

Funktionalismus zu Propagandazwecken

vermutet, liegt falsch. Denn ein

paar wenige Sätze später schreibt Weitling

folgendes: «Wir können unsere
Gedanken nicht in die leeren Räume ver-

|10



senken, wenn wir das Bedürfnis fühlen,
die Geheimnisse unseres Herzens, die
Gefühle unseres Dankes vor dem Begriff
Gott auszuschütten »

Wir begegnen hier einem sehr viel
weiter gefassten Rehgionsbegriff als bei
den Aufklarerinnen und den meisten
Soziahstlnnen. Man konnte ihn
anthropologisch nennen, oder erfahrungsbe-
zogen. Auf jeden Fall nimmt Webling
hier und bei vielen anderen Themen im
Buch die Erfahrungen der Menschen
und auch seine eigenen ernst und
bezieht sie in sein Denken ein. (Auch wenn
er in der konkreten Konzeption seines
Kommunismus dann nicht frei ist von
der Verfuhrungskraft einer abstrakten

Logik und bezüglich Eigentumsordnung

und Geld Überlegungen anstellt,
die wohl schon damals ms Reich der
unproduktiven Utopien gehörten und den

spateren Konflikt mit Marx plausibel
erscheinen lassen)

Persönliche Erfahrung
Der praktische Bezug auf die persönliche

Erfahrung ist daher der dritte her-
meneutische Schlüssel zum Verständnis
seiner Bibellekture Wie direkt das

geschieht, zeigt ein Blick aufden Abschnitt
«verfängliche Fragen». Hier diskutiert
Webling die Fangfragen, die man Jesus

stellte: die Sache mit den Steuern, die

Frage zur Vollmacht des Taufens - und
auch fur die Geschichte mit der Ehebrecherin

legt er scharfsinnig dar, dass dies

eine von seinen Gegnern arrangierte
Prüfung gewesen sein müsse. In der
Einleitung zu diesem Kapitel schreibt Webling-

«Solche verfängliche Fragen sind
heute gerade unter Juristen in Gebrauch.
Man muss sich daher hüten, weder
bejahend noch verneinend zu antworten,
weil man sonst auf beiden Seiten gefangen

ist.» Unschwer ist zu erkennen, dass

hier einer aus Erfahrung spricht. So

gehören denn auch die zwei bemerkenswerten

Verteidigungsreden, die Webling
bei seinen zwei Zürcher Prozessen

wegen der Veröffentlichung dieses Buches

von 1843 hielt, zwingend zum Evangelium

des armen Sunders dazu Verdan-
kenswerterweise sind sie der DDR-Re-
clam Ausgabe, herausgegeben von
Waltraud Seidel-Hoppner, beigefugt.

Em anderer Aspekt der Erfahrungs-
bezogenheit von Weblings Bibellekture
kommt im Abschnbt «Allgemeine christliche

Moral» zur Geltung, wo Webling
über die Gültigkeit der goldenen Regel
(«Was du nicht willst, das man dir tue,
das tu auch keinem anderen»)
nachdenkt. Auch Webling anerkennt die
Bedeutung dieser Regel und nennt sie
zunächst eine Richtschnur Aber anstatt
wie heute m der Rehgionspadagogik
üblich, sich damit zu begnügen, sie als
universelles Manifest eines sohpsistischen,
nur von sich selbst ausgehenden,
Individualismus zu feiern, der seinen wahren
Ausdruck letztlich auch im kapitalistischen

Credo «Wenn jeder an sich selbst

denkt, ist an alle gedacht» finden wurde,
legt er die Begrenztheit von solchen
ethischen Pathosformeln frei Er prüft die

goldene Regel hinsichtlich der
Bedingungen, m denen sie etwas taugen kann,
und findet, dass das nur selten der Fall
ist. Fragt man nämlich, was das denn sei,
das man fur sich selber wünscht, erkennt
man schon die zu grosse Abstraktheit
der goldenen Regel fur das konkrete
Zusammenleben Denn wenn auch die
gesellschaftlichen Verhaltnisse dieselben

waren, können doch die persönlichen
ganz anders sein und also ganz andere
Bedurfnisse daraus resultieren

«Misstrauisch wird jener, der oft
betrogen wurde, ein Lugner der, den die
Wahrheit oft in Gefahr brachte )Das
menschliche Herz ist ein ungeheures
Labyrinth voll anziehender und abstos-
sender Gefühle, die erst unter die
Kontrolle des Verstandes kommen, wenn
ihre erste Wirkung vorüber ist.» Wir
finden in solchen Sätzen eine Art Sigmund
Freud avant la lettre, einen Psychologen,
dessen Verständnis fur die Kontingenz
der Menschen zu einem guten Teil auch

an sich selber gewonnen ist. So stellt er

11



RolfBossart, *1970,

ist Publizist, Theologe
und Gymnasiallehrer.
Er ist Mitglied der
Redaktion von theorie-
kritik.ch

rossbart@gmx.ch

in der Auseinandersetzung mit den
christlichen Geboten der Nächstenliebe,

des Verzeihens usw. einen
Regelkatalog auf für das Verhalten der
Kommunistinnen in der «Propagandazeit»
und stellt zum Schluss fest: «Eben übersehe

ich diese 12 Regeln nochmal mit
Nachdenken und muss gestehen, dass

ich noch in jeder derselben fehle.» Somit
ist das Buch Evangelium des armen Sünders

nicht nur die Erforschung des

Evangeliums, sondern auch immer wieder

eine Art Selbsterforschung durch
Exegese.

Die persönliche Erfahrung als der
alleinige Horizont, vor dem eine Auslegung

vorgenommen wird, kann auch zu
wenig sein. Das ist ein häufiges Problem
des Autodidakten. Sehen kann man das

gut an Weitlings Gleichnisinterpretationen.

Beim Weinberggleichnis, wo aus
unterschiedlicher Arbeitszeit doch
gleicher Lohn resultiert, verpasst er den
Steilpass, den dieses zum Lob der Be-
darfswirtschaft liefert, lässt gar die
zwingenden Überlegungen über Lohngleichheit

fahren und konstatiert lediglich:
«Was also immer wir für die Verwirklichung

des Reiches Gottes tun mögen, so
haben wir dennoch keinen materiellen
Vorteil vor anderen.»

Als Sprache hier der Revolutionär,
der viel tut für seine Sache und weiss,
dass auch die anderen, die wenig tun,
genauso davon profitieren werden.
Ebenso nahe bei der konventionellen
kirchlichen Auslegung ist er beim
Talentgleichnis, das er nicht kommunistisch

im Sinne einer radikalen Kritik an
der Pervertierung aller Werte durch die
reine Finanzwirtschaft liest, sondern
didaktisch im Sinne der Glaubenslehre
beziehungsweise bei ihm natürlich der
Propaganda, dass man die Mittel denen
in die Hand geben solle, die damit auch
etwas anfangen könnten.

Historische Verhältnisse
Ein viertes Merkmal von Weitlings
Bibellektüre ist schliesslich sein wissen¬

schaftlich-historischer Zugang. Ein wichtiges

und schönes Beispiel dafür entwickelt

sich aus seiner differenzierten
Psychologie. Unter dem Titel «Einige Wahrheiten

des Prinzips Jesu» spricht er über
die unentbehrlichen Wahrheiten, die

zur Wohlfahrt der Menschheit notwendig

sind. Es sind dies «die Belebung der
Gefühle der Barmherzigkeit, der
Aufopferung, der Feindesliebe». Aber dies

kann, so Weitling, auf sehr unterschiedliche

Weise geschehen, und zwar nicht
nur aus Gründen der Individualität,
sondern auch durch die historische
Entwicklung der Gesellschaft. Denn um
solches zu regeln, gibt es «keine ewigen
Wahrheiten, weil dieselben fortwährend
den neuen Verhältnissen angepasst werden

müssen, in welche die Gesellschaft
durch immer neue Entdeckungen und
Erfindungen im Bereich des Wissens
versetzt wird».

Weitlings vier hermeneutische
Prinzipien, das spezifische Vorverständnis
auf den Kommunismus hin, die Liebe

zur Menschheit, der Bezug auf Erfahrung

und die wissenschaftlich-historische

Betrachtung sind selbstredend

widersprüchlich und zeitigen auch solche

Resultate. Doch gerade deswegen
sind sie dem ebenfalls widersprüchlichen

Stoff des Evangeliums angemessen

und führen dazu, dass man bei der
Lektüre des Evangeliums des armen Sünders

zwar nicht immer einverstanden,
aber doch immer interessiert ist, da man
aufjeder Seite einem wachen Geist beim
Denken zusehen kann. •

12


	Evangelium der Freiheit, Gleichheit und Gemeinschaft : Wilhelm Weitlings Bibellektüre

