
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 110 (2016)

Heft: 7-8

Artikel: Glauben an die Auferstehung des Leibes?

Autor: Moltmann-Wendel, Elisabeth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-632312

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-632312
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Elisabeth Moltmann-Wendel (t 7. Juni 2016)

Glauben an die Auferstehung des Leibes?

Körper sind uns in Schönheit und Schrecklichkeit
täglich gegenwärtig, Körper sind nicht verhüllt,
nicht verborgen, nicht mehr tabuisiert. Durch die
Medien sind wir täglich mit einer Fülle von Bildern
toter, ermordeter, ertrunkener, vergewaltigter Körper

konfrontiert. Können wir dagegen die Auferstehung

des Leibes setzen?

Durch die moderne Industrie ist die chirurgische

und ästhetische Verwandlung unserer Körper

möglich. Hat das etwas mit der Auferstehung
des Leibes zu tun? Körper lassen sich ausschlachten.

Körperteile sind transplantierbar. Im menschlichen

Körper schlummern scheinbar noch unge-
kannte Möglichkeiten, Leben zu verlängern. Auf
der anderen Seite hat eine ganzheitliche Sicht des

Menschen uns wieder klargemacht, dass der Körper
nicht nur ein leibliches Gehäuse eines höher zu
bewertenden Geistes ist, sondern ein eigenständiges
Organ, womit wir erfahren und denken. Körper mit
ihren Schrecken, mit ihren Möglichkeiten, mit ihrer
Schönheit drängen danach, die Auferstehung des

Körpers neu zu bedenken.

Der kontrollierte Körper
Wie verstehen Männer und wie verstehen Frauen
das Leben? Wie erfahren Frauen ihren Leib, und
wie erfahren Männer ihren Leib? Bei genauerem
Hinsehen merken wir, dass die Körpervorstellungen

sich an den Körpererfahrungen derjenigen
ausrichteten, die die öffentliche und theologische
Meinung bestimmten, und das waren Männer. Der
weibliche Körper mit seinen Fähigkeiten zu gebären,

mit seinen Rhythmen, blieb belastet durch
antike Vorstellungen, zeitweilig unrein und allgemein

verführerisch, schwächer als der männliche Körper

und unzuverlässig zu sein.
Bei aller körperlichen Akzeptanz, die das

Christentum leistete - es blieb ein Misstrauen und eine
Abwehr bestehen, die sich immer wieder auf
Augustinus (t 430) berufen konnte. Diese Abwehr
musste immer wieder nach dem starken Arm der
Kirche und des Staates rufen, um diese fragwürdigen

Körper zu kontrollieren. Durchs ganze
Mittelalter zieht sich die augustinische Tradition hin,
dass die Gottesebenbildlichkeit erst da ansetzt,
«ubi sexus nullus est» - also jenseits des Körpers in
der obersten Geistspitze. Reste solchen Denkens
finden sich noch in den Argumenten für die

Verweigerung des Priesterinnenamtes der Frau. Hildegard

von Bingens (t 1179) Versuche, das «Weibliche
als Urmodell des heilen und ganzen Menschseins»

zu verstehen, werden erst in der Gegenwart wieder
gehört.

Der geschundene Körper
So blieb das Bekenntnis zur Auferstehung des

Leibes doch eine ambivalente und einseitige
Angelegenheit. Erst durch die Frauenforschung und die
Feministische Theologie wurden die katastrophalen,

Frauen in ihrer Gottesebenbildlichkeit
diskriminierenden Traditionen in der Öffentlichkeit
bekannt. Der Körper trat neu ins Zentrum der
Theologie. Aber es war nicht der reine, schöne,

integre Körper, sondern der geschundene, vergewaltigte,

ausgebeutete Körper - vor allem Körper von
Frauen, aber auch von Männern. Aus der «Erlösung

vom Leib» wurde für viele Christinnen und
Christen die Befreiung des Leibes, und das bedeu-



tet nicht nur einen Wortwechsel, sondern einen
Paradigmenwechsel mit grosser Tragweite.

Der gesellschaftlichen Analyse entsprach die
psychologische Situation: Wurde der Körper
jahrhundertelang unter der Kontrolle von Geist und
Wille gesehen, so trat nun der mündige Körper ins
Zentrum neuen theologischen Denkens. Der Körper

als Gottes gute Schöpfung, dem frau und man
nicht misstraut, sondern vertraut, mit dem wir
erfahren, in dem wir den anderen begegnen, mit dem
wir fühlen und denken. Befreiende Theologie
begann, in den gesellschaftlichen, aber auch in den

psychologisch-patriarchalen Hierarchien die Sünde

in und an der Schöpfung Gottes, in den Erniedrigten

und Beleidigten zu sehen.

Wenn wir heute über Körper sprechen, dann
sollten wir immer fragen: Ist es auch der Körper,
der gebiert, in dem Leben wächst und in dem auch
Leben sterben kann? Ist es der Körper, der nicht nur
jung, schön und dynamisch ist, sondern auch
behindert, krank und gebrechlich? Ist es der Körper,
mit dem wir lieben, den anderen begegnen, den

Alltag bewältigen, fühlen und denken? Kein
Gehäuse unseres Geistes und unserer Seele, sondern
Kraftfeld unseres Lebens? Erst wenn wir dies vor
Augen haben, können wir über eine «Auferstehung
des Lebens» sprechen.

Auferstehung als Aufstand
Die «Kraft diesseits des Todes» ist viel zu wenig
beachtet worden. Wenn wir sie nicht in unser
Ewigkeitsdenken einbeziehen, gehen wir auch an dem
Sinn der Ewigkeit vorbei. In der Befreiungstheologie

und in der Feministischen Theologie wurde

«Auferstehung» als Aufstehen und als Aufstand
verstanden. In einer Frauengruppe rätselten wir
einmal, was denn dieser schwergewichtige Begriff
«Auferstehung» uns in unserem Kampf gegen
ungerechte Strukturen sagen könnte, als eine kleine
ältere Frau aufstand und sagte: «Ich stehe auf - das

ist Auferstehung!» Aufstehen gegen Sexismus und
Rassismus, Aufstehen aus eigener Verkrümmung
und falschen Schuldgefühlen! Was traditionell als

Auferstehung verstanden worden war, geriet in den
Verdacht, eine Vertröstung auf eine bessere Welt zu
sein oder ein Narkotikum, um den Problemen der
Gegenwart zu entfliehen. Doch jetzt kam Auferstehung

in den Alltag und in die soziale Wirklichkeit
zurück!

Biblische Heilungsgeschichten gaben dafür
einen plastischen Hintergrund ab: Das Aufstehen und
das Sich-Aufrichten aus Krankheit, wie es zum
Beispiel von der Jairus-Tochter (Mt 9,25) und von der
Schwiegermutter des Petrus (Mt 8,15) ausgesagt
wird («egeirein»), ist dasselbe Wort, das für die
Auferstehung Jesu (Mk 16,6) benutzt wird. Für Elisabeth

Schüssler Fiorenza gibt es zwei Versionen von
Auferstehung im Neuen Testament: Nach der einen,
der traditionellen (männlichen), ist Jesus zum Himmel

aufgefahren und sitzt zur Rechten Gottes, und
diese Botschaft wird von den Autoritäten weiter
vermittelt. Die weibliche Version ist die, dass das Grab
leer ist, den Frauen aber gesagt wird, dass er nach
Galiläa vorausgegangen ist und sie ihn da sehen
werden. Nachfolge heisst, den Auferstandenen in
den «kleinen Leuten» und ihren Lebenskämpfen
wieder finden, wo er gegenwärtig ist.

Auch ich möchte die Hoffnung auf ein Leben in

Text stark gekürzt aus: Elisabeth Molt-
mann-Wendel/ Jürgen Moltmann:
Mit allen Sinnen glauben. Überlegungen

zur Auferstehung des Fleisches.

Stimmen der Zeit 11/2005, Freiburg i.B.,
s. 723-735.

3



einer zukünftigen Welt nicht aufgeben, wie es manche

Frauen heute tun. Sie hat Christinnen und Christen

zwei Jahrtausende lang begleitet. Sie hat ihnen
für ihre Gegenwart Mut und Stabilität gegeben und
im Tod Vertrauen und Hoffnung. Aber ich möchte
nicht mehr den Tod «als der Sünde Sold» verstehen,

was das gerade wieder entdeckte Leben seiner Fülle
und Vielfalt beraubt, was niederdrücken und
lähmen konnte und noch immer kann. Ich möchte
sehen, ob die Kraft, die uns hier heil machen will, auch

hinübergenommen werden kann in eine andere
Existenz.

Absterben und lebendig werden
Ansetzen möchte ich deshalb bei unserem Geborensein,

unserer Natalität. Es ist ein Gedanke der
jüdischen Philosophin Hannah Arendt, die anstelle

unseres «Geworfenseins» (Martin Heidegger) die

Vorstellung setzt, dass wir Geborene sind: einmalig
und einzigartig in unserer Existenz und voller
Möglichkeiten, Initiative zu ergreifen. Traditionell sind
Christen und Christinnen fixiert auf die Sterblichkeit.

Wenn wir umkehren und uns auf unseren
Anfang, unser Geborensein besinnen, kehren wir auch

zu Gottes Lust an uns und seiner Schöpfung zurück.
Das kann auch den Blick auf Tod und Ewigkeit
verändern.

Was heisst «Glauben an die Auferstehung des

Leibes»? Vielleicht heisst es, Ewigkeit in unserer
Zeit zu leben. Für mich bedeutet es: Wenn wir
aufmerksam werden auf die verwandelnden Kräfte,
die schon hier unser Leben verändern, die uns
anders sehen, fühlen, hören, schmecken lassen, die
auch die Arbeit für die Gerechtigkeit auf dieser Er-

Ehsabeth Moltmann-Wendel, 1926-
2016, war eine Pionterin der Feministischen

Theologie. Sie hat unter anderem
die Bucher «Frauenbefreiung - Biblische
und theologische Argmente», «Ein eigener

Mensch werden. Frauen um Jesus»

de begleiten, dann können wir auch erwarten, dass

solche Kräfte nicht mit unserem biologischen
Leben zu Ende sind. Wie wir hier Abgestorbensein
und Lebendigwerden, Tod und Leben, Gleichgültigkeit

und Betroffenheit, Trauer und Einsatz erleben,
so ist diese «Dynamis» Gottes, die über die Dimensionen

unseres alltäglichen Lebens hinausreicht,
auch nicht auf unser jetziges Dasein beschränkt.
Wir können dem Schöpfersein Gottes zutrauen,
dass es Energien gibt, die über unseren eigenen
Lebenshorizont hinausreichen. Vielleicht sollten wir
dafür auch die Erfahrungen von Frauen einbeziehen,

die um die - auch medizinisch - immer noch
wunderbare und geheimnisvolle Regeneration von
Körper- und Lebenskräften wissen, die oft überraschend

und stark sein können, und in denen das
Überfliessen der Energien in andere Lebensräume
erfahrbar wird. Das ist eine weibliche Erfahrung
der Schöpferkraft Gottes und auch ein Paradigma
der Passion Gottes für das Leben, die Schmerz und
Freude umfasst.

An die Auferstehung des Leibes glauben heisst
für mich: sich einzulassen auf die nie versiegende
Schöpferkraft Gottes, der Mensch, Fleisch geworden

ist; eine Schöpferkraft, die wir täglich in
unserem Körper erfahren. Es heisst, mit allen Sinnen

zu denken und zu erfahren, anderem zu begegnen
und sich Fremdem auszusetzen. Es heisst aber
auch, diesem Korper den Segen der Ruhe zu geben,
auch einmal nichts zu tun und die «Gnade des
Lebens, die Fähigkeit des Liebens anzunehmen» (Ru-
bem Alves), um uns einzuüben in die Ruhe Gottes,
die keine langweilige Stille ist, sondern erfülltes
Glück. •

und «Das Land, wo Milch und Honig
fliesst» geschrieben, zudem war sie Mit-
herausgeberm des « Wörterbuches der
Feministischen Theologie». Mit ihrem
Mann Jürgen Moltmann veröffentlichte
sie «Als Frau und Mann von Gott reden».

|4


	Glauben an die Auferstehung des Leibes?

