Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 110 (2016)

Heft: 7-8

Artikel: Glauben an die Auferstehung des Leibes?
Autor: Moltmann-Wendel, Elisabeth

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-632312

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-632312
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Elisabeth Moltmann-Wendel ( 7. Juni 2016)

Glauben an die Auferstehung des Leibes?

Korper sind uns in Schonheit und Schrecklichkeit
taglich gegenwirtig, Korper sind nicht verhiillt,
nicht verborgen, nicht mehr tabuisiert. Durch die
Medien sind wir taglich mit einer Fiille von Bildern
toter, ermordeter, ertrunkener, vergewaltigter Kor-
per konfrontiert. Konnen wir dagegen die Auferste-
hung des Leibes setzen?

Durch die moderne Industrie ist die chirur-
gische und ésthetische Verwandlung unserer Kor-
per moglich. Hat das etwas mit der Auferstehung
des Leibes zu tun? Korper lassen sich ausschlach-
ten. Korperteile sind transplantierbar. Im mensch-
lichen Korper schlummern scheinbar noch unge-
kannte Moglichkeiten, Leben zu verlingern. Auf
der anderen Seite hat eine ganzheitliche Sicht des
Menschen uns wieder klargemacht, dass der Kérper
nicht nur ein leibliches Gehause eines héher zu be-
wertenden Geistes ist, sondern ein eigenstindiges
Organ, womit wir erfahren und denken. Korper mit
ihren Schrecken, mit ihren Moglichkeiten, mit ihrer
Schonheit drangen danach, die Auferstehung des
Koérpers neu zu bedenken.

Der kontrollierte Korper

Wie verstehen Manner und wie verstehen Frauen
das Leben? Wie erfahren Frauen ihren Leib, und
wie erfahren Manner ihren Leib? Bei genauerem
Hinsehen merken wir, dass die Korpervorstel-
lungen sich an den Korpererfahrungen derjenigen
ausrichteten, die die 6ffentliche und theologische
Meinung bestimmten, und das waren Manner. Der
weibliche Korper mit seinen Fihigkeiten zu geba-
ren, mit seinen Rhythmen, blieb belastet durch an-
tike Vorstellungen, zeitweilig unrein und allgemein

verfiithrerisch, schwicher als der médnnliche Kor-
per und unzuverldssig zu sein.

Bei aller korperlichen Akzeptanz, die das Chri-
stentum leistete — es blieb ein Misstrauen und eine
Abwehr bestehen, die sich immer wieder auf Au-
gustinus (T 430) berufen konnte. Diese Abwehr
musste immer wieder nach dem starken Arm der
Kirche und des Staates rufen, um diese fragwiir-
digen Korper zu kontrollieren. Durchs ganze Mit-
telalter zieht sich die augustinische Tradition hin,
dass die Gottesebenbildlichkeit erst da ansetzt,
«ubi sexus nullus est» — also jenseits des Korpers in
der obersten Geistspitze. Reste solchen Denkens
finden sich noch in den Argumenten fiir die Ver-
weigerung des Priesterinnenamtes der Frau. Hilde-
gard von Bingens (1 1179) Versuche, das «Weibliche
als Urmodell des heilen und ganzen Menschseins»
zu verstehen, werden erst in der Gegenwart wieder
gehort.

Der geschundene Kérper

So blieb das Bekenntnis zur Auferstehung des
Leibes doch eine ambivalente und einseitige Ange-
legenheit. Erst durch die Frauenforschung und die
Feministische Theologie wurden die katastro-
phalen, Frauen in ihrer Gottesebenbildlichkeit dis-
kriminierenden Traditionen in der Offentlichkeit
bekannt. Der Korper trat neu ins Zentrum der
Theologie. Aber es war nicht der reine, schone, in-
tegre Korper, sondern der geschundene, vergewal-
tigte, ausgebeutete Kérper — vor allem Korper von
Frauen, aber auch von Mdnnern. Aus der «Erlo-
sung vom Leib» wurde fiir viele Christinnen und
Christen die Befreiung des Leibes, und das bedeu-



tet nicht nur einen Wortwechsel, sondern einen Pa-
radigmenwechsel mit grosser Tragweite.

Der gesellschaftlichen Analyse entsprach die
psychologische Situation: Wurde der Korper jahr-
hundertelang unter der Kontrolle von Geist und
Wille gesehen, so trat nun der miindige Korper ins
Zentrum neuen theologischen Denkens. Der Kor-
per als Gottes gute Schépfung, dem frau und man
nicht misstraut, sondern vertraut, mit dem wir er-
fahren, in dem wir den anderen begegnen, mit dem
wir fiihlen und denken. Befreiende Theologie be-
gann, in den gesellschaftlichen, aber auch in den
psychologisch-patriarchalen Hierarchien die Siin-
de in und an der Schopfung Gottes, in den Ernied-
rigten und Beleidigten zu sehen.

Wenn wir heute tiber Korper sprechen, dann
sollten wir immer fragen: Ist es auch der Korper,
der gebiert, in dem Leben wiachst und in dem auch
Leben sterben kann? Ist es der Korper, der nicht nur
jung, schon und dynamisch ist, sondern auch be-
hindert, krank und gebrechlich? Ist es der Korper,
mit dem wir lieben, den anderen begegnen, den
Alltag bewdltigen, fithlen und denken? Kein Ge-
hduse unseres Geistes und unserer Seele, sondern
Kraftfeld unseres Lebens? Erst wenn wir dies vor
Augen haben, kénnen wir tiber eine «Auferstehung
des Lebens» sprechen.

Auferstehung als Aufstand

Die «Kraft diesseits des Todes» ist viel zu wenig be-
achtet worden. Wenn wir sie nicht in unser Ewig-
keitsdenken einbeziehen, gehen wir auch an dem
Sinn der Ewigkeit vorbei. In der Befreiungstheolo-
gie und in der Feministischen Theologie wurde

«Auferstehung» als Aufstehen und als Aufstand ver-
standen. In einer Frauengruppe ritselten wir ein-
mal, was denn dieser schwergewichtige Begriff
«Auferstehung» uns in unserem Kampf gegen un-
gerechte Strukturen sagen konnte, als eine kleine
iltere Frau aufstand und sagte: «Ich stehe auf - das
ist Auferstehung!» Aufstehen gegen Sexismus und
Rassismus, Aufstehen aus eigener Verkriimmung
und falschen Schuldgefiihlen! Was traditionell als
Auferstehung verstanden worden war, geriet in den
Verdacht, eine Vertrostung auf eine bessere Welt zu
sein oder ein Narkotikum, um den Problemen der
Gegenwart zu entfliehen. Doch jetzt kam Auferste-
hung in den Alltag und in die soziale Wirklichkeit
zuriick!

Biblische Heilungsgeschichten gaben dafiir ei-
nen plastischen Hintergrund ab: Das Aufstehen und
das Sich-Aufrichten aus Krankheit, wie es zum Bei-
spiel von der Jairus-Tochter (Mt 9,25) und von der
Schwiegermutter des Petrus (Mt 8,15) ausgesagt
wird («egeirein»), ist dasselbe Wort, das fiir die Auf-
erstehung Jesu (Mk 16,6) benutzt wird. Fiir Elisabe-
th Schiissler Fiorenza gibt es zwei Versionen von
Auferstehung im Neuen Testament: Nach der einen,
der traditionellen (mannlichen), ist Jesus zum Him-
mel aufgefahren und sitzt zur Rechten Gottes, und
diese Botschaft wird von den Autoritaten weiter ver-
mittelt. Die weibliche Version ist die, dass das Grab
leer ist, den Frauen aber gesagt wird, dass er nach
Galilda vorausgegangen ist und sie ihn da sehen
werden. Nachfolge heisst, den Auferstandenen in
den «kleinen Leuten» und ihren Lebenskdmpfen
wieder finden, wo er gegenwirtig ist.

Auch ich mdchte die Hoffnung auf ein Leben in

Text stark gekiirzt aus: Elisabeth Molt-
mann-Wendel/ Jiirgen Moltmann:

Mit allen Sinnen glauben. Uberlegun-
gen zur Auferstehung des Fleisches.
Stimmen der Zeit 11/2005, Freiburg i.B.,

S. 723-735.



einer zukiinftigen Welt nicht aufgeben, wie es man-
che Frauen heute tun. Sie hat Christinnen und Chris-
ten zwei Jahrtausende lang begleitet. Sie hat ihnen
fur ihre Gegenwart Mut und Stabilitét gegeben und
im Tod Vertrauen und Hoffnung. Aber ich mdchte
nicht mehr den Tod «als der Stinde Sold» verstehen,
was das gerade wieder entdeckte Leben seiner Fiille
und Vielfalt beraubt, was niederdriicken und ldh-
men konnte und noch immer kann. Ich méchte se-
hen, ob die Kraft, die uns hier heil machen will, auch
hintibergenommen werden kann in eine andere
Existenz.

Absterben und lebendig werden

Ansetzen mochte ich deshalb bei unserem Geboren-
sein, unserer Natalitat. Es ist ein Gedanke der jii-
dischen Philosophin Hannah Arendt, die anstelle
unseres «Geworfenseins» (Martin Heidegger) die
Vorstellung setzt, dass wir Geborene sind: einmalig
und einzigartig in unserer Existenz und voller Mog-
lichkeiten, Initiative zu ergreifen. Traditionell sind
Christen und Christinnen fixiert auf die Sterblich-
keit. Wenn wir umkehren und uns auf unseren An-
fang, unser Geborensein besinnen, kehren wir auch
zu Gottes Lust an uns und seiner Schopfung zurtick.
Das kann auch den Blick auf Tod und Ewigkeit ver-
andern.

Was heisst «Glauben an die Auferstehung des
Leibes»? Vielleicht heisst es, Ewigkeit in unserer
Zeit zu leben. Fiir mich bedeutet es: Wenn wir auf-
merksam werden auf die verwandelnden Krifte,
die schon hier unser Leben veriandern, die uns an-
ders sehen, fiihlen, horen, schmecken lassen, die
auch die Arbeit fiir die Gerechtigkeit auf dieser Er-

Elisabeth Moltmann-Wendel, 1926—
2016, war eine Pionierin der Feministi-
schen Theologie. Sie hat unter anderem
die Biicher «Frauenbefreiung — Biblische
und theologische Argmente», «Ein eige-
ner Mensch werden. Frauen um Jesus»

de begleiten, dann konnen wir auch erwarten, dass
solche Krifte nicht mit unserem biologischen Le-
ben zu Ende sind. Wie wir hier Abgestorbensein
und Lebendigwerden, Tod und Leben, Gleichgiiltig-
keit und Betroffenheit, Trauer und Einsatz erleben,
so ist diese « Dynamis» Gottes, die {iber die Dimen-
sionen unseres alltdglichen Lebens hinausreicht,
auch nicht auf unser jetziges Dasein beschrankt.
Wir konnen dem Schopfersein Gottes zutrauen,
dass es Energien gibt, die {iber unseren eigenen Le-
benshorizont hinausreichen. Vielleicht sollten wir
dafiir auch die Erfahrungen von Frauen einbezie-
hen, die um die - auch medizinisch - immer noch
wunderbare und geheimnisvolle Regeneration von
Korper- und Lebenskriften wissen, die oft tiberra-
schend und stark sein konnen, und in denen das
Uberfliessen der Energien in andere Lebensriume
erfahrbar wird. Das ist eine weibliche Erfahrung
der Schopferkraft Gottes und auch ein Paradigma
der Passion Gottes fiir das Leben, die Schmerz und
Freude umfasst.

An die Auferstehung des Leibes glauben heisst
fiir mich: sich einzulassen auf die nie versiegende
Schopferkraft Gottes, der Mensch, Fleisch gewor-
den ist; eine Schopferkraft, die wir taglich in un-
serem Korper erfahren. Es heisst, mit allen Sinnen
zu denken und zu erfahren, anderem zu begegnen
und sich Fremdem auszusetzen. Es heisst aber
auch, diesem Korper den Segen der Ruhe zu geben,
auch einmal nichts zu tun und die «Gnade des Le-
bens, die Fahigkeit des Liebens anzunehmen» (Ru-
bem Alves), um uns einzuiiben in die Ruhe Gottes,
die keine langweilige Stille ist, sondern erfiilltes
Gliick. ®

und «Das Land, wo Milch und Honig
fliesst» geschrieben, zudem war sie Mit-
herausgeberin des « Worterbuches der
Feministischen Theologie». Mit ihrem
Mann Jiirgen Moltmann verdffentlichte
sie «Als Frau und Mann von Gott reden>.

| 4



	Glauben an die Auferstehung des Leibes?

