
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 110 (2016)

Heft: 6

Artikel: Offen, dialogisch, vielfältig : christliche Identitäten in einer
pluralistischen Welt

Autor: Strahm, Doris

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-632306

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-632306
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Doris Strahm

Offen, dialogisch,
vielfältig
Christliche Identitäten in einer pluralistischen Welt

Wahrheit ist konkret und inklusiv, nicht abstrakt und
exklusiv. Religiöser Glauben formt sich in Beziehung und
im Dialog mit anderen Religionen, nicht in Abgrenzung
von ihnen.

Kaum ein anderes Thema hat in den
letzten Jahren zu so kontroversen und
heftigen Debatten in unserer Gesellschaft

geführt wie die Folgen des religiösen

Pluralismus. Religion ist plötzlich
wieder zu einem wichtigen gesellschaftlichen

Identitätsmerkmal geworden. So

werden zugewanderte Menschen in den
letzten Jahrzehnten nicht mehr primär
über ihre nationale und kulturelle,
sondern über ihre religiöse Herkunft
definiert. Die religiöse Zugehörigkeit wird
neu zum zentralen Merkmal von Fremdheit

und zur Unterscheidungs- und
Abgrenzungslinie vom Eigenen. Besonders
deutlich wird dies aktuell in Bezug auf
Menschen muslimischer Herkunft, die
auf ihr Muslim-Sein reduziert und nicht
mehr als Individuen mit ganz
unterschiedlichen Biografien wahrgenommen
werden.

Nach dem 11. September 2001 sind
gleichsam über Nacht aus Türkinnen,
Bosnierinnen, Albanerinnen,
Pakistanerinnen Musliminnen geworden -
egal, ob sie sich als gläubig verstehen
oder nicht. Ihnen wird eine von aussen
definierte religiöse Identität zugeschrieben,

die von den einen als Bedrohung
unserer säkularen Gesellschaft und
ihren gleichstellungspolitischen
Errungenschaften und von anderen als

Bedrohung unserer christlich-abendländischen

Kultur empfunden wird. Als
Reaktion wird von vielen, auch Kirchenfernen,

plötzlich wieder von einer christlichen

Leitkultur geredet und über
christliche Werte und christliche Identität

in der Abgrenzung zum Islam diskutiert.

Für die christlichen Kirchen ist es

allerdings weit stärker die zunehmende

Individualisierung und Pluralisierung
unserer Gesellschaft, die der Frage nach
einer christlichen Identität Brisanz
verleiht. So nahmen Kirchenaustritte in den
letzten Jahren in der Schweiz markant
zu, und die Zahl der Konfessionslosen

stieg von 11,4 Prozent im Jahr 2000 auf
21,4 Prozent im Jahr 2012.

18



1. Individualisierung und Pluralisie-
rung als Merkmale unserer Gesellschaft

führen zu ganz unterschiedlichen

Glaubensformen und vielfältigen

christlichen Identitäten
In einer Studie zur christlichen
Religionslandschaft in der Schweiz, die im
Rahmen des Nationalen Forschungsprogramms

«Religionsgemeinschaften,
Staat und Gesellschaft» (NFP 58)
durchgeführt wurde, haben sich vier Typen
ganz unterschiedlicher Glaubensvorstellungen

herauskristallisiert: Die grosse
Mehrheit der Bevölkerung gehört den
«Distanzierten» an. Ihnen ist Religion
nur in bestimmten Situationen wichtig,
und ihre religiösen und spirituellen
Überzeugungen sind oft diffus. Anders
die schrumpfende Gruppe der
«Institutionellen», die etwa einen Fünftel der
Bevölkerung ausmachen: Sie sind
Mitglieder der Landeskirchen oder von
Freikirchen und gehen regelmässig zur
Kirche. Eine dritte Gruppe, die
«Alternativen», setzt auf Esoterik und alternative

Spiritualität, und eine vierte Gruppe,

die «Säkularen», ist entweder religiös
indifferent oder religionsfeindlich. Den
«Säkularen» sagen die Forscher langfristig

ein deutliches Wachstum voraus.1
Innerhalb aller vier Typen entfaltet

sich wie in anderen Lebensbereichen eine

starke Individualisierung. Dabei
stehen der individuelle Nutzen und die

persönliche Erfahrung im Vordergrund.
Das eigene Ich ist sowohl bei Gläubigen
als auch bei Ungläubigen zur zentralen
Richtschnur des Entscheidens geworden.2

Überkommene Identitätsmuster,
auch religiöse, lösen sich auf. Das eigene
Leben wird zur Aufgabe; Lebensdeutungen

müssen selber gewählt werden.
Die Vorstellung einer fixierbaren Identität,

die ein Mensch im Verlaufseiner
Lebensgeschichte ausbildet, erweist sich
zunehmend als Fiktion. Identität ist
vielmehr ein andauernder dynamischer Pro-
zess.

Religiöse Identität zeigt sich immer
häufiger als «Patchwork-Identität». Das

heisst: Glaubensformen und spirituelle
Praktiken aus verschiedenen religiösen
Traditionen werden ins eigene Leben
integriert. Dies belegt die grosse Beliebtheit

von alternativen Formen der
Spiritualität oder fernöstlicher Meditationspraxis,

aber auch der Umstand, dass es

einer Vielzahl von Kirchgängern «keine

grossen Schwierigkeiten zu bereiten
[scheint], Ideen der Reinkarnation in
ihr kirchlich geprägtes individuelles
Glaubenssystem zu integrieren»3. Massstab

für die eigene Religiosität ist nicht
Rechtgläubigkeit, nicht die Anpassung
an eine religiöse Tradition, sondern die
Übereinstimmung mit persönlichen
Erfahrungen und den eigenen religiösen
Bedürfnissen.4 Gerade Frauen erfahren
sich auf der Suche nach ihrer religiösen
Identität häufig im Spagat zwischen
Drinnen und Draussen, zwischen einer
inneren Bindung an die christliche
Tradition und dem Streben nach einer
selbstbestimmten Religiosität, die ihre
Selbstwerdung jenseits patriarchaler
Vorgaben unterstützt. Von christlicher
Identität kann heute also nicht im
Singular, sondern nur im Plural gesprochen
werden. Theologie und Kirche sollten
diesen offenen religiösen Suchbewegungen

Raum geben und sie begleiten.

2. Wenn aktuell von religiösem
Pluralismus die Rede ist, ist meist das
Nebeneinander verschiedener
Religionen gemeint
Zur Pluralisierung der religiösen Landschaft

Schweiz hat auch die Anwesenheit

von nichtchristlichen
Religionsgemeinschaften beigetragen, die durch
die Migrationsprozesse der letzten
Jahrzehnte Teil unserer Gesellschaft geworden

sind. Nebst den christlichen
Gemeinschaften, deren Zahl leicht

abgenommen hat, im Moment bei etwa
siebzig Prozent der Wohnbevölkerung
liegt und damit noch immer die grosse
Mehrheit ausmacht, umfassen die
muslimischen Gemeinschaften fünf
Prozent. Ihre zahlenmässige Grösse korre-

19



spondiert also in keiner Weise mit der
medialen und politischen Aufmerksamkeit,

die ihnen zuteil wird. Die jüdische
Glaubensgemeinschaft umfasst ca. 0,3
Prozent der Wohnbevölkerung, buddhistische

undhinduistische Vereinigungen
je 0,5 Prozent. Wenn aktuell in den
öffentlichen Debatten von religiösem
Pluralismus die Rede ist, dann ist meist die
Vielfalt verschiedener Religionen
gemeint und nicht die innerchristliche
Pluralität von Glaubensformen.

Die Vielfalt verschiedener Religionen
und das Zusammenleben von
Menschen unterschiedlicher
Glaubensgemeinschaften könnte unsere Gesellschaft

bereichern, aber vielen Menschen
macht sie Angst. Dabei ist es nicht die
Religionsvielfalt an sich, die Sorgen
macht, sondern die religiöse Gruppe der
«Muslime» und die Religion «Islam»,
wie Studien zeigen. Diese negative
Wahrnehmung des Islam, die kaum auf
eigenen Erfahrungen mit Muslimlnnen
beruht, wird massgeblich durch die

Medienberichterstattung - etwa über
den sogenannten «Islamischen Staat» -
verursacht.5 Die Bedrohungsgefühle, die
so erzeugt werden, werden auf die bei

uns lebenden Musliminnen übertragen.
Der Islam als Ganzes wird mit Gewalt
und Extremismus assoziiert. Die
dadurch ausgelösten Ängste werden von
rechts-populistischen Parteien geschürt
und genutzt, um eine fremdenfeindliche
Politik voranzutreiben, die ganz
konkrete Auswirkungen auf unsere
muslimischen Mitbürgerinnen hat. Es kommt
eine weitere Zuschreibung hinzu: Der
Islam wird als Religion dargestellt, die
Frauen benachteiligt und unterdrückt
und nicht in unsere Gesellschaft mit
ihren Gleichstellungsgrundsätzen passt.
Dieses Stereotyp, das weitgehend ebenfalls

auf Medienberichten beruht, dient
selbst manchen Linken und Feministinnen

dazu, sich kritisch gegen den
Islam als angeblich rückständige, gewalttätige

und frauenfeindliche Religion zu
positionieren.

3. Wie kann christliche Identität
angesichts der Religionspluralität
formuliert werden? Drei unterschiedliche

theologische Positionen
Wie kann man seiner eigenen religiösen
Identität treu bleiben und trotzdem
offen sein für andere religiöse Identitäten?
Was bedeutet es für unser Verständnis
von Wahrheit, dass andere Menschen
anderes und anders glauben als wir?

Traditionell haben alle grösseren
Religionen ihr Verhältnis zueinander
entweder exklusivistisch oder inklusivi-
stisch bestimmt. Das heisst: Sie haben
entweder behauptet, dass nur die eigene
Religion die Wahrheit besitze und zum
Heil führe. Oder sie haben den anderen
Religionen eine fragmentarische Wahrheit

zugesprochen, für die eigene Religion

aber die volle, den anderen
überlegene Wahrheit behauptet. «Weder eine
exklusivistische noch eine inklusivis-
tische Position vermag aber der religiösen

Vielfalt letztlich einen positiven
Sinn abzugewinnen. In beiden Fällen

ist der Unterschied zur eigenen Religion

negativ besetzt.»6

Im Christentum war über Jahrhunderte

eine exklusivistische Haltung
vorherrschend: Ausserhalb der Kirche gibt
es kein Heil. Heute ist eine solche
Haltung noch in fundamentalistischen und
vielen evangelikalen Kreisen anzutreffen.

Seit dem Vatikanum II wird in der
römisch-katholischen Kirche eine in-
klusivistische Position vertreten, und
auch die evangelischen Kirchen vertreten

mehrheitlich diese Position: Auch in
anderen Religionen seien Spuren von
Wahrheit und von authentischer religiöser

Erfahrung zu finden. Sie seien aber

von der christlichen Offenbarung
implizit immer schon umfasst, denn nur in
ihr finde sich die Fülle der Wahrheit und
Selbstmitteilung Gottes. Damit wird der
Wert der anderen Religionen an der
Übereinstimmung mit dem Christentum

bemessen.

Gegen den Überlegenheitsanspruch
des christlichen Exklusivismus und ge-

Kuhnarisches und
geistiges Wohl im Haus
der Religionen:
Austausch beim Mittagessen.

21



gen die Vereinnahmungstendenzen des

christlichen Inklusivismus wendet sich
eine dritte Position, die ihre Anfänge in
den 1970er Jahren hat. Sie will zu einer
Anerkennung der anderen Religionen
als gleichwertige Heilswege gelangen.
Dieser Ansatz wird pluralistische Theologie

der Religionen genannt. Er wird
vor allem von Theologinnen vertreten,
die im interreligiösen Dialog engagiert
sind - im Hinblick auf eine wechselseitige

Wertschätzung und einen
gemeinsamen Einsatz für Frieden und
Gerechtigkeit in derWelt. Die pluralistische
Religionstheologie vertritt die Überzeugung,

«dass sich die grossen religiösen
Traditionen der Menschheit zwar
unterschiedlich, aber prinzipiell gleichwertig
auf eine letzte transzendente Wirklichkeit

beziehen»7.

Was hat eine solche theologische
Position für Folgen für die Wahrheit des

christlichen Glaubens? Der evangelische

Theologe Reinhold Bernhardt hat

in einem Positionspapier des SEK eine
hilfreiche Unterscheidung vorgelegt.
Nämlich:

4. Es ist zu unterscheiden zwischen
der «Wahrheit Gottes» und der «Wahrheit

der Religionen»
Absolutheit kommt nur Gott zu. Und
diese absolute Wahrheit Gottes kann in
der Begrenztheit menschlicher Begriffe
und Lehren nie vollständig erfasst werden.

Die Offenbarung Gottes realisiert
sich immer in geschichtlich-religiösen
Erfahrungen, in menschlichen Denk-
und Lebensformen, die zeitlich und
kulturell geprägt und begrenzt sind.
Doch Menschen tendieren dazu, die
geschichtlichen religiösen Ausdrucksformen

mit der in ihnen erfahrenen
transzendenten Wirklichkeit Gottes
gleichzusetzen. Gott als Grund religiöser
Erfahrungen ist aber umfassender als alle
seine geschichtlichen Manifestationen.
Die Wahrheit Gottes relativiert alle
absoluten Wahrheitsansprüche der
Religionen.8

Wenn aber die Absolutheit Gottes alle

menschlichen Ausdrucksformen und
Begriffe übersteigt, dann sollten wir
offen dafür sein, dass wir in der Begegnung

mit Menschen anderer Religionen
andere Facetten der göttlichen
Wirklichkeit erkennen können. Sich offen auf
die dialogische Begegnung mit
Andersgläubigen einzulassen, geschieht dann
nicht allein aufgrund eines aufklärerischen

Toleranzpostulats, sondern aus
der Mitte der jeweiligen Religionen
heraus, da diese selbst über sich hinausweisen

auf den göttlichen Grund der
Wirklichkeit.9

5. Christliche Wahrheit ist kein Wissen

von objektiven Fakten, sondern
ein existenzielles Überzeugtsein vom
eigenen Glauben und ein Lebensvollzug

Der Wahrheits- und Geltungsanspruch
der eigenen Religion muss also auch im
Dialog der Religionen nicht aufgegeben
werden. Doch es geht nicht um einen
Absolutheitsanspruch, der sich auf eine
scheinbar objektiv beweisbare Wahrheit
stützt, sondern um ein existenzielles
Überzeugtsein vom eigenen Glauben.
Glaubenswahrheit ist nicht ein Faktenwissen

oder ein «Für-wahr-Halten» dessen,

was die Kirche lehrt. So erschliesst
sich uns die Wahrheit Jesu Christi nicht
in der Zustimmung zu den kirchlichen
Lehren. Sie erschliesst sich, indem wir
uns auf die von ihm eröffnete
Gottesbeziehung einlassen. Glaubensgewiss-
heit ist also ein existenzielles und
spirituelles Sich-Einlassen auf das Wirken
Gottes in unserem Leben - ein
Lebensvollzug.10 Das heisst, die Wahrheit des

christlichen Glaubens kann nur relational

erschlossen werden: Menschen lassen

sich auf Jesus von Nazareth und seine

Reich-Gottes-Botschaff ein und
erfahren in ihm und seiner Lebenspraxis
die «Wahrheit» bzw. den Sinn des
Lebens. Christliche Wahrheit ist also nicht
abstrakt, sondern konkret, wie Doro-
thee Solle geschrieben hat: Sie erschliesst

I 22



sich jenen, die sie erfahren und tun, das

heisst in ihrer Lebenspraxis «wahr
machen».11

6. Christliche Identität ist ein
unabgeschlossener Prozess der stets neuen

Orientierung an Jesus von Nazareth

und seiner Reich-Gottes-Praxis
Christliche Identität ist und war immer
schon keine zeitlose und wesenhafte
Grösse, sondern von Grund auf vielfältig,

offen und im Wandel begriffen. So

gab es von Anfang an keine uniforme
christliche Identität, sondern eine Plu-
ralität von unterschiedlichen Christus-
Bekenntnissen, wie die vier Evangelien
und die anderen neutestamentlichen
Schriften zeigen. Christliche Identität
bildet sich im Dialog zwischen
biblischen und christlichen Traditionen
und gegenwärtigen Erfahrungen. Dies
hat im Verlauf der Geschichte zu höchst

vielfältigen Ausformungen christlicher
Identität geführt.

Dennoch ist christliche Identität
nicht beliebig: Zentraler inhaltlicher
Bezugspunkt christlicher Identität ist Jesus

von Nazareth und seine Botschaft vom
Reich Gottes. Das heisst: Theologisch ist
christliche Identität als Prozess der
immer neuen Orientierung am biblischen
Jesus zu verstehen, an seiner Gottes- und
Menschenbeziehung, wie sie in seiner

Reich-Gottes-Verkündigung und seiner
Praxis zum Ausdruck kommt. Sie lässt

sich deshalb nie abschliessend festlegen,
sondern ist die stets neue Aktualisierung
der befreienden Reich-Gottes-Botschaft
in einem bestimmten kulturellen und
historischen Kontext. Sie vollzieht sich
daher vor allem auf dem Weg der
gelebten Nachfolge - und zwar unter den

Bedingungen der je eigenen Zeit und
Kultur. Prüfstein des christlichen Glaubens

ist, ob er im Dienste der befreienden

Reich-Gottes-Praxis Jesu steht
oder nicht, ob er das Heilsein von
Menschen fördert oder im Namen Christi

Ikonostase der
äthiopisch-orthodoxen

Tewahedo-Kirche im
Haus der Religionen.

23



zur Unterdrückung von Menschen
beiträgt. Nicht die religiöse Selbstbehauptung

durch absolute Wahrheitsansprüche
kann somit beanspruchen,

Kennzeichen wahrer Christlichkeit zu sein,
sondern die Praxis: «An ihren Früchten
werdet ihr sie erkennen.» Oder wie meine

Kollegin Manuela Kalsky schreibt:
«Nicht der Glaube an Jesus und die
Einzigartigkeit seiner Person bestimmen
dann christliche Identität, sondern der
Glaube mit ihm an ein Reich des Friedens

und der Gerechtigkeit, welches das

gute Leben für alle Menschen vor Augen
hat.»11

7. Eine dialogische Theologie
entwickeln, die christliche Identität nicht
in Abgrenzung von den anderen
Religionen, sondern in Beziehung und
im Dialog mit ihnen formt
Christliche Identität hat sich lange Zeit
in Abgrenzung zu anderen Religionen
formuliert, die als falsch oder als defizitär

gegenüber dem eigenen, einzig wahren

Heilsweg angesehen wurden. Eine
dialogische Theologie dagegen versteht
christliche Identität als relational: Sie

entsteht und ist verortet in Beziehungen
zu anderen innerhalb und ausserhalb
der eigenen Gemeinschaft. Sie formt
sich nicht in Abgrenzung zu anderen

Religionen, sondern in Beziehung zu
ihnen. Dieses relationale Verständnis von
christlicher Identität, die sich von anderen

Religionen inspirieren lässt bei der

gemeinsamen Suche nach der göttlichen
Wahrheit, wird auch von vielen
feministischen Theologinnen vertreten. Sie

nehmen wahr, dass es die Ränder sind,
das Grenzland, und nicht das dogmatische

und autoritäre (Macht-)Zentrum
der Religionen, wo sich religiöse
Traditionen entwickeln, wo Veränderungen
geschehen und Menschen mit den
Anderen jenseits der Grenzen in Kontakt
kommen. Eine solch dialogische Theologie

führt nicht nur zu einem respektvollen

Miteinander der Religionen; sie

stiftet an zu einem gemeinsamen Handeln.

Christinnen und Gläubige anderer
Religionen sind gefordert, gemeinsam
einzutreten gegen jede Form von Rassismus

und religiösem Fanatismus, gegen
Antisemitismus und Islamfeindlichkeit,
gegen Frauenunterdrückung und
Fremdenfeindlichkeit und sich einzusetzen
für eine Welt, in der alle Menschen ein
würdiges und gutes Leben führen können.

Wenn wir christliche Identität so
verstehen, wie ich es dargelegt habe, gibt es

keinen Anlass für Identitätsängste. Im
Gegenteil: In der Begegnung mit ande-

I 24



ren religiösen Erfahrungen göttlicher
Gegenwart kann sich der eigene Glaube
vertiefen und erweitern, können absolut

gesetzte Grenzen zwischen «wir» und
«sie» aufgebrochen werden auf das
göttliche Geheimnis hin, in dem wir leben
und sind und das uns alle umgreift. •

' Jorg Stolz, Judith Könemann, Mallory
Schneuwly Purdie, Thomas Englberger,
Michael Kruggeier: Religion und Spiritualität in
der Ich-Gesellschaft Vier Gestalten des (Un-)
Glaubens. Zurich 2014.
2 Vgl. ebd.
3 Karl Gabriel: Pluralisierung und Individualisierung

in Gesellschaft, Religion und Kirche, in:
Hans J. Münk; Michael Durst (Hg.), Christliche

Identität in pluraler Gesellschaft, Frei-

burg/CH 2005, 35.
4 Vgl. dazu Christoph Bochinger: Multiple
religiose Identität im Westen zwischen
Traditionsbezug und Individualisierung, in: Reinhold
Bernhardt; Perry Schmidt-Leukel (Hg.), Multiple

religiöse Identität, Zurich 2008,150-161.
5 Vgl. dazu ausführlich Gert Pickel: Religiose

Pluralisierung als Bedrohungsszenario?, in:

Katajun Amirpur; Wolfram Weisse (Hg.),
Religionen, Dialog, Gesellschaft. Analysen zur
gegenwartigen Situation und Impulse fur eine

dialogische Theologie, Munster 2015, 19-55,
bes. 26-34.
6 Perry Schmidt-Leukel: Konflikt, Toleranz,

Wertschätzung und Transformation. Vier
Formen interreligioser Beziehungen, in: Katajun
Amirpur; Wolfram Weisse (Hg.), Religionen,
Dialog, Gesellschaft, Munster 2015,132.
7 Perry Schmidt-Leukel: Gott ohne Grenzen.

Eine christliche und pluralistische Theologie der

Religionen, Gütersloh 2005, 24.
8 SEK Position 8: Wahrheit in Offenheit. Der
christliche Glaube und die Religionen, Bern

2007, 24/23.
9 Vgl. Reinhold Bernhardt: Pluralistische Theologie

der Religionen, in: Peter Schreiner; Ursula
Sieg u.a. (Hg.), Handbuch interreligioses
Lernen, Gütersloh 2005,176.
10 Vgl. Wahrheit in Offenheit. Anm 8, 22.
11 Vgl. dazu Dorothee Solle: Politische Theologie,

Stuttgart 1982, 83.
12 Manuela Kalsky: Vielfalt umarmen.
Überlegungen zur Transformation christlicher Identität,

in: Doris Strahm, Manuela Kalsky (Hg.),
Damit es anders wird zwischen uns. Interreligioser

Dialog aus der Sicht von Frauen, Ostfildern

2006, 68.

Doris Strahm, "'1953,

Dr. theol., freischaffende

feministische Theologin

und Publizistin,
Mitgrunderin und
Vizeprasidentin des

Interreligiosen Think-
Tank: www.interrel-
thinktank.ch

Der Text ist eine leicht
bearbeitete Version
des Vortrags an der

SEK-Frauenkonferenz
vom 14. Marz 2016 im
Haus der Religionen
in Bern. Eine erweiterte

Fassung ist zu
finden auf:

www. doris-strahm.ch

Das Haus der Religionen durch die
Linse: Zur Fotostrecke in diesem Heft

Räume sind nicht einfach da. Sie werden
von Menschen geschaffen. Indem wir
einen Ort in bestimmter Weise gestalten
und bezeichnen, legen wir fest, was darin

(nicht) getan werden soll. Und
indem wir entsprechend handeln,
(reproduzieren wir die Raumbedeutung. Es ist
also die Praxis auf der einen Seite und
mentale sowie symbolische Repräsentationen

im Sinne von Vergegenwärtigungen

andererseits, die in Wechselwirkung

Raum hervorbringen.
Was heisst das in Bezug auf das Haus

der Religionen in Bern? Der Name sowie
die Architektur der Räume repräsentieren

einen Ort verschiedener
Glaubensgemeinschaften, die unter einem Dach
mit- und nebeneinander agieren. Dieses

Handeln wiederum festigt die
Raumrepräsentation. Mehr noch: Es sind die
unterschiedlichen Praktiken und Bedürfnisse

der beteiligten Personen, die

überhaupt die Idee eines solchen Hauses

Wirklichkeit werden lassen, immer wieder

neu.
Die vorliegende Bildstrecke ist

Ausdruck meiner persönlichen Raumwahrnehmung

während eines Rundgangs im
Haus der Religionen, zusammen mit
meinem Redaktionskollegen Matthias
Hui. Es war weniger das Offensichtliche
wie Buddhastatuen oder Rituale und
Akteurinnen, das meinen Blick anzog.
Viel eher interessierte mich das scheinbar

Nebensächliche, leicht zu Übersehende

- immer geleitet von der Frage:
Welche Bezüge werden zwischen Innen
und Aussen, Oben und Unten geschaffen?

Lea Burger

I 25


	Offen, dialogisch, vielfältig : christliche Identitäten in einer pluralistischen Welt

