
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 110 (2016)

Heft: 6

Artikel: Mit Bodenhaftung und Zugehörigkeit : auf der Suche nach einem Modell
des Miteinander im Haus der Religionen in Bern

Autor: Haas, Hartmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-632305

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-632305
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Prinzip Bodenhaftung
Dies ist unsere Basis, dieser
Grundgedanke hat sich bis heute bewährt,
veranschaulicht in unserem Logo seit 2002:
Die Figur in der Mitte unseres Signets
stellt den Menschen dar, der sich zur Erde,

zum Mitgeschöpf und zum Himmel
hin ausstreckt, um die Geheimnisse des

Lebens zu erfassen. Wir möchten damit
alle ansprechen, die Anteil nehmen am
gemeinsamen Nachdenken über
grundlegenden Respekt zwischen den
Menschen. Nach beiden Seiten hin erstrecken

sich die Zeichen der in unserem
Verein aktiven Religionen: Zu Beginn
waren es Islam, Christentum, Hinduismus,

Bahai, Judentum, Buddhismus.
Diese Reihe ist erweiterbar, wie wir es

mit der späteren Aufnahme der Sikh
und der Aleviten getan haben. Nicht der
Himmel verbindet uns dabei, sondern
die dünne Linie, auf der die Zeichen
angeordnet sind. Die handgezeichnete,
brüchige und unfertige Linie ist wie der

gemeinsame Flur in einem Wohnblock,
die Strasse, an der wir wohnen, die Wege
zur Schule oder zur Arbeit, die wir
gehen. Die Linie stellt auch die dünne Kru-

Hartmut Haas

Mit Bodenhaftung und
Zugehörigkeit
Auf der Suche nach einem Modell des Miteinander im
Haus der Religionen in Bern

Am 13. März wurde dem Haus der Religionen - Dialog
der Kulturen der Herbert-Haag-Preis 2016 verliehen.

Aus diesem Anlass skizziert Hartmut Haas, Pionier des

Hauses und dessen Leiter bis 2014, Antworten auf
grundlegende Herausforderungen an das Selbstverständnis.

ste unseres zwar wunderschönen, aber
so fragilen und verwundeten Planeten
Erde dar.

Doch bleiben wir mit dem, was wir
als <Dialog von Religionen und Kultu-
ren> beschreiben, nicht zu vage? Genügt
ein Leer- oder Offenlassen von Horizont
und Himmel, um unser Miteinander zu
begründen?

Das Prinzip Abraham
Diesen Gedanken hatte ich schon in den

siebziger Jahren bei Dom Helder Cäma-
ra aufgenommen. Er spricht in Fragen
von Friede und Gerechtigkeit von einer
<abrahamitischen Minderheit), die in
allen Weltanschauungen zu finden sei.

11



Nicht nur bei Juden, Christen und
Muslimen gebe es solche mutigen Frauen
und Männer, die wie Abraham
aufzubrechen wagen, um gerechte Verhältnisse,

neue Solidarität und Frieden zu
schaffen.2 In anderen Modellen wird
Abraham als Gestalt gesehen, die eine Brücke

schlagen kann zwischen Hebräischer

und Christlicher Bibel sowie dem
Koran. Sie sprechen von einer die
Buchreligionen vereinenden abrahamitischen
Ökumene, die auch offen sei für
Religionen, die nicht in diese Traditionslinie
gehören.3

Das Prinzip Weltethos
Wir haben selbstverständlich das

sachkundig und umfassend erarbeitete «Projekt

Weltethos» von Hans Küng auf dem
Radar. Diese Stimme, auf die wir intensiv

hören, wird uns in ihrer Fokussie-

rung auf die ethischen Aspekte globalen
Handelns weiter begleiten.4

Das Prinzip exklusiver, inklusiver
oder pluralistischer Religion
Wir kennen die von Perry Schmidt-Leu-
kel entwickelten, differenzierenden
Begriffe eines exklusiven (nur bei meiner
Religion ist Wahrheit), inklusiven (bei
anderen ist vielleicht auch etwas wahr)
oder pluralistischen (meine und deine

Religion könnte wahr sein) Verständnisses

von Religion.5 Sie verschaffen
einen grossen intellektuellen
Erkenntnisgewinn; die emotionalen Faktoren
scheinen mir hingegen zu kurz zu kommen.

In diesen Kontext gehören auch
die Arbeiten zum interreligiösen Dialog
von Reinhold Bernhard.6

Die vier Stufen des Dialogs
Das Zweite Vatikanische Konzil, welches
für die Katholische Kirche auch neue
Formen der Begegnung zwischen den

Religionen zum Ergebnis hatte, entwickelte

vier Ebenen des Dialogs zwischen
Menschen verschiedener Religionen.7
Erstens den Dialog des Alltags, der sich
aus dem täglichen Zusammenleben,

zum Beispiel in einem Mietshaus, ergibt.
Zweitens den Dialog des Handelns, der
aus dem Zusammenwirken für
Menschen in Not entsteht. Drittens den Dialog

des theologischen und wissenschaftlichen

Austauschs, der an die dazu

befähigten Expertinnen in Bildungs-
Institutionen delegiert ist. Schliesslich viertens

den Dialog des spirituellen
Austauschs, der eine entsprechende
Vorbereitung, Einübung und Begleitung
benötigt, gewissermassen priesterliche Obhut

voraussetzt. Dieses Modell lässt viel
Raum für überraschende Prozesse.

Manchmal habe ich aber den Eindruck,
es handle sich um eine Art Kastensystem,

welches den Laien kleine Freiheiten

garantiert, andererseits aber dem geistigen

und geistlichen Personal jene Refu-

gien sichert, bei denen es ernsthaft um
die Sache der eigenen Religion geht. Der
<Dialog der Religionen) darf aber nicht
den Expertinnen oder einer Priesterkaste

vorbehalten bleiben.

Das Prinzip Wahrheit
Zumindest von Kirchen im
deutschsprachigen Raum gibt es zahlreiche
Stellungnahmen und Positionspapiere zum
interreligiösen Dialog, die am schrecklichsten

Punkt europäischer Geschichte
ansetzen, der Zeit des Naziterrors und
der systematischen Vernichtung
insbesondere jüdischen Lebens. Ihr Ansatz
für das Gespräch mit Andersdenkenden,

insbesondere mit dem Judentum,
ist zumeist demütig, bittend und will ein
neues Kapitel in den Beziehungen
zwischen Juden, Jüdinnen und Christinnen,
aber auch mit den anderen Religionen
aufschlagen.8

Wenn dieser Aspekt des Versagens
ausgeblendet oder vernachlässigt wird,
landen christlich geprägte Dokumente
schnell wieder in einem merkwürdigen
Fahrwasser abgehobener Erkenntnis
über den Besitz von Wahrheit und
rechtem Glauben. Das klingt selbst in
Texten noch etwas sonderbar, die ich
persönlich schätze, wie zum Beispiel

12



«Wahrheit in Offenheit» des Schweizerischen

Evangelischen Kirchenbundes
(SEK).9 Dort heisst es im Vorwort: «Der
christliche Glaube gründet in der
Gewissheit, dass sich Gott in Jesus Christus
wahrhaftig zu erkennen gegeben hat (Mt
14.33. Joh 1,17 u.a.). Er lebt aus dieser

Wahrheit, bringt sie in Glaubensbekenntnissen

zum Ausdruck und macht
sie zum Gegenstand theologischen
Nachdenkens. Die Wahrheit des christlichen
Glaubens wird als unbedingte Gewissheit

erfasst, denn sie bezieht sich aufeine
Wahrheit, die in Gott selbst gründet.»

Immerhin bleibt es bei diesem einen
dogmatisch Satz, der gleich ein starkes

Korrektiv erhält: Die Positionsbestimmungen

«wollen die Diskussion nicht
beenden, sondern eröffnen. Sie sind
bestreitbar und laden zur eigenen
Urteilsbildung ein». Das SEK-Positionspapier
aus dem Jahr 2007 hebt sich erfreulich
deutlich ab von dem bereits im Jahr 2003
erschienenen Dokument «Christlicher
Glaube und Nichtchristliche Religionen»

der Evangelischen Kirche in
Deutschland (EKD).10 Inzwischen hat
die EKD dieses Dokument <fortgeschrie-
ben>, wie die Positionsveränderung
verhüllend bezeichnet wird. Nun wird ein
<plurales Verständnis) von Religion
betont, welches das Wahrheitsverständnis
anderer Religionen nicht angreifen will.11

All die genannten - und ungenannten

- Modelle scheinen mir nicht
passend genug, um unser Miteinander hier
im Haus der Religionen und andere

interreligiöse Erfahrungen zu beschreiben.

Ich skizziere deshalb ein weiteres
Modell, das mir hilft, die eigene
Beheimatung in meiner Religion neu zu
sehen und besser zu verstehen.

Das Prinzip Erinnerung und Zugehörigkeit

Dieses geht auf den Begriff <Community
of Memory>, die Erinnerungsgemeinschaft,

zurück, der vom US-amerikanischen

Soziologen Robert Bellah
geformt wurde.12 Bellah sieht in den

Religionen eine Alternative zur rasch
voranschreitenden Individualisierung
unserer Gesellschaft, die bei aller
gewollten und gewünschten Freiheit
Menschen vereinsamen lässt. Die
Orientierungslosigkeit führe zu relativ oberflächlichen

kollektiven Phänomenen rund
um Modetrends, Star- und Sternchenkult,

Lebensstilpraktiken oder das
Zusammenbasteln von Patchwork-Reli-
gionen ohne Tiefgang.

Unter einer Erinnerungsgemeinschaft
versteht Bellah Menschen, die ein soziales

Ökosystem teilen. Als Individuen
verfolgen sie ein nützlichkeitsorien-
tiertes, kalkuliertes Handeln, leben dabei

aber gleichzeitig in <Erinnerungs-
gemeinschaften>, in Traditionen und
Bräuchen, einbezogen in <angeerbte> Lo-
yalitäts- und Verpflichtungsmuster, und
gerade in diesen Erinnerungsgemeinschaften

würden sie ihre Identität
ausbilden. Die soziale Wirklichkeit bildet
dabei ein unauflösliches Geflecht von
Wechselbeziehungen zwischen überlieferten

Wertesystemen und Erkenntnissen

sowie den Anforderungen, die
aktuell am Arbeitsplatz und dem
gesellschaftlichen Leben gegeben sind.13

Dieser Gedanke eröffnet meiner
Meinung nach einen vielfältigen Zugang zu
Religions- und Konfessionsgruppen
sowie anderen, sich aus der Geschichte
speisenden Gruppierungen und Quellen.

Dabei geht es nicht um ein einziges
Prinzip der Wahrheit oder des
rationalen, aufgeklärten Denkens. Es geht
um den Horizont unserer eigenen
Erkenntnis, um all das Gefühlte und
Gespürte seit unseren frühen Kindheitstagen,

um Rhythmen und Rituale, Feste

und Feiern, die unser Leben prägten. Es

geht um unser Wissen der Zugehörigkeit

zu einem ganz bestimmten,
unverwechselbaren Kontext von Menschen,
Weisheiten und gemeinschaftlicher
Erfahrung. Es existiert ein «Ressourcen-

Topf», aus dem wir überall schöpfen
können, der wie ein unsichtbarer Quell-
fluss oder ein Trockental mit aller Wüs-

13



tenerfahrung durch unser Leben fliesst.

Wir verfügen über ein Wissen darum,
zugehörig zu sein zu Menschen, die wir
verehren oder die wir hassen oder
zumindest ablehnen lernten, die uns sehr
lieb oder unterdessen egal sind; sie

existieren heute an unserer Seite oder als

Figuren aus unserer Erinnerungsgeschichte.

Wenn wir davon ausgehen, dass jede
und jeder von uns - selbst in Streit und
Auflehnung, am seltensten vielleicht in
plumper Anpassung - in dieser Weise

geformt wurde und wir heute auch
deshalb an diesem Ort «Haus der Religionen»

zusammenfinden, dann können
und müssen wir uns zugestehen: Wir
dürfen <ohne Angst verschieden sein>.14

Solches Denken fokussiert sich nicht
allein auf die richtige Erkenntnis oder
Einsicht oder Wahrheit; es eröffnet
vielmehr Räume, in denen sich sowohl das

Eigene wie auch das Fremde darstellen,
vorstellen und erfahrbar werden lassen.

Dabei scheint mir wichtig zu sein,
diesen Prozess in die Verantwortung der
Communities, der Gemeinschaften, der

Gruppen, der Religionen und ihrer
Konfessionen zu geben. Sie sollten die
erforderliche Unterstützung durch
Wissenschaft und Forschung zu Rate ziehen
und sich deren Analyse, historischen
Erkenntnissen und kritischen Beurteilungen

stellen. Doch authentisch kann
auch eine Gemeinschaft nur dann sein,

wenn sie für sich selbst spricht und aus
sich selbst heraus formuliert, was zu
ihrem Wesen unbedingt gehört.

Raum für Mythen und Wahrheit
In den Räumen jeder dieser
Erinnerungsgemeinschaften muss das
(Mysterium) der eigenen Gotteserkenntnis
Platz haben - auch so, dass die Gemeinschaft

dabei die für sie bestimmenden
Unterscheidungen oder Gegensätzlichkeiten

zu anderen Religionen und
Weltanschauungen beschreibt und definiert.
Wir gehen davon aus, dass es für den in
seiner Tradition beheimateten Men¬

schen eine innere Logik und Erkenntnis
gibt, die sich aus der Summe vieler
einzelner Faktoren ergibt. Sie ist ihm Wahrheit,

Weisheit und Motor, die ihn
befähigt, mit Seinesgleichen, aber auch

mit den Meinungen der anderen, mit
der Welt ausserhalb seiner selbst in
Kontakt zu treten. Sie erklärt ihm die
Welt, sie gibt ihm den Platz, den er sucht
und braucht. Sie verortet ihn in Raum
und Zeit und gibt ihm Schutz und Halt
im Getümmel von Meinungen und
Anschauungen.

Raum für das Erkennen eigener
Vielfalt
Glauben und Wahrheit gilt es zu formen
aus der Vielfalt dessen, was dem in seiner

Tradition beheimateten Menschen
an Glaubenssätzen und Glaubensüberlieferungen

angeboten wird. Innerhalb
einer Religionsgemeinschaft gibt es

Konfessionen und unterschiedliche
Richtungen mit Differenzen und
Unterscheidungen auch in der Erkenntnis
von <Glaubenswahrheiten>. Mir persönlich

hilft es zu verstehen, warum es

wichtig ist, dass es meine Kirche gibt.
Wegen ihres eigenen Bekenntnisses,

wegen der Gottesdienste und Liturgien
braucht es sie nicht mehr - alles gibt es

längst in angemessener Form in anderen

Kirchen der Ökumene. Die Herrn-
huter braucht es wegen ihrer
spezifischen Geschichte als Brüder-Unität,
wegen der Ersten Reformation in
Mitteleuropa von Jan Hus, es braucht sie

wegen ihrer Gestalten wie Johann Arnos
Comenius und seinen Gedankenwelten,

wegen des Grundgedankens der Solidarität

als Kern christlicher Mission. Dies
können nur wir selbst weitergeben,
weitervermitteln und dafür einstehen.

Raum zur Pflege des eigenen Kultus
Was innerhalb einer Gemeinschaft zu
den unverzichtbaren Glaubensüberzeugungen

gehört, ist für Aussenstehen-
de nicht rational zu erfassen. Dafür
braucht es neben der Praxis des alltäg-

14



liehen und festtäglichen Glaubens eigene,

nur von den Gemeinschaften selbst

zu leistende Unterweisungen,
Einübungen und Vertiefungen. Sie sind ihre
ureigene An-gelegenheit.

Austausch über Inhalte und Methoden

der Vermittlung kann es allerdings
sehr wohl geben. Er kann zur Korrektur
und Bereicherung der eigenen Praxis
fuhren. Es wäre zu wünschen, dass dabei
auch der Respekt vor andern Überzeugungen

gelehrt und vertieft wird und
Unterweisung nicht ideologische
Abschottung bedeutet.

Raum für überprüfbare Geschichte
Der grösste Teil einer Religion - daran
wird man wohl feststellen können, ob es

sich um eine <Weltreligion> handelt -
besteht aus überprüfbaren historischen
Fakten. Wann eine Religion entstanden
ist, wie sie sich herausgebildet hat, welche

Ideen sie weiterzugeben sucht,
durch welche Figuren, politischen und
gesellschaftlichen Ereignisse sie geprägt
wurde, welche Richtungskämpfe, Nie¬

derlagen oder Erfolge sie zu bewältigen
hatte, ist überprüfbar, ist Teil des

Menschheitserbes und gehört ganz
bestimmt nicht nur in die Hände von
religionsspezifischem Lehrpersonal. Es wird
für unsere globalen Dörfer ganz wesentlich

sein, dass an den Schulen, Universitäten

und weiteren Ausbildungsstätten
ein faires Sachwissen von Religionen
vermittelt wird. Dabei soll nie auf einer
«schiefen Ebene» die eigene Herkunftsreligion

als überlegen und andere als

unterlegen dargestellt werden.

Raum für Darstellung von Kultur
Religionen haben Spuren hinterlassen.
Sie wirken sich aus in Architektur und
allen Formen der Kunst, sei es Musik,
Tanz, Theater oder Malerei. Manche
Darstellungen von Religion wurden
vom Kulturbetrieb vereinnahmt
(Johann Sebastian Bach, bedeutende
sakrale Bauten). Auch in der zeitgenössischen

Kunst sind Werke, etwa ein Film
oder ein Theaterstück, oft tief geprägt
von religiösen Motiven. Sie fussen in

I 15

Himmelwärts
Gotisches Rippengewolbe
neu interpretiert, links

Kupferrohre der Orgel
in der Kirche im Haus
der Religionen



Endzeitvisionen oder transportieren
biblisch/religiös geprägte Ideen von Frieden

und Unfrieden, Ungerechtigkeit
und Recht, Gut und Böse.

Raum für ethische Konzepte
Zu jeder Religion gehört die Vorstellung
von gutem, in Verantwortung für die
Nächsten gestaltetem Leben. Diese
Konzepte sind befragbar. Auch sie haben eine

Geschichte, die zu unterschiedlichen
Interpretationen führt, zu Anpassungen
und Abwandlungen. Wie findet in
unterschiedlichen Formen die (Gutheis-

sung der Welt>15 statt? Wie stellt sich eine
Gemeinschaft das Zusammenleben der

Völkergemeinschaft vor? Was führt über
die <Goldene Regeb hinaus zu einem
verbindlichen Teilen von Ressourcen, zu
Frieden, Gerechtigkeit und verantwortlichem

Handeln gegenüber Natur und
Mitwelt? Hier dürfte es sehr wohl einen
Wettstreit zwischen den Religionen und
Weltanschauungen um die besten Ideen

geben - und um die besten Resultate bei
deren Umsetzung.

Raum für Gegenwart und Zukunft
Ich gebe es gerne zu: Auch das Modell
der «Erinnerungsgemeinschaft» von
Bellah ist nicht ganz befriedigend. Das
Gewicht liegt zu sehr auf dem Vergangenen,

Gewesenen, während wir heute zu
leben haben und verantwortlich sind für
das, was zukünftig sein wird. Deshalb
gehe ich versuchsweise statt von der
Erinnerungsgemeinschaft vom Gedanken
der «Zugehörigkeit» aus. Die Zugehörigkeit

umschliesst all das, wovon hier
die Rede war. Sie besagt aber auch, dass

ich das, was ich bin, jetzt in der Gegenwart

bin, in der Zuordnung zu
Menschen, die mein Denken und Weltbild
mehr oder weniger teilen - oder es

zumindest nachvollziehen können.
Mein Wissen um Zugehörigkeit steht

nicht am Ende der Geschichte von
«Erinnerung», sondern zwischen dem, was

war und dem, was noch folgen wird.
Zugehörig bin ich also auch in die Zukunft

hinaus, die mich in der Gegenwart
mitverantwortlich macht für das, was
einmal sein wird. Das Vergangene kann ich
nicht ändern; ich kann es betrachten
und daraus meine Schlüsse ziehen. Heute

mögen wir unbedeutende Individuen
sein; von der Zukunft her gesehen,
könnte sich mit uns entscheiden, woran
die kommende Welt erkranken oder
genesen wird.

Das Prinzip Bodenhaftung und
Zugehörigkeit
Fasse ich nun den Gedankengang
zusammen, so fügt sich unser Prinzip
(Bodenhaftung) in der Realität'6 unseres
Lebensalltags sehr gut zusammen mit
dem Modell von (Zugehörigkeit), welche

sich aus gemeinschaftlich geformter
Erinnerungsgeschichte speist, um damit
jetzt und in Zukunft das Leben zu meistern.

Die Verbindung zwischen Zugehörigkeit

und Bodenhaftung ermöglicht
dabei der gemeinsame Berührungsraum,

den wir bewusst mit der Verwirklichung

des (Hauses der Religionen) und
seinem Bereich (Dialog der Kulturen)
geschaffen haben. Er bildet aber nichts
anderes ab als die Wirklichkeit von Dörfern

und Städten, Arbeits- und
Freizeitorten, Terminals von Bahnhöfen
und Flughäfen, aber auch Kinderhorten
und Spitälern bis hin zu den letzten Orten

unserer Bestimmung, den Friedhöfen.

Bis dahin haben wir miteinander
auszukommen. Hier, im gemeinsamen
Haus, erproben wir es.

Der Gedanke der (Zugehörigkeit)
erklärt, weshalb die Offenheit gegenüber
dem Himmel, den transzendenten
Möglichkeiten, sich über den Alltagskram
hinaus in den Raum von Geschichte und
Zukunft hinein zu denken, bestehen
bleiben muss. Er erfährt dann seinen tiefen

Sinn, wenn wir aus unseren Traditionen

und Gedankengebäuden heraus

jene Kräfte und jenen Geist entfalten, die
dem Frieden und dem Miteinander
dienen, wenn wir die Welt also gerade we-

16



gen ihrer überwältigenden Vielfalt als

Einheit denken.
Genau deshalb bestärken wir einander

in unserer je eigenen Herkunft und
Verwurzelung. Weil das für das
Zusammenleben Notwendige und Gute uberall
zu finden ist und es aus den jeweiligen
Traditionen heraus ins Spiel des Lebens

gebracht werden soll, unterstützen wir
einander. Unsere heiligen Mütter und
Väter, unsere Vorbilder und unsere
Lebenshoffnungen werden zu unserer
Begleitung auf dem gemeinsamen und
gleichzeitig unterschiedenen Weg.
Johann Arnos Comenius (1592-1670) sagt
dazu:

«Der menschlichen Erhabenheit sind
drei, die der menschlichen Seele eigen
sind: der Verstand, der nach den Dingen
forscht; der Wille, der dem Guten nachjagt;

und endlich der Antrieb zum Handeln,

der durch die Fähigkeiten ermöglicht

und geregelt wird. Aus der Sehnsucht
nach dem Guten entspringt die Religion.
Lasst uns nun sehen, welches die Zweige
sind, aus denen Wurzeln spriessen und
die Früchte tragen.»17 •

' Siehe die Darstellung u.a. auf der Homepage
www.haus-der-religionen.ch, oder in. Hartmut

Haas (Hg.): <gegenwartig noch nicht fertig,
Haus der Religionen - Dialog der Kultureh>,
Bern 2012, S. 3.
2 Dom Helder Cämara: Die Wüste istfruchtbar.
Graz, Wien, Köln 1972.
3 Franz-Josef Kuschel: Streit um Abraham.
Was Juden, Christen und Muslime trennt - und
was sie vereint Dusseldorf 20014; www.haus-
abraham.de, Stuttgart; Europaisches Abrahamisches

Forum, www.zuercher-lehrhaus.ch.
4 www.weltethos.org; Hans Kung: Projekt
Weltethos München 2003; ders. (Hg.): Die heiligen

Schriften der Welt. München 2005.
3 Perry Schmidt-Leukel: Gott ohne Grenzen.

Eine christliche und pluralistische Theologie der

Religionen Gütersloh 2005. Siehe auch Reinhold

Bernhard / Perry Schmidt-Leukel: In-
terreltgiose Theologie Chancen und Probleme.

Zurich 2013.
6 Reinhold Bernhard u.a.: Beitrage zu einer
Theologie der Religionen (Reihe). Theologischer

Verlag Zurich; siehe Anm. 8.
7 Papstlicher Rat fur den interreligiosen Dialog:

Überlegungen und Orientierungen, Mai
1991. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz

Bonn 1991.
8 Siehe u.a.: Friedrich-Wilhelm Marquardt-
Von Elend und Heimsuchung der Theologie.

Prologemena zur Dogmatik. München 1988
9 Reinhold Bernhard: Wahrheit in Offenheit
Der christliche Glaube und die Religionen. SEK

Positionen 8, Bern 2007.
Christlicher Glaube und nichtchristliche

Religionen. Theologische Leitlinien. Em Beitrag der
Kammer fur Theologie der Evangelischen Kirche

in Deutschland, Hannover 2003
" Christlicher Glaube und religiose Vielfalt in
evangelischer Perspektive Ein Grundlagentext
der Evangelischen Kirche in Deutschland
EKD, Gütersloh 2015.
12 Robert Bellah: Gewohnheiten des Herzens
Individualismus und Gemeinsinn in der
amerikanischen Gesellschaft. Köln 1987
13 Nach Peter Ulrich Merz-Benz, in: Martina
Low: Vielfalt und Zusammenhalt. Kongress fur
Soziologie Bochum und Dortmund 2012.
14 Peter Nick: Differenzerfahrung und Identi-
tatskonstruktionen Frankfurt 2003.
13 Der Begriff geht auf Manfred Josuttis zurück,
der den Sinn von Religion, Ritual, Fest und
Feier so zusammenfasst In Manfred Josuttis:

Der Weg ms Leben. Eine Einführung in den

Gottesdienst auf verhaltenswissenschaftlicher
Grundlage. München 1991.
16 Wie unkompliziert em Dialog der Religionen

auch von Theologinnen begründet werden

kann, wenn man die Alltagsrealitat zum
Ausgang nimmt: «Wir leben seit einigen Jahren

in einer multirehgiosen Gesellschaft. Die

Frage lautet deshalb nicht mehr, ob wir mit
Angehörigen anderer Religionen zusammen
leben wollen, sondern wie wir das Zusammenleben

gut, konstruktiv und friedvoll gestalten
können». Albert Rieger, (Hg.)- Begegnung und

Dialog der Religionen Eine Standortbestim-

mung der Reformierten Kirchen Bern-Jura-So-
lothurn. Bern 2010.
17 Franz Hofmann, (Hrsg.) Jan Arnos Komens-
ky. Allgemeine Beratung über die Verbesserung
der menschlichen Dinge. Panegersia, Alles

durchdringender Weckruf. Berlin (Ost) 1970

Hartmut Haas, *1949,

bis zum Ruhestand

Geschaftsleiter Verein

Haus der Religionen
und Pfarrer der Herrn-
huter Kirche Gemeinsam

mit seiner Frau
Friederike in Sud- und
Norddeutschland,
Palästina, Basel und
Bern tatig vier erwachsene

Kinder, lebt in
Schwarzenburg

hartmut.haas@

gradwegs.ch

17


	Mit Bodenhaftung und Zugehörigkeit : auf der Suche nach einem Modell des Miteinander im Haus der Religionen in Bern

