
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 110 (2016)

Heft: 6

Artikel: Für die Jungen ist das Haus der Religionen eine Selbstverständlichkeit :
Interview

Autor: Hui, Matthias / Jeyakumar, Vasanthamala / Tharmalingam, Sasikumar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-632304

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-632304
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Wege-Gespräch von Matthias Hui mit
Vasanthamala Jeyakumar und Sasikumar Tharmalingam

Für die Jungen ist das
Haus der Religionen eine
Seibstverständ I ichkeit

Ein Gespräch über Berner Hindu-Priesterinnen, gemeinsame

Lernprozesse und die Vision eines Hauses der

Religionen im kriegsversehrten Sri Lanka

Der l. Februar 2015 könnte sogar in die
Geschichtsbücher des Hinduismus
eingehen: Hier im Shiva-Tempel im Haus
der Religionen wurden Sie gemeinsam
mit Kolleginnen zur Priesterin geweiht.
Was bedeutete Ihnen dieses Ereignis?

Vasanthamala Jeyakumar: Es bleibt
für mich bis heute ein ganz besonderer
Tag. Seit längerer Zeit war ich von meinen

Kolleginnen im Haus der Religionen,

aber auch weit darüber hinaus,
immer wieder gefragt worden: Gibt es

keine Priesterinnen in Hindu-Tempeln?
An diesem Tag erhielten wir vier Frauen,
die geweiht wurden, eine neue Rolle und
Position, die sich seither als sehr wichtig
erwiesen hat für die ganze Gemeinschaft,

die hier mit uns betet.
Sasikumar Tharmalingam: Der Kontext

Haus der Religionen war für diesen
Schritt wichtig. Denn wir Leiter des

Tempels mussten den Entscheid ja auch
intern kommunizieren und im
Gespräch mit der tamilischen Gemeinschaft

viele Fragen klären. Dass sie diesen

Schritt akzeptieren konnte, brauchte
Zeit und war nicht einfach. Insbesondere

für viele Frauen war es aber ein Durchbruch.

Früher trauten sich manche
Frauen nicht, ihre persönlichen
Probleme mit uns zu diskutieren. Der Kontakt

und die Offenheit uns gegenüber
war ihnen vielleicht peinlich. Nun
haben sie ihren Platz.

Vasanthamala: Die Pioniere unseres
Shiva-Tempels, fünf Männer, haben die
Frage des Priestertums von Frauen sehr
ernst genommen. Meine Kolleginnen
und ich hatten schon sehr lange mit
diesem Männerteam zusammengearbeitet,
kleine Aufgaben übernommen und ihre
Tätigkeit als Priester genau beobachtet.
Schritt für Schritt wurde klar, dass wir
diese Funktion ebenfalls übernehmen
wollten, bis wir die Frage schliesslich
offen thematisierten - und es hat geklappt.

Das Frauenpriestertumgibt es in der
katholischen Kirche oder in den
muslimischen Gemeinschaften noch nicht.

I«



Wie ist das im Hinduismus, gibt es
andere Beispiele?

Sasikumar: Wir haben auch in Sri
Lanka fünfzehn Frauen zu Priesterinnen
ausgebildet. Aber sie sind noch nicht in
dieser Rolle tätig. Priesterinnen gibt es

aber sonst aufder ganzen Welt noch keine;

hingegen gibt es religiöse Meisterinnen,

aber sie haben eine andere Funktion.

Ist die Priesterinnenweihe ein Schritt in
einem breiteren Kampfum Gleichberechtigung

im religiösen, aber auch im sozialen

Leben?
Vasanthamala: Eine gute Frage. Für

mich stellte Priesterin zu werden eigentlich

keine grosse Schwierigkeit dar. Aber
in der Gesellschaft ist Gleichberechtigung

für mich persönlich als Frau
schwierig. Das betrifft ja nicht nur uns
Tamilinnen. Für Fortschritte benötigen
wir die Solidarität untereinander, auch
in unserem Team. Viele Frauen kommen
mit ihren Problemen zu uns in den Tempel

- zu Sasikumar, dem Hauptpriester,
zu uns Priesterinnen. Sie vertrauen uns.
Es geht um Konflikte in der Familie, in
der Schule, um Zwangsheiraten, um viele

schwierige Dinge.

Der Shiva-Tempel hier ist aus Ihrer
reformorientierten Gruppe junger Tamil-
Innen «Saivanerikoodam» entstanden.
Wie kam das?

Sasikumar: Wir waren Anfang der
neunziger Jahre als unbegleitete minderjährige

Asylsuchende in die Schweiz
gekommen. In einer kleinen Gruppe sties-

sen wir zufällig darauf, dass wir in der
Spiritualität ähnliche Ziele verfolgten.
Wir hatten viele Fragen, auf die uns
niemand Antworten liefern konnte. Aber
auch von aussen, aus der Schweizer
Gesellschaft, landeten viele Fragen bei uns:
Wieso gibt es das Kastensystem im
Hinduismus? Wieso gibt es nur Männer als

Priester und keine Frauen? Wir realisierten,

dass wir unsere Kenntnisse des
Hinduismus vertiefen mussten. Zehn Jahre

lang studierten wir den Hinduismus
intensiv. Wir trafen uns in einem kleinen
Studienraum im Berner Länggassquartier,

oberhalb eines Restaurants, in dem
ich damals als Kellner arbeitete. Das Ziel
des Vereins, den wir 1995 gründeten, war
es, die offenen religiösen Fragen zu
beantworten. So unternahmen wir etwa
zwölf Reisen von Süd- über Nordindien
bis Nepal und stellten unsere Fragen
weisen religiösen Menschen.

Wie sind Sie zum Haus der Religionen
gekommen?

Sasikumar: Ich war von Anfang an im
Verein Haus der Religionen mit dabei als

freiwilliger Mitarbeiter. Ab 2009 war ich
der erste Angestellte. Nachdem eine erste
Zusammenarbeit mit dem grossen hin-
duistischen Murugan-Tempel aufgrund
unterschiedlicher Vorstellungen aufgegeben

wurde, wurde unsere kleine
Gruppe vom Verein Haus der Religionen

angefragt, den Platz der Hindus
einzunehmen. Wir waren bereit für dieses

Projekt, wir wollten uns nicht
irgendwo auf einer grünen Wiese oder
hinter einem Berg verstecken. Wir
wollten mit Menschen zu tun haben und
unserer Religion einen Bekanntheits-
grad verschaffen. Wir hatten immer
auch unsere nächsten Generationen im
Blick: Wenn sie hier leben wollen, müssen

sie andere Kulturen kennenlernen.
Für ein friedliches Zusammenleben ist
das sehr wichtig.

Sasikumar Tharma-

lingam und
Vasanthamala Jeyakumar
im Shiva-Tempel im
Haus der Religionen
Bild: Adrian Baer /
NZZ

5



Vasanthamala: Viele Leute aus der

Umgebung kommen jetzt im Tempel
vorbei, bevor sie zur Arbeit gehen oder
wenn die Kinder in der Schule sind. Sie

freuen sich und sagen: «Das ist schön.
Wie in Sri Lanka, wie in meinem Dorf.
Wir kommen in den Tempel, wir beten,
und wir gehen.» In Europa sind Hindu-
Tempel normalerweise nie von morgens
bis abends geöffnet. «Das ist ein grosses
Glück und Heimat», sagen sie.

Gab es in diesem Prozess auch schwierige

Situationen, Momente, in denen Sie

Gefahr liefen, sich zu stark anpassen zu
müssen?

Sasikumar: Ab und zu kommt es

natürlich zu Spannungen. Ein schwieriger
Punkt waren die Finanzen: Wir wussten
nicht, ob wir die notwendigen anderthalb

Millionen Franken für den Bau des

Tempels zusammenbringen würden.
Jeder Rappen zählte. Unsere Priesterinnen
und Priester arbeiten alle freiwillig. Das

Geld, das sie allenfalls auswärts für die

Durchfuhrung von Ritualen erhalten,
geht direkt an den Verein. Wir besuchten

unzählige tamilische Familien in allen
Kantonen der Schweiz und baten sie um
Spenden. Das war nicht einfach, denn
wir hatten ja gewissermassen eine
Reformation unserer religiösen Traditionen

begonnen. Es gab viel Widerspruch,
Leute, die sagten, wir «Jungen» würden
unsere Religion, unsere Tradition verändern.

Hier klärende Gespräche zu führen,

bedeutete einen grossen Zeitaufwand.

Aber wir haben unserer Idee
vertraut, die Leute spürten unsere Ehrlichkeit

und unterstützten uns schliesslich.

Mit der Idee des Hauses der Religionen
hatten Sie nie Probleme?

Sasikumar: Nur wenn grosse Festtage
zusammenfallen, müssen wir die
Abläufe gut klären. Wenn etwa das
muslimische Fastenbrechen am Ende des Ra-
madans mit einer grossen Feier im
Hindutempel zusammenfällt, kommen
sehr viele Leute vor dem Haus zusam-

6

men und wir müssen rechtzeitig
miteinander kommunizieren, damit alles
für alle klappt. Und wenn unser grosses
Wagenfest mit einem Umzug draussen
stattfindet, müssen wir mit Coop
sprechen, der im selben Haus eingemietet ist,
da an diesem Tag keine Anlieferungen
möglich sind.

Grosse Konflikte zwischen den
Religionsgemeinschaften haben wir nicht,
denn wir haben in der Zeit des Provisoriums

ja schon während zehn Jahren
zusammengearbeitet und viele Dinge
miteinander erledigt.

Gibt es im Hinduismus Konzepte, die es

besonders einfach machen, interreligiös
zu denken?

Sasikumar: Es gibt bestimmte Grundregeln.

Jeder und jede hat ein Wissen
davon. Aber wir haben kein Oberhaupt,
das uns sagt, du musst dies oder jenes
tun. Der Prozess im Haus der Religionen
war seit Beginn ein sehr offener Weg, auf
dem wir alle lernen, mit den anderen
Religionen gut umzugehen.

Ist es im religiösen Selbstverständnis auch
klar, dass die anderen Religionen Teil
einer gemeinsamen Kosmovision sind?

Sasikumar: Ja, genau. Das ist die
Philosophie im Hinduismus: Alles, was hier
läuft, was wir sehen, geschieht durch
Gottes Wille. Wenn ich entscheide, welche

Religionen falsch und welche richtig
sind, handle ich gegen seinen Willen. Ich
darf nicht entscheiden, ob Wege korrekt
oder nicht korrekt sind. Alle Weltreligionen

sind Teil der kosmischen Gesamtenergie.

Das öffnet eine Tür zur Beliebigkeit -
anythinggoes. Auch Sie müssen manchmal

entscheiden, was richtig ist und was
falsch. Sie haben beispielsweise die Fragen

der Zwangsheirat oder des Kastenwesens

angesprochen. Auch hier könnte
man ja sagen: Das ist Gottes Wille.

Sasikumar: Es gibt eine kleine
Geschichte: Ein Meister sagt zu seinem

I7

Durch Glas hindurch
gebaut der figurenreiche

Eingang zum
Hindutempel im Haus
der Religionen.



Schüler: «Alles, was wir um uns herum
sehen, ist Gottes Bild.» Der Schüler geht
auf den Markt einkaufen. Ein Elefant
läuft ihm wutschnaubend entgegen. Die
Situation ist höchst bedrohlich, der
Mann rennt aber nicht weg, denn er
denkt: «Überall ist Gott, auch im
Elefanten.» Später fragt ihn der Meister:
«Wieso bist du nicht geflohen?» Der
Schüler antwortet: «Du hast gesagt, in
allem sei Gott.» Der Meister fragt
zurück: «Aber sass jemand auf dem
Elefanten?» Der Schüler antwortet: «Ja, der
Mann auf dem Elefanten rief: Geh weg,
geh weg!» Darauf sagt der Meister: «Du
hast diesem Befehl nicht Folge geleistet?
Auch er ist Gottes Wort!» Das heisst,
Menschen haben ein unglaubliches Wissen

durch Gott bekommen. Unser Herz
weiss genau, was richtig und was falsch
ist.

Erfahren Sie ein solches Verständnis des

Religiösen auch bei den anderen
Religionen hier? Oder gibt es Momente, in
denen eine Gruppe mit dem Anspruch
auftritt: Unsere Religion drückt letztlich
als einzige Gottes Wille und die Wahrheit

aus?
Sasikumar: Das Haus der Religionen

verstehen wir nicht als Birchermüesli
oder Fruchtsalat. Wir akzeptieren den
Glauben anderer, so wie er sich äussert.
Aber ich nehme meinen eigenen Glauben

ernst. Unsere eigenen Traditionen
und Wertsetzungen wollen wir nicht
verlieren. Im Hinduismus dürfen wir
keine Lebewesen töten. Andere Religionen

erlauben das Schlachten und Essen

von Fleisch. So kann ich nicht sagen,
alle Religionen seien gleich. Es stehen
unterschiedliche Philosophien dahinter.
Aber es gibt Vereinigendes: Alle Religionen

versuchen, gegen Gewalt und für
Frieden einzustehen. Das ist sehr wichtig.

Dennoch gibt es Strömungen, die
sich selber höher einschätzen als andere

Religionen. Das ist wie mit dem Frosch
im Brunnen: Er denkt, das sei der Ozean,

weil er nichts anderes kennt und die

Weite des Meeres gar nie erlebt hat.
Vasanthamala: Als Hinduistin muss

ich die anderen Religionen nicht bewerten.

Menschen gehen gemäss ihrer
Tradition in eine Kirche, Synagoge,
Moschee oder in einen Tempel, um immer
mehr Erkenntnis von Gott zu erlangen.
An allen Orten, mit allen Gebeten
lernen wir, Gott zu erfahren. Alle haben
dasselbe Ziel: Gott kennenzulernen.

Aber es gibt ja auch nichtreligiöse
Menschen. Kann das Haus der Religionen
auchfür Leute, die nicht in einem religiösen

Milieu verwurzelt sind, oder sogar
bewusst aufDistanzgehen, eine Funktion

haben?
Sasikumar: Aus diesem Grund haben

wir in unserem Logo den Menschen
mittendrin, egal, ob er gläubig ist oder
nicht. Der Dialogbereich in unserem
Haus ist eine Plattform auch für andere
Leute.

Ihr lebt schon lange in der Schweiz, seid
Schweizerinnen geworden. Beobachtet
Ihr in den zwei Jahrzehnten eine
Veränderung der Rolle der Religion in unserer
Gesellschaft?

Sasikumar: Positiv ist, wie man uns
begegnet: Wenn ich mich früher mit
traditioneller Kleidung und einem Aschenstrich

auf der Stirn oder einem Punkt in
der Öffentlichkeit bewegte, wurde ich
oft komisch angeschaut. Heute ist dies
anders. Die Leute wissen, was für einen
Hintergrund diese Zeichen haben, sie
nehmen es locker.

Vielen Hindu-Tempeln, die die alten
Traditionen pflegen, fehlt der
Nachwuchs. Wir müssen neue Wege eröffnen
für Secondos und Secondas. Das gilt für
den Hinduismus wie auch für alle
anderen Religionen. In unserem Verein
schauen wir unsere «Reformation»
immer wieder gut und kritisch an; wir
gewinnen viele Jugendliche damit.

Was interessiert die jungen Leute?
Sasikumar: Sie möchten nicht nur zu-

8



schauen als Besucherinnen. Sie möchten

sich aktiv an den Feiern beteiligten.
Unsere Ritualzeiten dürfen nicht allzu
lang sein, wir müssen sie kürzen, wir
müssen pünktlich sein. Bei langen
Gebeten fragen die Jungen sonst: «Mann,
wann ist das fertig?».

Vasanthamala: Jugendliche
unterschiedlichster Herkunft wachsen hier
gemeinsam auf. Dass es überall auch

junge Tamilinnen gibt, in den Schulen

zum Beispiel, ist für sie selbstverständlich

geworden. Das wird in Zukunft
noch einfacher werden. Für Schülerinnen

oder Studierende ist ein Haus der

Religionen oft eine Selbstverständlichkeit;

sie finden, auch in ihren Schulhäusern

gebe es ja dieses Zusammenleben.
Sie kommen manchmal gemeinsam in
den Tempel und ins Haus der Religionen
und lernen gemeinsam den Respekt vor
anderen Religionen. Junge Leute sind in
diesen Fragen sehr motiviert. Sie tragen
gerne auch mal wieder traditionelle
Kleider, ohne dass es ihnen peinlich ist.
So geht es meiner unterdessen 26-jäh-
rigen Tochter: Sie sieht sich als Schweizerin

und achtet gleichzeitig ihre eigene
Kultur, mit der sie sich nun in der
Gesellschaft akzeptiert fühlt. Das ist positiv,
quer durch die Religionen hindurch.

Wie kommen aber Jugendliche
überhaupt in eine Beziehung zu Religion?
Religion ist nicht mehr selbstverständlich.

Man muss die jungen Leute gewinnen

und sich für ihre Situation interessieren.

Das ist im Prinzip in allen
Religionen und Gemeinschaften ähnlich.

Die Zeiten sind hart in Europa.
Menschen auf der Flucht werden
zurückgedrängt, Menschenrechte werden
relativiert. Müsste das Haus der Religionen
in einer solchen Zeit nicht noch viel
deutlicher seine Stimme erheben gegen
Ausgrenzung gegen Rassismus und für
eine auch ökonomisch gerechtere Welt?

Sasikumar: Das Ziel des Hauses der

Religionen ist nicht Politik, sondern,
dass jeder und jede seine Religion unab¬

hängig erleben und entwickeln kann.
Niemand soll unterdrückt oder
diskriminiert werden. Aber wir sind
Menschen in der Gesellschaft, wir verbünden
uns mit der Gesellschaft. Ohne Gesellschaft

gibt es gar keine Religion, wir sind
nicht isoliert. Deshalb ist es für uns
wichtig, dass die Gesellschaft versteht,
dass Religion nicht irgendwo ganz
ausserhalb gepflegt wird, sondern ins
Alltagsleben hineingenommen werden soll.

Aber bei ganz konkreten Problemen in
der Schweiz oder in Bern sollte das Haus
derReligionen doch auch wahrnehmbar
sein.

Sasikumar: Wir sind noch nicht so
weit. Wir geben vorerst Informationen
und Erfahrungen weiter. Bis nächstes

Jahr sind alle Führungen ausgebucht. Zu
uns kommen Einzelpersonen, Institutionen,

Politiker, Wissenschaftlerinnen,
Studierende - alle haben ein grosses
Interesse und wollen wissen: Wie können
wir miteinander umgehen? Wir sind für
solche Fragen wie eine Beratungsstelle.
Aber wir können und wollen nicht selber

Positionen einnehmen.

Sie sind beide ursprünglich dem verheerenden

Krieg in Sri Lanka entflohen. Die
Gewalt und Zerstörung in eurem
Heimatland, die Unterdrückung eures
tamilischen Bevölkerungsteils war in den
letzten zwanzigJahren, in denen Sie hier
eine Tempelgemeinschaft aufgebaut und
sich für dieses Projekt eingesetzt haben,
enorm. Was hat diese Arbeit mit dem

Krieg in Sri Lanka zu tun? Und wurde es

von den Tamilinnen allgemein akzeptiert,

dass Sie den Schwerpunkt auf die

Religion und nicht aufPolitik legen?
Sasikumar: Wir erklärten immer wieder,

dass unser Verein zuerst zuständig
ist für die Erreichung unserer religiösen
Ziele. Religion soll aber lebendig sein.

Wir wollen den Menschen die Religion
in die Hand geben, damit sie sie praktizieren

können. Ohne dieses Wissen
kann eine Gesellschaft nicht richtig

9



Vasanthamala Jeya-
kumar, aufgewachsen
im Norden Sri Lan-
kas. 1985 Flucht in die

Schweiz. Arbeit als

Verkäuferin, Pflege-

helfenn und in der

Fruhforderung an der
Primarschule, heute

im Restaurant im
Flaus der Religionen

2035 Weihe zur Hin-
du-Priesterin. Sie ist
Mutter von zwei
Kindern

Sasikumar Tharma-

lingam, aufgewachsen

im Norden Sri Lan-
kas. 1989 Flucht als

15-jahriger in die
Schweiz Arbeit im
Gemüseanbau und
als Kellner. Mitgrun-
der der hinduisti-
schen Reformgruppe
«Satvanerikoodam»,

im Haus der Religionen

heute verantwortlicher

Hindu-Priester
und Restaurantbetreiber.

Er ist Vater von
zwei Kindern.

www.haus-der-reli-
gionen.ch

funktionieren. Politische Probleme,
Familienprobleme können mit einem
Wissen über den eigenen Glauben leichter

gelöst werden. Nicht die Politik muss
Lösungen finden auf religiöse Fragen.
Der religiöse Bereich ist Ratgeber für
gesellschaftliche Fragen. Politische
Gruppierungen gibt es bereits viele; wir
stehen für den religiösen Bereich - wir
tragen keine Maske.

Vasanthamala: Wenn die Menschen

in Sri Lanka ein Problem haben, gehen
sie eher in den Tempel als zur Ärztin
oder zum Psychologen. Die Leute sind

jetzt auch hier gerade in schweren Zeiten
sehr dankbar für unsere Beratung. Und
Frauen schätzen besonders, dass es jetzt
auch Priesterinnen gibt.

Seit einiger Zeit verfolgen Sie die Idee
eines Schwesterprojekts in Sri Lanka.
Zusammen mit einem ebenfalls hier
lebenden Buddhisten haben Sie Anfang
dieses Jahres in Sri Lanka die entscheidenden

Anstösse gegeben zur Gründung
eines Intercultural and Spiritual Home
in Puttalam. Wie kamen Sie auf diese

verrückte Idee?
Sasikumar: Am 19. Mai 2009 ist für

die Tamilen der bittere Bürgerkrieg in
Sri Lanka zu Ende gegangen. An diesem

Tag sind mehr als 30000 Menschen ums
Leben gekommen. Dieser Schmerz ist
immer noch da. Als Priester bin ich
verpflichtet, mit den Menschen am Frieden

zu bauen. Unser Haus der Religionen in
Bern ist nicht nur ein Ort, um gegen aussen

einen Dialog zu führen, sondern
auch ein Ort des Dialogs unter uns.
Bhante Anuruddha hier im Haus ist ein
buddhistischer Priester singhalesischen
Ursprungs. Ich bin ein Hindupriester ta-
milischen Ursprungs. Wir kommen aus
dem gleichen Land. Der tamilische und
der singhalesische Bevölkerungsteil in
Sri Lanka haben sehr schlechte

Erfahrungen miteinander gemacht. Für uns
zwei Priester hier war es am Anfang
auch sehr schwierig. Aber der gemeinsame

Boden des Hauses der Religionen

gab uns die Chance, nebeneinander zu
sein und miteinander offen zu diskutieren.

Banthe meinte eines Tages zu mir:
«In der Schweiz leben Menschen aus 190
Nationen friedlich zusammen - wieso
versuchen wir nicht, in Sri Lanka ein
Haus der Religionen zu gründen und
einen Beitrag zu leisten, dass dort alle
Angehörigen der Weltreligionen friedlich
miteinander leben?»

Und dann ging es los?

Ich brauchte ein Jahr Zeit zur
Reflexion; es ist nicht einfach, ich muss
aufpassen aufgrund des Drucks von sin-
ghalesischer wie tamilischer Seite. Wir
wollen nicht in politische Hände fallen.
Aber aufgrund unserer persönlichen
Begegnungen hier im Haus entschlossen

wir uns dazu: Wir starten das Projekt

eines Hauses der Religionen in Sri
Lanka. Es ist unser gemeinsames
Selbstverständnis, unsere gemeinsame Vision.
Anfang Januar dieses Jahres trafen wir
in Sri Lanka Interessierte aus allen vier
dort ansässigen Weltreligionen und
gründeten eine lokale Vereinigung.
Wenn es einmal zu einem Haus der
Religionen kommen sollte, wird es auch
ein Ergebnis unseres Hauses hier sein.

Aber es wird keine Kopie sein können.
Sasikumar: Der Zweck dieses

Projekts wird ein anderer sein als hier. In
Bern ist die Arbeit nicht sehr stark mit
dem Staat verbunden. Dort ist die
Situation anders: Ohne staatliche Anerkennung

können wir in Sri Lanka nichts

bewegen. Dialog dort heisst etwas völlig
anderes als hier. Das werden wir
einüben müssen, das braucht Zeit.

Vasanthamala: In Sri Lanka geschieht
alles in politischer Luft.Wir müssen
vorsichtig und sorgfältig vorgehen.

Viel Glück und weiterhin gutes Gelingen!

•

10


	Für die Jungen ist das Haus der Religionen eine Selbstverständlichkeit : Interview

