Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 110 (2016)

Heft: 6

Artikel: Fur die Jungen ist das Haus der Religionen eine Selbstverstandlichkeit :
Interview

Autor: Hui, Matthias / Jeyakumar, Vasanthamala / Tharmalingam, Sasikumar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-632304

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-632304
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Neue Wege-Gespriach von Matthias Hui mit
Vasanthamala Jeyakumar und Sasikumar Tharmalingam

Fiir die Jungen ist das
Haus der Religionen eine
Selbstverstandlichkeit

Ein Gesprdch iiber Berner Hindu-Priesterinnen, gemein-
same Lernprozesse und die Vision eines Hauses der
Religionen im kriegsversehrten Sri Lanka

Der 1. Februar 2015 konnte sogar in die
Geschichtsbiicher des Hinduismus ein-
gehen: Hier im Shiva-Tempel im Haus
der Religionen wurden Sie gemeinsam
mit Kolleginnen zur Priesterin geweiht.
Was bedeutete Ihnen dieses Ereignis?

Vasanthamala Jeyakumar: Es bleibt
fiir mich bis heute ein ganz besonderer
Tag. Seit lingerer Zeit war ich von mei-
nen Kolleginnen im Haus der Religi-
onen, aber auch weit dariiber hinaus,
immer wieder gefragt worden: Gibt es
keine Priesterinnen in Hindu-Tempeln?
An diesem Tag erhielten wir vier Frauen,
die geweiht wurden, eine neue Rolle und
Position, die sich seither als sehr wichtig
erwiesen hat fiir die ganze Gemein-
schaft, die hier mit uns betet.

Sasikumar Tharmalingam: Der Kon-
text Haus der Religionen war fiir diesen
Schritt wichtig. Denn wir Leiter des
Tempels mussten den Entscheid ja auch
intern kommunizieren und im Ge-
sprich mit der tamilischen Gemein-
schaft viele Fragen kldren. Dass sie die-
sen Schritt akzeptieren konnte, brauchte
Zeit und war nicht einfach. Insbesonde-
re fiir viele Frauen war esaber ein Durch-
bruch. Frither trauten sich manche
Frauen nicht, ihre personlichen Pro-
bleme mit uns zu diskutieren. Der Kon-
takt und die Offenheit uns gegeniiber
war ihnen vielleicht peinlich. Nun ha-
ben sie ihren Platz.

Vasanthamala: Die Pioniere unseres
Shiva-Tempels, finf Ménner, haben die
Frage des Priestertums von Frauen sehr
ernst genommen. Meine Kolleginnen
und ich hatten schon sehr lange mit die-
sem Mdnnerteam zusammengearbeitet,
kleine Aufgaben ibernommen und ihre
Tétigkeit als Priester genau beobachtet.
Schritt fiir Schritt wurde klar, dass wir
diese Funktion ebenfalls iibernehmen
wollten, bis wir die Frage schliesslich of-
fen thematisierten — und es hat geklappt.

Das Frauenpriestertum gibt es in der ka-

tholischen Kirche oder in den musli-
mischen Gemeinschaften noch nicht.

| 4



Wie ist das im Hinduismus, gibt es an-
dere Beispiele?

Sasikumar: Wir haben auch in Sri
Lanka fiinfzehn Frauen zu Priesterinnen
ausgebildet. Aber sie sind noch nicht in
dieser Rolle tatig. Priesterinnen gibt es
aber sonst auf der ganzen Welt noch kei-
ne; hingegen gibt es religiose Meiste-
rinnen, aber sie haben eine andere Funk-
tion.

Ist die Priesterinnenweihe ein Schritt in
einem breiteren Kampfum Gleichberech-
tigung im religiosen, aber auch im sozi-
alen Leben?

Vasanthamala: Eine gute Frage. Fiir
mich stellte Priesterin zu werden eigent-
lich keine grosse Schwierigkeit dar. Aber
in der Gesellschaft ist Gleichberechti-
gung fiir mich personlich als Frau
schwierig. Das betrifft ja nicht nur uns
Tamilinnen. Fiir Fortschritte bendtigen
wir die Solidaritdt untereinander, auch
in unserem Team. Viele Frauen kommen
mit ihren Problemen zu uns in den Tem-
pel - zu Sasikumar, dem Hauptpriester,
zu uns Priesterinnen. Sie vertrauen uns.
Es geht um Konflikte in der Familie, in
der Schule, um Zwangsheiraten, um viele
schwierige Dinge.

Der Shiva-Tempel hier ist aus IThrer re-
formorientierten Gruppe junger Tamil-
Innen «Saivanerikoodam» entstanden.
Wie kam das?

Sasikumar: Wir waren Anfang der
neunziger Jahre als unbegleitete minder-
jahrige Asylsuchende in die Schweiz ge-
kommen. In einer kleinen Gruppe sties-
sen wir zufillig darauf, dass wir in der
Spiritualitit dhnliche Ziele verfolgten.
Wir hatten viele Fragen, auf die uns nie-
mand Antworten liefern konnte. Aber
auch von aussen, aus der Schweizer Ge-
sellschaft, landeten viele Fragen bei uns:
Wieso gibt es das Kastensystem im Hin-
duismus? Wieso gibt es nur Minner als
Priester und keine Frauen? Wir realisier-
ten, dass wir unsere Kenntnisse des Hin-
duismus vertiefen mussten. Zehn Jahre

lang studierten wir den Hinduismus in-
tensiv. Wir trafen uns in einem kleinen
Studienraum im Berner Linggassquar-
tier, oberhalb eines Restaurants, in dem
ich damals als Kellner arbeitete. Das Ziel
des Vereins, den wir 1995 griindeten, war
es, die offenen religiosen Fragen zu be-
antworten. So unternahmen wir etwa
zwoOlf Reisen von Siid- tiber Nordindien
bis Nepal und stellten unsere Fragen
weisen religiosen Menschen.

Wie sind Sie zum Haus der Religionen
gekommen?

Sasikumar: Ich war von Anfang an im
Verein Haus der Religionen mit dabei als

freiwilliger Mitarbeiter. Ab 2009 war ich
der erste Angestellte. Nachdem eine erste
Zusammenarbeit mit dem grossen hin-
duistischen Murugan-Tempel aufgrund
unterschiedlicher Vorstellungen aufge-
geben wurde, wurde unsere kleine
Gruppe vom Verein Haus der Religi-
onen angefragt, den Platz der Hindus
einzunehmen. Wir waren bereit fiir die-
ses Projekt, wir wollten uns nicht ir-
gendwo auf einer grilnen Wiese oder
hinter einem Berg verstecken. Wir
wollten mit Menschen zu tun haben und
unserer Religion einen Bekanntheits-
grad verschaffen. Wir hatten immer
auch unsere nichsten Generationen im
Blick: Wenn sie hier leben wollen, miis-
sen sie andere Kulturen kennenlernen.
Fiir ein friedliches Zusammenleben ist
das sehr wichtig.

; 5

Sasikumar Tharma-
lingam und Vasan-
thamala Jeyakumar
im Shiva-Tempel im
Haus der Religionen
Bild: Adrian Baer /
NZZ



Vasanthamala: Viele Leute aus der
Umgebung kommen jetzt im Tempel
vorbei, bevor sie zur Arbeit gehen oder
wenn die Kinder in der Schule sind. Sie
freuen sich und sagen: «Das ist schon.
Wie in Sri Lanka, wie in meinem Dorf.
Wir kommen in den Tempel, wir beten,
und wir gehen.» In Europa sind Hindu-
Tempel normalerweise nie von morgens
bis abends gedfInet. «Das ist ein grosses
Gliick und Heimat», sagen sie.

Gab es in diesem Prozess auch schwie-
rige Situationen, Momente, in denen Sie
Gefahr liefen, sich zu stark anpassen zu
miissen?

Sasikumar: Ab und zu kommt es na-
tirlich zu Spannungen. Ein schwieriger
Punkt waren die Finanzen: Wir wussten
nicht, ob wir die notwendigen andert-
halb Millionen Franken fiir den Bau des
Tempels zusammenbringen wiirden. Je-
der Rappen zdhlte. Unsere Priesterinnen
und Priester arbeiten alle freiwillig. Das
Geld, das sie allenfalls auswirts fiir die
Durchfithrung von Ritualen erhalten,
gehtdirektan den Verein. Wir besuchten
unzihlige tamilische Familien in allen
Kantonen der Schweiz und baten sie um
Spenden. Das war nicht einfach, denn
wir hatten ja gewissermassen eine Re-
formation unserer religiésen Traditio-
nen begonnen. Es gab viel Widerspruch,
Leute, die sagten, wir «Jungen» wiirden
unsere Religion, unsere Tradition veran-
dern. Hier kldrende Gespriche zu fiih-
ren, bedeutete einen grossen Zeitauf-
wand. Aber wir haben unserer Idee ver-
traut, die Leute spiirten unsere Ehrlich-
keit und unterstiitzten uns schliesslich.

Mit der Idee des Hauses der Religionen
hatten Sie nie Probleme?

Sasikumar: Nur wenn grosse Festtage
zusammenfallen, miissen wir die Ab-
laufe gut kldren. Wenn etwa das musli-
mische Fastenbrechen am Ende des Ra-
madans mit einer grossen Feier im
Hindutempel zusammenfillt, kommen
sehr viele Leute vor dem Haus zusam-

|6

men und wir miissen rechtzeitig mit-
einander kommunizieren, damit alles
fiir alle klappt. Und wenn unser grosses
Wagenfest mit einem Umzug draussen
stattfindet, miissen wir mit Coop spre-
chen, der im selben Haus eingemietet ist,
da an diesem Tag keine Anlieferungen
moglich sind.

Grosse Konflikte zwischen den Reli-
gionsgemeinschaften haben wir nicht,
denn wir haben in der Zeit des Proviso-
riums ja schon wahrend zehn Jahren zu-
sammengearbeitet und viele Dinge mit-
einander erledigt.

Gibt es im Hinduismus Konzepte, die es
besonders einfach machen, interreligiis
zu denken?

Sasikumar: Es gibt bestimmte Grund-
regeln. Jeder und jede hat ein Wissen da-
von. Aber wir haben kein Oberhaupt,
das uns sagt, du musst dies oder jenes
tun. Der Prozess im Haus der Religionen
war seit Beginn ein sehr offener Weg, auf
dem wir alle lernen, mit den anderen
Religionen gut umzugehen.

Ist es im religiosen Selbstverstdndnis auch
klar, dass die anderen Religionen Teil
einer gemeinsamen Kosmovision sind?

Sasikumar: Ja, genau. Das ist die Phi-
losophie im Hinduismus: Alles, was hier
lauft, was wir sehen, geschieht durch
Gottes Wille. Wenn ich entscheide, wel-
che Religionen falsch und welche richtig
sind, handle ich gegen seinen Willen. Ich
darf nicht entscheiden, ob Wege korrekt
oder nicht korrekt sind. Alle Weltreligi-
onen sind Teil der kosmischen Gesamt-
energie.

Das dffnet eine Tiir zur Beliebigkeit -
anything goes. Auch Sie miissen manch-
mal entscheiden, was richtig ist und was
falsch. Sie haben beispielsweise die Fra-
gen der Zwangsheirat oder des Kasten-
wesens angesprochen. Auch hier konnte
man ja sagen: Das ist Gottes Wille.
Sasikumar: Es gibt eine kleine Ge-
schichte: Ein Meister sagt zu seinem

| 7

Durch Glas hindurch
gebaut: der figuren-
reiche Eingang zum
Hindutempel im Haus
der Religionen.



Schiiler: «Alles, was wir um uns herum
sehen, ist Gottes Bild.» Der Schiiler geht
auf den Markt einkaufen. Ein Elefant
lauft ihm wutschnaubend entgegen. Die
Situation ist hochst bedrohlich, der
Mann rennt aber nicht weg, denn er
denkt: «Uberall ist Gott, auch im Ele-
fanten.» Spiter fragt ihn der Meister:
«Wieso bist du nicht geflohen?» Der
Schiiler antwortet: «Du hast gesagt, in
allem sei Gott.» Der Meister fragt zu-
riick: «Aber sass jemand auf dem Ele-
fanten?» Der Schiiler antwortet: «Ja, der
Mann auf dem Elefanten rief: Geh weg,
geh weg!» Darauf sagt der Meister: «Du
hast diesem Befehl nicht Folge geleistet?
Auch er ist Gottes Wort!» Das heisst,
Menschen haben ein unglaubliches Wis-
sen durch Gott bekommen. Unser Herz
weiss genau, was richtig und was falsch
ist.

Erfahren Sie ein solches Verstindnis des
Religiosen auch bei den anderen Reli-
gionen hier? Oder gibt es Momente, in
denen eine Gruppe mit dem Anspruch
auftritt: Unsere Religion driickt letztlich
als einzige Gottes Wille und die Wahr-
heit aus?

Sasikumar: Das Haus der Religionen
verstehen wir nicht als Birchermiiesli
oder Fruchtsalat. Wir akzeptieren den
Glauben anderer, so wie er sich dussert.
Aber ich nehme meinen eigenen Glau-
ben ernst. Unsere eigenen Traditionen
und Wertsetzungen wollen wir nicht
verlieren. Im Hinduismus diirfen wir
keine Lebewesen toten. Andere Religi-
onen erlauben das Schlachten und Essen
von Fleisch. So kann ich nicht sagen,
alle Religionen seien gleich. Es stehen
unterschiedliche Philosophien dahinter.
Aber es gibt Vereinigendes: Alle Religi-
onen versuchen, gegen Gewalt und fiir
Frieden einzustehen. Das ist sehr wich-
tig. Dennoch gibt es Stromungen, die
sich selber hoher einschétzen als andere
Religionen. Das ist wie mit dem Frosch
im Brunnen: Er denkt, das sei der Oze-
an, weil er nichts anderes kennt und die

Weite des Meeres gar nie erlebt hat.
Vasanthamala: Als Hinduistin muss
ich die anderen Religionen nicht bewer-
ten. Menschen gehen gemass ihrer Tra-
dition in eine Kirche, Synagoge, Mo-
schee oder in einen Tempel, um immer
mehr Erkenntnis von Gott zu erlangen.
An allen Orten, mit allen Gebeten ler-
nen wir, Gott zu erfahren. Alle haben
dasselbe Ziel: Gott kennenzulernen.

Aber es gibt ja auch nichtreligiose Men-
schen. Kann das Haus der Religionen
auch fiir Leute, die nicht in einem religi-
osen Milieu verwurzelt sind, oder sogar
bewusst auf Distanz gehen, eine Funkti-
on haben?

Sasikumar: Aus diesem Grund haben
wir in unserem Logo den Menschen
mittendrin, egal, ob er glaubig ist oder
nicht. Der Dialogbereich in unserem
Haus ist eine Plattform auch fiir andere
Leute.

Ihr lebt schon lange in der Schweiz, seid
SchweizerInnen geworden. Beobachtet
Ihr in den zwei Jahrzehnten eine Verdn-
derung der Rolle der Religion in unserer
Gesellschaft?

Sasikumar: Positiv ist, wie man uns
begegnet: Wenn ich mich frither mit tra-
ditioneller Kleidung und einem Aschen-

strich auf der Stirn oder einem Punkt in

der Offentlichkeit bewegte, wurde ich
oft komisch angeschaut. Heute ist dies
anders. Die Leute wissen, was fiir einen
Hintergrund diese Zeichen haben, sie
nehmen es locker.

Vielen Hindu-Tempeln, die die alten
Traditionen pflegen, fehlt der Nach-
wuchs. Wir miissen neue Wege eréffnen
tiir Secondos und Secondas. Das gilt fiir
den Hinduismus wie auch fiir alle an-
deren Religionen. In unserem Verein
schauen wir unsere «Reformation» im-
mer wieder gut und kritisch an; wir ge-
winnen viele Jugendliche damit.

Was interessiert die jungen Leute?
Sasikumar: Sie mdchten nicht nur zu-

| 8



schauen als BesucherInnen. Sie moch-
ten sich aktiv an den Feiern beteiligten.
Unsere Ritualzeiten diirfen nicht allzu
lang sein, wir miissen sie kiirzen, wir
miissen piinktlich sein. Bei langen Ge-
beten fragen die Jungen sonst: «Mann,
wann ist das fertig?».

Vasanthamala: Jugendliche unter-
schiedlichster Herkunft wachsen hier
gemeinsam auf. Dass es {iberall auch
junge Tamillnnen gibt, in den Schulen
zum Beispiel, ist fiir sie selbstverstand-
lich geworden. Das wird in Zukunft
noch einfacher werden. Fiir SchiilerIn-
nen oder Studierende ist ein Haus der
Religionen oft eine Selbstverstiandlich-
keit; sie finden, auch in ihren Schulhdu-
sern gebe es ja dieses Zusammenleben.
Sie kommen manchmal gemeinsam in
den Tempel und ins Haus der Religionen
und lernen gemeinsam den Respekt vor
anderen Religionen. Junge Leute sind in
diesen Fragen sehr motiviert. Sie tragen
gerne auch mal wieder traditionelle
Kleider, ohne dass es ihnen peinlich ist.
So geht es meiner unterdessen 26-jah-
rigen Tochter: Sie sieht sich als Schwei-
zerin und achtet gleichzeitig ihre eigene
Kultur, mit der sie sich nun in der Ge-
sellschaft akzeptiert fiihlt. Dasist positiv,
quer durch die Religionen hindurch.

Wie kommen aber Jugendliche iiber-
haupt in eine Beziehung zu Religion?
Religion ist nicht mehr selbstverstidnd-
lich. Man muss die jungen Leute gewin-
nen und sich fiir ihre Situation interes-
sieren. Das ist im Prinzip in allen Reli-
gionen und Gemeinschaften dhnlich.

Die Zeiten sind hart in Europa. Men-
schen auf der Flucht werden zuriick-
gedriingt, Menschenrechte werden rela-
tiviert. Miisste das Haus der Religionen
in einer solchen Zeit nicht noch viel
deutlicher seine Stimme erheben gegen
Ausgrenzung, gegen Rassismus und fiir
eine auch okonomisch gerechtere Welt?

Sasikumar: Das Ziel des Hauses der
Religionen ist nicht Politik, sondern,
dass jeder und jede seine Religion unab-

hingig erleben und entwickeln kann.
Niemand soll unterdrickt oder diskri-
miniert werden. Aber wir sind Men-
schen in der Gesellschaft, wir verbiinden
uns mit der Gesellschaft. Ohne Gesell-
schaft gibt es gar keine Religion, wir sind
nicht isoliert. Deshalb ist es fiir uns
wichtig, dass die Gesellschaft versteht,
dass Religion nicht irgendwo ganz aus-
serhalb gepflegt wird, sondern ins All-
tagsleben hineingenommen werden soll.

Aber bei ganz konkreten Problemen in
der Schweiz oder in Bern sollte das Haus
der Religionen doch auch wahrnehmbar
sein.

Sasikumar: Wir sind noch nicht so
weit. Wir geben vorerst Informationen
und Erfahrungen weiter. Bis nichstes
Jahr sind alle Fithrungen ausgebucht. Zu
uns kommen Einzelpersonen, Institu-
tionen, Politiker, Wissenschaftlerinnen,
Studierende - alle haben ein grosses In-
teresse und wollen wissen: Wie konnen
wir miteinander umgehen? Wir sind fiir
solche Fragen wie eine Beratungsstelle.
Aber wir kdnnen und wollen nicht sel-
ber Positionen einnehmen.

Sie sind beide urspriinglich dem verhee-
renden Krieg in Sri Lanka entflohen. Die
Gewalt und Zerstorung in eurem Hei-
matland, die Unterdriickung eures ta-
milischen Bevilkerungsteils war in den
letzten zwanzig Jahren, in denen Sie hier
eine Tempelgemeinschaft aufgebaut und
sich fiir dieses Projekt eingesetzt haben,
enorm. Was hat diese Arbeit mit dem
Kriegin Sri Lanka zu tun? Und wurde es
von den Tamillnnen allgemein akzep-
tiert, dass Sie den Schwerpunkt auf die
Religion und nicht auf Politik legen?
Sasikumar: Wir erklarten immer wie-
der, dass unser Verein zuerst zustindig
ist fiir die Erreichung unserer religiosen
Ziele. Religion soll aber lebendig sein.
Wir wollen den Menschen die Religion
in die Hand geben, damit sie sie prakti-
zieren konnen. Ohne dieses Wissen
kann eine Gesellschaft nicht richtig

| 9



Vasanthamala Jeya-
kumar, aufgewachsen
im Norden Sri Lan-
kas. 1985 Flucht in die
Schweiz. Arbeit als
Verkduferin, Pflege-
helferin und in der
Friihforderung an der
Primarschule, heute
im Restaurant im
Haus der Religionen.
2015 Weihe zur Hin-
du-Priesterin. Sie ist
Mutter von zwei Kin-
dern.

Sasikumar Tharma-
lingam, aufgewachsen
im Norden Sri Lan-
kas. 1989 Flucht als
15-jdhriger in die
Schweiz. Arbeit im
Gemiiseanbau und
als Kellner. Mitgriin-
der der hinduisti-
schen Reformgruppe
«Saivanerikoodam»,
im Haus der Religio-
nen heute verantwort-
licher Hindu-Priester
und Restaurantbetrei-
ber. Er ist Vater von
zwei Kindern.

www.haus-der-reli-
gionen.ch

funktionieren. Politische Probleme, Fa-
milienprobleme koénnen mit einem
Wissen {iber den eigenen Glauben leich-
ter gelost werden. Nicht die Politik muss
Losungen finden auf religiose Fragen.
Der religiose Bereich ist Ratgeber fiir ge-
sellschaftliche Fragen. Politische Grup-
pierungen gibt es bereits viele; wir ste-
hen fiir den religiosen Bereich - wir
tragen keine Maske.

Vasanthamala: Wenn die Menschen
in Sri Lanka ein Problem haben, gehen
sie eher in den Tempel als zur Arztin
oder zum Psychologen. Die Leute sind
jetztauch hier gerade in schweren Zeiten
sehr dankbar fiir unsere Beratung. Und
Frauen schitzen besonders, dass es jetzt
auch Priesterinnen gibt.

Seit einiger Zeit verfolgen Sie die Idee
eines Schwesterprojekts in Sri Lanka.
Zusammen mit einem ebenfalls hier le-
benden Buddhisten haben Sie Anfang
dieses Jahres in Sri Lanka die entschei-
denden Anstdsse gegeben zur Griindung
eines Intercultural and Spiritual Home
in Puttalam. Wie kamen Sie auf diese
verriickte Idee?

Sasikumar: Am 19. Mai 2009 ist fir
die Tamilen der bittere Biirgerkrieg in
Sri Lanka zu Ende gegangen. An diesem
Tag sind mehr als 30000 Menschen ums
Leben gekommen. Dieser Schmerz ist
immer noch da. Als Priester bin ich ver-
pflichtet, mit den Menschen am Frieden
zu bauen. Unser Haus der Religionen in
Bern ist nicht nur ein Ort, um gegen aus-
sen einen Dialog zu fithren, sondern
auch ein Ort des Dialogs unter uns.
Bhante Anuruddha hier im Haus ist ein
buddhistischer Priester singhalesischen
Ursprungs. Ich bin ein Hindupriester ta-
milischen Ursprungs. Wir kommen aus
dem gleichen Land. Der tamilische und
der singhalesische Bevolkerungsteil in
Sri Lanka haben sehr schlechte Erfah-
rungen miteinander gemacht. Fiir uns
zwei Priester hier war es am Anfang
auch sehr schwierig. Aber der gemein-
same Boden des Hauses der Religionen

gab uns die Chance, nebeneinander zu
sein und miteinander offen zu diskutie-
ren. Banthe meinte eines Tages zu mir:
«In der Schweiz leben Menschen aus 190
Nationen friedlich zusammen - wieso
versuchen wir nicht, in Sri Lanka ein
Haus der Religionen zu griinden und ei-
nen Beitrag zu leisten, dass dort alle An-
gehorigen der Weltreligionen friedlich
miteinander leben?»

Und dann ging es los?

Ich brauchte ein Jahr Zeit zur Re-
flexion; es ist nicht einfach, ich muss
aufpassen aufgrund des Drucks von sin-
ghalesischer wie tamilischer Seite. Wir
wollen nicht in politische Hénde fallen.
Aber aufgrund unserer personlichen
Begegnungen hier im Haus entschlos-
sen wir uns dazu: Wir starten das Pro-
jekt eines Hauses der Religionen in Sri
Lanka. Es ist unser gemeinsames Selbst-
verstindnis, unsere gemeinsame Vision.
Anfang Januar dieses Jahres trafen wir
in Sri Lanka Interessierte aus allen vier
dort ansidssigen Weltreligionen und
griilndeten eine lokale Vereinigung.
Wenn es einmal zu einem Haus der Re-
ligionen kommen sollte, wird es auch
ein Ergebnis unseres Hauses hier sein.

Aber es wird keine Kopie sein konnen.

Sasikumar: Der Zweck dieses Pro-
jekts wird ein anderer sein als hier. In
Bern ist die Arbeit nicht sehr stark mit
dem Staat verbunden. Dort ist die Situ-
ation anders: Ohne staatliche Anerken-
nung kénnen wir in Sri Lanka nichts be-
wegen. Dialog dort heisst etwas vollig
anderes als hier. Das werden wir ein-
iben miissen, das braucht Zeit.

Vasanthamala: In Sri Lanka geschieht
alles in politischer Luft. Wir miissen vor-
sichtig und sorgfiltig vorgehen.

Viel Gliick und weiterhin gutes Gelin-
gen! ]

\10



	Für die Jungen ist das Haus der Religionen eine Selbstverständlichkeit : Interview

