
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 110 (2016)

Heft: 5

Artikel: Von langen Tischen und dem Wissen, was genug ist : feministische
Bausteine für Zukunft

Autor: Wichterich, Christa

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-632297

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-632297
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christa Wichterich

Von langen Tischen und
dem Wissen, was genug ist
Feministische Bausteine für Zukunft

Die Logik des Wachstums ist zu einer Form der

Vergesellschaftunggeworden. Wie zum Gegenmodell der
Genügsamkeit gelangen? Eine Versorgungsökonomie mit eigenem

Tempo könnte Dreh- und Angelpunktfür Strategien
der Entschleunigung sein - damit ein gutes Leben für alle

und ein Wirtschaften aus der Perspektive der Lebensqualität

möglich wird.

«Wenn du mehr hast, als du brauchst,
dann bau einen längeren Tisch, keine
höheren Mauern.»

Als eine 19-jährige US-amerikanische
Studentin diesen Satz auf Facebook

postete, hatte sie innerhalb weniger Tage

1,75 Millionen Likes und offenbar einen
Nerv der Zeit getroffen. Die Bilder von
langen Tischen, die darauf folgten, sind
zum Symbol für die sinnvolle Verwendung

des Zuviel, für das Teilen und für
etwas neues Gemeinsames geworden.
Gerade im Kontext der Geflüchteten
und Asylsuchenden taucht das Motiv
des langen Tischs häufig auf.

Wachstumszwang als Herrschaftstechnik

Der Nerv der Gesellschaft lag durch die

globale Vielfachkrise in den Jahren 2007
bis 2010 blank - die Finanzmarkt- und
die realwirtschaftliche Krise, Hunger-
und Armutskrise, Klimawandel,
Artensterben, Energieengpässe. Die Krise legte
den Irrsinn eines ökonomischen Systems
offen, welches das ureigene Mass allen
Wirtschaftens vergessen hat, nämlich
Bedürfnisbefriedigung, Naturnutzung zum
Zweck der Versorgung, Sicherheit und
Wohlergehen. Vielmehr ist die ultimative

Triebkraft der globalisierten
neoliberalen Ökonomie die Vermehrung von
Geld. Die Funktionslogik, Gewinne und
immer höhere Gewinne zu machen,

zwingt zu ständigem Wachstum. Sie

zwingt zur Expansion der Märkte und
der Kommodifizierung auch von dem,
was bislang noch ausserhalb des Marktes

war, zur Intensivierung des Energie-
und Ressourceneinsatzes, zur Maximie-
rung der Effizienz, zur Erfindung neuer
Instrumente des Profitmachens auf den
Finanzmärkten und zur Kostensenkung
durch Flexibilisierung von Arbeit. Dies
alles erscheint als Sachzwang, der soziale
und moralische Massstäbe ausser Kraft
setzt und als universelles Mass für
Arbeit, Ressourcen, Güter und Personen
wirkt. Er ist eine Herrschaftstechnik, die
nicht nur Wirtschaft und Politik regiert,

14



sondern ebenso Alltagspraktiken, soziale

Beziehungen, individuelles Verhalten

und Subjektivitäten. Dadurch ist die

Logik des Wachstums zu einer Form der

Vergesellschaftung geworden, die
genauso in den Köpfen steckt wie in den
Strukturen. Die Handlungsmaxime des

Homo oeconomicus, der den Eigennutz
steigert und effizient plant, gilt für alle

und alles: ohne Wachstum kein Geld-
und Güterwohlstand - und ohne Geld-
und Güterwohlstand keine Zufriedenheit

und kein Glück.
Die Krisen nährten Debatten darüber,

dass das «nicht weiter wie bisher»

gehen könne und ein Paradigmenwechsel

notwendig sei, der den gordischen
Knoten von Wachstumsdiktat, Profit-
maximimierung, Effizienzsteigerung,
Begierde nach Mehr, Beschleunigung
und linearem Fortschrittsglauben
zerschlägt. Gefühlt muss eine Wende her.

Doch wie kann der vertrackte
Wachstumsimperativ unterbrochen werden?
Was kann diesen Sachzwängen
entgegengesetzt werden? Wer kann eine Wende

in Gang setzen? Diese Fragen stellen
sich umso mehr, als Politik und
Wirtschaft den Alltagsverstand in eine
Schizophrenie befördern, indem sie verkünden,

dass Wachstum der einzig mögliche
Weg aus den Krisen sei, dass Markt und
Technologien die Rezepte für die

Krisenlösung bereithielten - nun «grünes»
Wachstum genannt.

Vielfachkrise der Reproduktion
Aus der Perspektive feministischer
politischer Ökonomie realisiert sich der

Wachstumsimperativ nicht nur durch
die Verwertung von Lohnarbeit und
natürlichen Ressourcen, sondern beruht
auch auf der Nutzung von un- und
unterbezahler Sorgearbeit. Diese reproduziert

das Soziale, putzt und pflegt, windelt

und wäscht, ernährt und regeneriert,

entsorgt Müll, zieht Tomaten und
schützt Bäume vor dem Abholzen.
Perfiderweise setzen der Markt, die Waren-
und Geldökonomie diese Sorgearbeit

als unendlich dehnbar sowie als «natürliche»

Fähigkeit voraus. So muss analog
zum Ressourcenextraktivismus von
Sorgeextraktivismus gesprochen werden,
sowohl aufnationaler als auch auf
transnationaler Ebene.

Sorgearbeit gehorcht der Logik der
Ver-, Für- und Vorsorge (care) mit einem

eigenen Tempo. Als Dienstleistung wird
sie zunehmend in den Arbeitsmarkt
integriert und den Prinzipien von Pro-
duktivitäts- und Effizienzsteigerung,
Konkurrenz und Rendite unterworfen.
Sie ist gering bewertet und schlecht
entlohnt, weil Unterrichten, das Füttern
von Babys und Streicheleinheiten nicht
beschleunigt werden können. Sie gilt als

unproduktiv und nicht wertschöpfend,
weil sie keinen Warenwert erzeugt,
sondern der Gewinn in scheinbar ausser-
ökonomischen Werten wie Zufriedenheit
und sozialem Zusammenhalt besteht.

Der Irrsinn des Systems setzt sich darin

fort, dass die Wirtschaft unter dem
Wachstums-, Konkurrenz- und Effizienzzwang

ihre eigenen lebendigen Grundlagen

zerstört, weil sie sorg- und
rücksichtslos gegenüber den menschlichen,
sozialen und natürlichen Ressourcen ist.
So kommt es zu einer Vielfachkrise der

Reproduktion. Sie manifestiert sich in
wachsender sozialer Ungleichheit, im
Notstand der Altenpflege, in fehlenden
Kindertagesstätten, in Lebensmittelskandalen,

in Burnout und Depression als

Volkskrankheit, in der Bildungs- und
Beschäftigungskrise der Jugend ebenso

wie im Klimawandel, in Ressourcenknappheit,

dem Aussterben von Tierund

Pflanzenarten, in Luft- und
Wasserverschmutzung. Für breite
Bevölkerungsschichten findet eine «Entsiche-

rung» von Arbeit, Wohnen und Leben

statt. Trotz statistischem Wirtschaftswachstum,

trotz Geld- und Güterwohlstand

erodieren Wohlbefinden und
Lebensqualität.

Genau den Mangel an Qualität und
an Wertschätzung artikulierten in den

vergangenen Jahren viele Streiks und

15



Proteste im personennahen
Dienstleistungsbereich. Die Beschäftigten von
Kindertagesstätten demonstrierten nicht
nur fur höhere Lohne, sondern fur die
bessere Anerkennung ihrer Arbeit
Altenpflegerinnen forderten mehr
Wertschätzung und eine Aufweichung der
Pflegemodule. Pflegepersonal und
Arztinnen m der Charite m Berlin sind so
uberlastet, dass sie keine Quahtatsbe-

treuung mehr gewahrleisten können
Die spanische Gruppe von «Zimmer-
madchen» Las Kernes schämt sich, dass

sie es unter dem Zeitdruck der
Pauschalbezahlung nicht mehr schaffen, die
Hotelzimmer richtig sauber zu machen
Diese Kampfe zeigen, dass die Sorge-
arbeiterlnnen nicht die Ausputzerinnen
sein, sondern anders arbeiten und
wirtschaften wollen

Deswegen sind aus feministisch
ökonomischer Perspektive die Care-Arbeit
und ihre intrinsische Logik ein Dreh-
und Angelpunkt fur Strategien der Ent-
schleumgung, der Quahtats- und sozialen

Sicherung und des Wohlergehens
Sie sind ein Ansatzpunkt, um das
Wirtschaften insgesamt aus der Perspektive
des Versorgens und der Lebensqualität
her zu denken. Es geht darum, die soziale,

Ökonomische und Ökologische
Bedeutung von Care zu politisieren - nicht
zu romantisieren - mit dem Zielhori-
zont eines «guten Lebens fur alle».

Ausbeutung der Schwachen und des

globalen Südens

Versorgungswirtschaft bedeutet, dass

die gesamte Wirtschaft vom spekulativen

Kopf auf die versorgenden Fusse

zurückgestellt wird und die Grenzen des

Wachstums im Sozialen, in der Menschlichkeit

und m der Natur akzeptiert werden.

Ziel ist eine Wiedereinbettung der
Ökonomie in soziale und Naturzusammenhange

sowie eine Verknüpfung von
sozialer Gerechtigkeit, Umwelt- und
Geschlechtergerechtigkeit

Das Konzept eines «guten Lebens»

wirft die Fragen auf, was und wie viel

man braucht, was und wie viel genug ist,
um bedurfnisorientiert zu versorgen,
Rechte einzulösen, existenzielle Sicherheiten

herzustellen, eine lebenswerte
gesunde Umwelt zu erhalten und Zugang
zu Ressourcen fur alle nach der Massgabe

von Gleichheit und Gerechtigkeit
zu schaffen. Ein Massstab zeigt aber
auch an, wo zu viel und wo zu wenig ist,
welche Sektoren schrumpfen müssen
und welche wachsen sollen, damit eine
Balance zwischen dem Zuviel und dem

Zuwenig hergestellt werden kann
Das Genug beziehungsweise das «genug

fur alle» als Mass fur Versorgung,
Lebensqualltat und gesellschaftliche Wohlfahrt

bezieht sich auf Produktion, Ver
teilung und Konsum Eine zentrale For

derung von Feministmnen ist, dass

Versorgungssektoren wie Daseinsvorsorge,
Betreuung, Pflege und soziale Sicherheit,

die derzeit durch Sparpohtik und
Privatisierungstendenzen schrumpfen,
wachsen müssen Um aber gleichzeitig
einen Ausstieg aus der Wachstumsspirale

von Naturverbrauch und
Energieverschwendung, Ressourcen- und Care-
Extraktivismus anzustossen, sollten res-

sourcen-, energie- und emissionsintensive

Uberproduktionsindustrien im
globalen Norden, beispielsweise die
Autoindustrie, sozialvertraghch geschrumpft
und destruktive Industrien wie die
Rüstungsindustrie konvertiert werden.

Die Rede vom Genug, von der
Genügsamkeit oder Suffizienz als Gegenmodell

zur Effizienz wird häufig auf
die Individuen als Konsumentinnen
bezogen, um das vermeintlich Private,
den Konsum, zu politisieren Tatsächlich

kann ein Paradigmenwechsel nicht
ohne die Konsumentinnen an der
Supermarktkasse vollzogen werden - aber
auch nicht allein durch sie Vielmehr ist
im Bewusstsein von Grenzen und
Genug ein Umbau der gesamten Produktions-

und Konsummuster notwendig.
Das Mass fur Lebensqualität und
Genügsamkeit ist dann eher Versorgungsund

Zeitwohlstand als Geld- und Guter-

I 16



Wohlstand, eher Gemeinwohl, Ausgleich
und sozialer Frieden als privater Reichtum

und individuelles Eigentum mit
Verfügungsmacht.

Konzepte von Degrowth und
PostWachstum haben bisher wenig Echo in
einer breiten Öffentlichkeit, bei
einkommensschwachen Klassen und im globalen

Süden gefunden, weil der Wachs-

tumsbegriff nicht nur ökonomisch,
sondern fortschritts-, gesellschafts- und
persönlichkeitstheoretisch gedacht wird.
Suffizienz wird als Verzichtsstrategie
abgelehnt, und auch die Botschaft, dass es

sich um Konsumbefreiung handelt, hat
keine breite Resonanz. Die Armen und
Benachteiligten und der globale Süden
setzen den Homo oeconomicus, warenvolle

Geschäfte und die westliche
Wohlfahrtsstaatlichkeit als Norm für
Fortschritt, nachholende Entwicklung und
Gerechtigkeit. Dabei wird ignoriert,
dass alle drei - der eigennützige
Marktmensch, der Güterüberfluss und der for-
distische Sozialstaat - Wachstum und
Wohlstand auf Kosten «anderer»

erzeugten: durch die Ausbeutung von Ar¬

beit, Natur und der Hausfrau im fordis-
tischen Familienernährer-Modell, durch
Ressourcen- und Sorgeextraktivismus
im globalen Süden.

Dagegen ist ein Massstab für
Genügsamkeit, dass soziale und ökologische
Kosten, Risiken und Schäden der
Produktion und des Konsums der globalen
Mittelschichten nicht länger externali-
siert und auf die sozial Schwachen, den

globalen Süden und die Natur abgeschoben

werden dürfen. Bisher wird der
globale Süden als Reservoir billiger
Ressourcen und Arbeitskräfte wie auch als

Senke für die Wohlstandsemissionen im
Norden vorausgesetzt. Das schreibt das

koloniale und imperiale Prinzip des

Wohl-Lebens auf Kosten anderer fort.
Deshalb steht auch die Aufkündigung
des neokolonialen «Sozialpakts» an, der
seit den 1970er-Jahren Reallohnsenkungen

im Norden durch Billigprodukte aus
dem globalen Süden kompensiert.

Auch wenn die globale Konsumklasse

voll in die Wachstumsspirale
eingestiegen ist und planetarische Grenzen
missachtet, muss zuallererst im Westen
der vom Westen her globalisierte Markt -

und Wachstumstotalitarismus
aufgekündigt werden. Das Mass für
Genügsamkeit darf nicht in imperialer Manier
als universelle Norm verallgemeinert
werden. Vielmehr sind innerhalb der
planetarischen Grenzen nach dem Prinzip

gemeinsamer, aber differenzierter
Verantwortung Strategien des Genug
und des Massvollen jeweils kontextuali-
siert zu entwickeln. Entsprechend kann
es auch nicht den einen grossen
Gegenentwurf oder eine konsistente feministische

Programmatik als Königinnenweg
heraus aus der Systemrationalität

geben. Es gibt weder Universalrezepte,
die überall gleich greifen, noch die eine
Massnahme, zum Beispiel Grundeinkommen,

die alles aushebelt. Vielmehr
besteht eine Multitude von Konzepten,
Pfaden und Praktiken nebeneinander
und gleichzeitig, die sorgeökonomische
Schnittstellen aufweisen.

Harlequin- Wanze,
Nähe Three Mile
Island, Pennsylvania/
USA. Schildchen

asymmetrisch.

I 17



Christa Wichterich,
*1949, ist Universitats-
dozentin fur Geschlech-

terpolitik und Publizistin

zu Themen feministischer

Ökonomie und
Ökologie, neoliberaler

Globalisierung Frauenarbeit

und

Frauenbewegungen. Ihre geogra-
fischen Schwerpunkte
sind Sud- und Sudostasien

sowie Ost- und
das südliche Afrika.

wichterich@femme-glo-
bal.de

Genügsamkeit als Gegenmodell -
individuell und strukturell
Wichtig ist aus einer feministischen Ca-

re-Perspektive, Umbau- und
Übergangsstrategien zu identifizieren, die
dem Trend weiterer Ökonomisierung,
Privatisierung und Kommodifizierung
entgegenlaufen oder ihn unterlaufen.
Weil sie weder auf den gestaltenden
Staat noch auf die grosse Transformation

von oben warten wollen, setzen
feministische Ansätze auf kleine Schritte
im Lokalen und Transitionen im Alltag.
Versuchsanordnungen zur
Weichenumstellung starten meist von unten, bei
den Subjekten, in den Lebenswelten,
lokalen Praktiken und der sozialen
Reproduktion. Die Politik der ersten Person,
des Selbermachens und des Hier und
Heute hat viel Charme. Aber um über
individuelles Aussteigen hinauszugehen,

gehören der Umbau von neoliberalen

Politiken und renditebesessenen
Wirtschaftsstrukturen sowie der Aufbau
neuer Wege der Produktion, Verteilung
und Konsum immer zusammen.
Städtische Landwirtschaft, Zero-Waste und
Transition Town-Initiativen sind praktizierte

Kritik an der Industrialisierung
der Ernährung, am Wegwerfkonsum
und der Immobilienspekulation. Sie

sind keine individualisierende Schre-

bergärtnerei, sondern Kämpfe gegen
asymmerische Machtverhältnisse und
für Alternativen.

In sozial ungleichen Gesellschaften
kann es kein «Genug für alle» ohne
Umverteilung geben. Politische Rahmenbedingungen

sind notwendig, um durch
ökologische und soziale Steuern, von
Reichen- und Erbschaftssteuern bis zu
Flugbenzin-, Meernutzungs- und
Finanztransaktionssteuern ein Mass zu
setzen und durch Bürgerhaushalte von
der kommunalen bis zur globalen Ebene
umzuverteilen. Sie sind ebenfalls
notwendig, um Räume für solidarische
Austausch- und genossenschaftliche
Wirtschaftsformen sowie fürbedürfnisorien-
tierte lokale und regionale Wirtschafts¬

kreisläufe zu öffnen. Diese dürfen auf
makroökonomischer Ebene nicht durch
Freihandels- und Investitionsverträge
eingeschränkt werden, die - wie dies die
Freihandelsabkommen Ttip und Tisa
vorhaben - die staatliche Souveränität
in bezug auf sozial- oder umweltpolitische

Regulierung von Konzernen
unterlaufen und zum Beispiel jegliche Re-

kommunalisierung nach einer
Privatisierung untersagen.

Ein sorgeorientierter Staat muss
Verantwortung für soziale Sicherheit und
Reproduktion übernehmen und mit
öffentlichen Einrichtungen und Mitteln
eine Infrastruktur zur Daseinsvorsorge
bereitstellen, die für alle zugänglich ist.
Die Schwächsten in der Gesellschaft
sind am stärksten auf sicheren Zugang
zu öffentlicher Versorgung und zu
Gemeingütern angewiesen.

Gemeingüter, Commons, und das

Gemeinschaftliche im Sozialen und in der
Natur sind aus der Perspektive feministischer

Ökonomie und Ökologie ein
Fundament für eine Versorgungsökonomie,

die genug für alle schafft. Wo
Gemeingüter von Wissen bis zur
Gesundheitsversorgung, von guter Luff bis zu
Sportplätzen, von Transportmitteln bis

zu Bibliotheken als kollektiver Reichtum
definiert werden, müssen sich «Gemeinschaften»

als politische Subjekte setzen,
die beanspruchen, selbst demokratisch
auszuhandeln, wie Ressourcen genutzt
und im Sinne des Gemeinwohls effizient

gemanagt werden können. Die Kämpfe
zum Schutz öffentlicher Räume vor
Marktexpansion und Gewinnmaximie-

rung - wie im Gezi Park in Istanbul, bei
Stuttgart 21 oder in der M15 Bewegung
in Spanien - sind auch Kämpfe um
«wirkliche» direkte Demokratie, um das

Genug und um gutes Leben für alle als

öffentliches Gut. Das beinhaltet
Neudefinitionen von Wachstum und Effizienz,
die mit der Logik der Akkumulation und
privater Wohlstandsanhäufung brechen.
Es sind Neuanfänge, überall und jederzeit.

•

I 18


	Von langen Tischen und dem Wissen, was genug ist : feministische Bausteine für Zukunft

