Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 110 (2016)

Heft: 3

Artikel: Eine neue Kirche zur Welt bringen : Fare Diotima mit zwei
feministischen Theologinnen : Interview

Autor: Burger, Léa / Kéagi, Liv / Grinenfelder, Regula

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-632279

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-632279
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Fir das vorliegende Neue Wege-Ge-
sprich wiinschte ich mir eine Begeg-
nung mit zwei bewegten Frauen. So kam
es, dass ich Liv Kdgi, die dieses Jahr
dreissig wird und reformierte Pfarrerin
ist, und Regula Griinenfelder, katho-
lische Theologin und letztes Jahr fiinfzig
geworden, fiir das Gesprich eingeladen
habe. Mit ihnen wollte ich das Experi-
ment wagen, im Sinne von fare diotima
in den Austausch zu kommen: Nicht
meine vorbereiteten Fragen sollen das
Gesprach strukturieren, sondern die
personlichen Kontexte.

In Anlehnung an die Diotima-Philo-
sophinnen*, auch Mailinderinnen ge-
nannt, geht es bei fare diotima um eine
Praxis des Denkens, das sich durch die
konkret anwesenden Frauen nihrt: In-
dem sich eine Frau einer anderen anver-
traut und von den eigenen Erfahrungen
her ins Gesprach kommt, gelangen Dif-
ferenzen zwischen den Frauen zum Vor-
schein. Sie bilden den Ausgangspunkt
des gemeinsamen Weiterdenkens, weil
in der Vermittlung Worte fiir das eigene
Begehren, also fiir die Lust und Neugier-
de, gefunden werden. Die Unterschiede
zwischen Frauen stellen folglich kein
Problem dar. Im Gegenteil, sie sind der
Anfang einer «anderen Politik».

«Jesus macht immer Ich-Aussagen. Also
miissen wir auch Ich-Aussagen machen
undschauen, was esim Momentbraucht,
um eine Gemeinschaft zu ermoglichen,
in der Gottes Reich verwirklicht wird»,
sagt Liv Kdgi und wiinscht sich Freirdu-
me, um solches auszuprobieren. «Damit
kniipfen wir an die Arbeit und das Be-
gehren der Frauen vor uns an, nament-
lich Dorothee Solle und Marga Biihrig»,
erginzt Regula Griinenfelder.

Weil beim gemeinsamen Denken im-
mer wieder Worte gesucht werden miis-
sen, sind im Gesprach auch Pausen und
Gefiihle entstanden, die im Folgenden
visualisiert sind und beim Lesen mitbe-
riicksichtigt werden sollen.

Neue Wege-Gesprich von Léa Burger mit Liv Kégi
und Regula Griinenfelder

Eine neue Kirche zur Welt
bringen

Fare Diotima mit zwei feministischen Theologinnen

Eine politische Auseinandersetzung iiber Gott und die
Welt im wahrsten Sinn: Im Zentrum steht der Wunsch
nach Kirchenreform, auf dass Frauen endlich ihrem
Begehren folgen konnen. Ein Aufruf, Neues auszupro-
bieren - und scheitern zu diirfen.

15



Liv Kagi und Regula
Griinenfelder. Bild:
Léa Burger

Liv Kdgi (LK): Wegen meiner Arbeit als
Pfarrerin in Schwamendingen setze ich
mich gerade sehr stark mit der Instituti-
on Kirche auseinander. Sie ist in einem
riesigen Umbruch. Darum finde ich die-
se Gesprachskonstellation hier so span-
nend, weil du irgendwie ausserhalb die-
ser Strukturen bist.

Regula Griinenfelder (RG): Wie Baba Ja-
ga, die Zaunreiterin - mit einem Bein
drinnen und mit dem anderen draussen!

(lacht)

LK: Ja genau! Zurzeit erlebe ich bei vie-
len Sitzungen, dass etwas aufbricht. Die
alten Strukturen und Vorstellungen von
Kirche funktionieren nicht mehr, und
gleichzeitig gibt es viele Leute, die daran
festhalten. Als Frau ist diese Situation
mit einem Zwiespalt verbunden: Soll ich
bei diesem Prozess dabei bleiben und
mich in diese veralteten, méannlichen
Strukturen begeben - oder nicht?

Ich merke, dass ich an einem anderen
Punkt bin als «die Kirche». Deswegen
muss ich stindig Erklarungsarbeit leis-
ten und immer wieder bei Null anfan-
gen. Die Frage ist dann, wie lange ich
noch Lust dazu habe.

Léa Burger (LB): Musst du wirklich bei
Null anfangen? Vor dir gab es ja auch
schon feministische Theologinnen, die
fir andere Strukturen gekdmpft haben.

LK: In der Ausdrucksweise von Glau-
bensaussagen haben feministische The-
ologlnnen schon grosse Arbeit geleistet.
Und die Sprache verindert nahdisnah
auch Bilder, Korper und Strukturen.
Das ist gut. Trotzdem verleiten alte tra-
ditionsreiche Texte und Vorstellungen
immer wieder zum Riickfall in die alte
symbolische Ordnung.

Ich begegne wochentlich sexistischen
Aussagen. Zum Beispiel habe ich einen
Bildungsabend zu den Frauen in der Ex-
oduserzdhlung organisiert. Nach der
Veranstaltung kam eine Frau zu mir und
sagte: «Sind die Manner heute Abend
gekommen, um deine Beine zu sehen
oder wegen dem Bildungsabend?»
(lacht) Ausserhalb der Kirche passiert
mir das selten, weil es meist kein Pro-
blem ist, dass eine Frau einen Minijupe
tragt — aber wenn ich als Pfarrerin einen
solchen Rock trage, reizt das scheinbar.

Oder ein anderes Beispiel: Kiirzlich
kamen nach dem Gottesdienst zwei alte
Damen zu mir und sagten, sie hatten
halt schon lieber einen Pfarrer als eine
Frau! (Pause)

RG: In Bezug auf lustvolles Zusammen-
arbeiten denke ich, dass du manchmal
tatsachlich bei Null anfangen musst.
Wenn Strukturen aufbrechen, kann das
fiir manche Menschen bedrohlich sein,
aber es offnet auch Freiraum fiir zirku-
lierende Autoritat, und das lustvolle Zu-
sammenarbeiten bekommt die Chance
seines Lebens!

LK: Und oft stehen fixe Vorstellungen,
wie es sein sollte, im Weg. Kiirzlich habe
ich zusammen mit meiner Pfarrkollegin
tiber den Trost der Mutter und Mutter-
briiste gepredigt. Das hat Freude und
Lust gemacht!

RG: Du hast gesagt, es breche so vieles
auf, und du mochtest diesen Prozess
mitgestalten. Mitgestalten heisst ja nicht,
in wichtigen Sitzungen wichtige Dinge
sagen zu diirfen. Das Patriarchat ist, wie

‘16



die Maildnderinnen sagen, zu Ende: Wir
glauben nicht mehr daran, deshalb ist es
zu Ende.

Wir wissen, dass es auf die alte Weise
nicht mehr geht, und die andere (Kir-
chen)Politik ist am Entstehen. Da ge-
staltest du mit, da begehrst du, und bist
in Kontakt mit real existierenden Kirch-
gemeinden. Hier leistest du Uberset-
zungsarbeit.

LK: Genau! Und es ist eine Gratwande-
rung, ein Seiltanz und zentral bei mei-
ner aktuellen Bewerbung. Bei dieser
habe ich mich im Team mit einer ande-
ren Pfarrerin beworben, weil ich merke,
dass wir so unseren verschiedenen Be-
gehren Autoritdt geben kénnen. Zudem
ist die Gemeinde im Aufbau, und der
Freiraum fiir Neues ist tatsichlich da.
Die Kunst besteht also darin, den Frei-
raum fiir das lustvolle Zusammenar-
beiten zu fordern. Stehen dabei Leute
mit konservativen Interessen im Weg?
Muss ich die Freiheit gar doch an einem
anderen Ort, ausserhalb der Kirche, su-
chen? Gleichzeitig hat die Landeskirche
gewisse Moglichkeiten, die ich sehr
schitze. Zum Beispiel eine Offentlich-
keit, physische Rdume, Bildungsmog-
lichkeiten, ein Netz an Beziehungen...

RG: Eine Infrastruktur, die einfach da
ist! Vor einigen Jahren hat ein ganzes
Dorf eine Fliichtlingsfamilie unterstiitzt.
Sie wurde an einem Donnerstag in einer
Nacht-und-Nebel-Aktion ausgeschaftt,
am Sonntag darauf kam sie erschopft
wieder bei uns an. Die Freude war riesig,
aber auch die Ungewissheit, wie es wei-
tergeht. Also haben wir in die Kirche
eingeladen. Dort gibt es Sitzplitze
und Mikrophone. Kinder, Erwachsene,
Flichtlinge, kirchliche und nichtchrist-
liche Leute haben gemeinsam versucht
zu verstehen, was passiert ist, und iiber
das weitere Vorgehen beraten. Die Er-
fahrung, einen Raum und zusammen
die Méglichkeit zu haben, Notwendiges
zu bedenken - da habe ich gemerkt, wie

wichtig Kirche ist! Ekklesia habe ich
vorher und nachher nie so stark gesptirt.
Das ist eine Schliisselerfahrung.

Aber nochmals zuriick zu deiner
Bewerbung: Wenn Leute patriarchale
Strukturen zementieren - sollen wir auf
Ubersetzungsarbeit verzichten und oh-
ne sie weitermachen?

LK: Ich weiss nicht.

RG: Ich meine es in einer grundsitz-
lichen Art. Diirfen wir sagen: «Mit dir
geht das leider nicht» — oder ist das zu
bose?

LK: Bose - vielleicht. Vielleicht ist es
aber auch notwendig fiir einen anderen
Beginn. Die Frage ist dann, ob eine
Mehrheit dafiir gefunden werden kann.

RG: Es gibt doch einen gewissen mora-
lischen Anspruch, sich zu erkldren und
Personen mitzunehmen, die Kirche
ganz anders verstehen.

Aber ein anderer Teil in mir, den ich
in der momentanen Lebenswende um
finfzigherumentdecke, sagt: Ichnehme
mir heraus zu fragen, mit wem ich was
(nicht) machen will.

LK: Also wahlerischer werden.

RG: Oder dem Tempo eine Chance ge-
ben — im Gegensatz zu immer-alle-mit-
nehmen-wollen. Das ist wirklich eine
moralische Frage, nicht?

LK: Ja, und es ist eine Entscheidung. In
der Kirche wollen alle mitgenommen
werden. Wenn eine Person nein sagt
und nicht mitgehen will, dann wird lan-
ge diskutiert. Und es sagtimmer jemand
nein! (lacht) Gerade in der reformierten
Kirche ist es wichtig, dass alle mitkom-
men: Ohne Leute keine Kirche. Das fin-
de ich auch gut so, aber ich muss mich
dann auf dieses langsame Tempo einlas-
sen. Das fallt mir oft schwer.

117



LB: Mir scheint, dass Menschen im Alter
besser nein sagen konnen. Stimmt das
aus deiner Erfahrung heraus, und wenn
ja, weil du ein grosseres Selbstvertrauen
hast als frither?

RG: (Pause) Mit dem Alterwerden gibt es
deutlich weniger Tage, an denen ich die
Welt gestalten kann. Mit zehn Jahren
wollte ich auch schon die Welt veran-
dern. Ich frage mich, was habe ich bewe-
gen konnen? Meine Zeit wird spiirbar
weniger. Darum gibt es fiir mich bei Ent-
scheidungen eine grossere Notwenigkeit.
Zudem habe ich gelernt, dass Irrita-
tionen und Nicht-Wissen zwar unange-
nehme, aber produktive Orte sind - Aus-
gangspunkte unerhort kreativen Denkens
und Tuns. Das geht mit fiinfzig besser, es
ist eine Frucht langjdhriger spiritueller
Praxis. Kénnt ihr das nachvollziehen?

LK: Das erlebe ich eigentlich nur mit
Frauen, seltener mit Mannern. Sie gehen
oft den sichereren Weg. (Pause) Viel-
leicht haben sie mehr Angst. Ja, ich erle-
be Angst - Angst, dass sie vom Thron
fallen konnten. (Pause) Der unsichere
Weg ist fiir mich spannend. Er kann aber
auch scheitern. Es kann durcheinander
geraten. Oder?

RG: Ich bin Theologin nach Ausschwitz.
Wie kann angesichts des Leidens und
Scheiterns iiberhaupt an Gott oder an
Menschlichkeit geglaubt werden? Oder
mit Martin Buber gesprochen: Erfolg ist
kein Name Gottes. Ich glaube das ist eine
Lebenshaltung - und vielleicht kénnen
das Frauen besser, weil sie nicht so stark
in der Illusion verankert sind, dass das
Leben aufgeht. Vielleicht haben viele
Frauen deshalb mehr Ahnung vom Ur-
chaos, von der Realitdt ihrer selbst?
(lacht) Oder was meinst du?

LK: Scheitern ist oft Thema in der Kir-
che, weil alles gelingen muss. Das ist fiir
mich sehr untheologisch, wir lernen
schliesslich das Gegenteil — der Glaube

ist das Gegenteil! (beide lachen) Ich
weiss noch nicht, wie ich dieses Gefiihl
des Erfolgdrucks andern kann. Seit ich
bei der Kirche arbeite, habe ich dieses
Gefiihl. Vorher hatte ich es nicht.

RG: Gerade bei euch Reformierten?! Es
gibt doch keine Rechtfertigung durch
die guten Werke, nur die Gnade zihlt.
Die guten Werke kannst du rauchen.

(beide lachen)

LK: Darum finde ich, wir sollten eine
Frauenkirche machen - und die Ménner
fiir eine gewisse Zeit pausieren lassen.
Die erste Feministin, die ich kennenge-
lernt habe, war meine Klavierlehrerin.
Sie hat mir den Satz gesagt: «Wenn nur
Frauen regierten, wire Frieden auf der
Welt.» Ich glaube dieser Aussage noch
heute nicht. Aber ich hitte Lust, es aus-
zuprobieren. Nicht weil ich weiss, dass
dann tatsachlich Frieden wire, aber es
wiirde mir Spass machen. (beide lachen
herzhaft) Das ist es eben, mit Frauen
macht es mir Lust!

RG: Wie machen wir das, eine radikal
okumenische, lustvolle Kirche, wo Man-
ner naturlich teilnehmen diirfen, die
aber von Frauen geleitet wird? Wir ha-
ben das andere genug lang ausgehalten,
jetzt probieren wir es anders — und es
darf scheitern! (beide lachen)

Ich finde Ressourcen, Geld, Raume,
Mikrophone in diesem Zusammenhang
wichtig. Wir briauchten dazu neue Zu-

gange.

LK:Im Moment habe ich eine Lesegrup-
pe mit Pfarrerinnen, tolle Frauen. Ich
habe oft das Gefiihl, dass wir uns da
noch viel mehr vernetzen und die Bille
zuspielen konnten.

RG: Wozu genau? Ich denke an die IG
feministische Theologinnen. Diese wurde
als Gewerkschaft gegriindet und dann
kamen reformierte Frauen, die iiber lin-
gere Zeit diskutierten, welchen Talar wir

118



tragen mochten. (lacht) Ist das unser
Thema? Mit welchen Frauen also?

LK: Ich glaube, unser Thema ist nicht,
um es mit der Talarfrage zu verdeutli-
chen, welchen Talar Frauen anziehen
sollen, damit sie in der Kirche gleich viel
Autoritat haben wie Ménner - oder aber
fiir Méanner nicht zu aufreizend sind.
Fiir mich geht es darum, ob mir der Ta-
lar fiir mein Amt Giberhaupt sinnvoll er-
scheint und ob er mir gefillt. Ich finde es
langweilig, wenn Diskussionen in Frau-
enorganisationen sich stindig um die
Gleichstellung mit den Mdnnern drehen
oder um die Abgrenzung zu ihrer Poli-

tik.

RG: Diese Organisationen entstanden
aus der gleichen Sehnsucht, die uns heu-
te bewegt. Ich glaube, dass wir diese In-
stitutionen heute noch brauchen, dass
wir sie aber natiirlich verdndern. Die
Frage ist, wie wir diejenigen finden, die
Lust haben, Autoritat zirkulieren zu las-
sen - um mit den Diotima-Frauen zu
sprechen.

LK: Was ich bei den Diotima-Frauen
spannend finde: dass sie sich eben nicht
in einer Struktur verwalten. Sie verwei-
gern sich geradezu. Ich glaube, das hat
einen Sinn und Grund. Vielleicht geht es
tatsdchlich nicht mit Strukturen.

RG: Aber sie haben einen Buchladen, ei-
ne universitire Anbindung - also ganz
strukturlos sind sie nicht. Aber es ist kei-
ne Struktur, die Frauen einsperrt. Es ist
ein freier Denk- und Experimentier-
raum. In Kirchenstrukturen zu arbeiten
spurt vor und engt ein. Du wiirdest doch
andere Dinge tun, wenn es keine vorge-
pragten Erwartungen gébe, oder?

LK: (Pause) Ja, bis anhin bewege ich
mich halt noch haufig innnerhalb dieses
Erwartungsraums, von dem ich mich
zwar distanzieren kann, zu dem ich
mich aber immer verhalten muss. Die
Storfaktoren wéren weniger.

RG: Wie konnen wir Raume schaffen,
die wir brauchen, um zur Welt zu brin-
gen, was notig ist fiir das gute Zusam-
menleben, was nicht bremst, sondern
Freude macht?

LK: Zur Diakonin in der Gemeinde bei
uns kommen finanziell minderbemit-
telte Menschen, oft Musliminnen, die
Karten fir das Tischlein deck dich abho-
len. Da ist die Institution Kirche gross-
artig, weil sie Adresse ist und viele
Adressen hat. Oft kommen die Frauen
schon vor der Auslieferung des Essens,
um sich zu sehen und zu reden. Diesen
Frauen mehr Raum und Mittel zur Ver-
fugung zu stellen, ihnen Griinde fiir das
Zusammentreffen zu geben, finde ich
sinnvoll und macht mir Lust fiir meine
Arbeit!

RG: Ich gebe viele Stunden Lebenszeit
fir das Engagement mit Fliichtlingen,
bewusst ganz ohne Bezahlung. Das geht
aber nur, weil ich als Theologin Geld ver-
diene und der Mann an meiner Seite in
der Kirche sozusagen unanstandig viel
verdient. Das heisst, die Kirche ist die
Milchkuh. Wie kénnen wir aber Kirche
verandern, wenn wir sie in der bestehen-
den Form brauchen, um an anderen Or-
ten arbeiten zu kénnen?

LK: Kirche als Ort oder als Gemeinde -
von mir aus miissen wir dazu keine
Bibelstelle lesen oder das Wort Christus
in den Mund nehmen. Das habe ich ge-
rade kiirzlich wieder bei Dorothee Solle
gelesen: Jesus macht immer Ich-Aussa-
gen. Also miissen wirauch Ich-Aussagen
machen und schauen, was es im Mo-
ment braucht, um solch eine Gemein-
schaft zu ermoglichen, in der Gottes
Reich verwirklicht wird. Die Kirche als
Gemeinschaft ist dann keine Milchkuh.

RG: Dann ist es auch nicht so negativ!

Kirche ist das, was die Gemeinschaft

tiber die Mitgliedschaft hinaus nahrt.
Aber nochmals zu deiner Bewerbung:

19

Tischlein deck dich
rettet Lebensmittel vor
der Vernichtung und
gibt sie an armutsbe-
troffene Menschen ab.
www.tischlein.ch



* Zum Diotima-Thema
sind in den Neuen
Wegen erschienen:

Li Hangartner/Lisa
Schmuckli: Das Ande-
re der Politik, in: Neue
Wege 5/2015.

Liv Kdgi: Fare Diotima
— eine andere Politik,
in: Neue Wege 3/2015.

Wenn wir davon ausgehen, dass du und
deine Kollegin einfach machen kénnten,
was ihr fiir notig haltet, und ihr wiirdet
eine Art bedingungsloses Grundein-
kommen bekommen? Was wiirde entste-
hen, was wiirde ausstrahlen?

Wir kommen aus einer Zeit, wo wir
die feministische Nische in einer patri-
archalen Kirche waren. Jetzt verbros-
melt diese zunehmend und hat einfach
noch das Geld und die Raume. Wir
brauchen diese Ressourcen und die Frei-
heit, als Theologinnen in den heutigen
Herausforderungen unser Bestes zu ge-
ben - und nicht dem Pflichtenheft fol-
gen zu miissen, das ja von bisher Ge-
wusstem und den Grenzen davon ge-
pragt ist. Wir brauchen sozusagen ein
bedingungsloses Grundeinkommen und
Frauen, die das wollen.

LK: Ja, mindestens zwei. So wie ich es im
Moment mit dieser Bewerbung probiere.

RG: Falls ihr diese Stelle bekommt, zieht
ihr andere Menschen an. Vielleicht nicht
die Konservativen, die an Vergangenem
festhalten, sondern Frauen, die sagen
«Himmel, das habe ich noch nie gesehen,
das interessiert mich!» Wenn ihr wilden
Frauen kommt und euer Ding macht -
das hat viel Energie. Ihr seid Avantgarde,
ihr seid die Speerspitze der Revolution!
Ihr konnt etwas ausprobieren. Und
gleichzeitig gibt es den demokratischen
Anspruch, den ich sehr wichtig finde.

LK: Der ist mir auch wichtig. Hast du
eine Losung?

RG: Nein, du musst mir jetzt die Ant-
wort geben! (beide lachen)

LK: (Pause, setzt mehrmals an) Also et-
was Projektorientiertes, das auch wieder
ein Ende hat und auf das zuriickgeschaut
werden kann, was genau war - das
macht das Wilde vielleicht iibersicht-
licher, bremst aber nicht. Wie genau
konnte so etwas entstehen?

RG: Vielleicht haben wir zu wenig Er-
fahrung damit. Es wire wichtig, Re-
flexionsstrukturen zu entwickeln, mit
denen wir iiber Demokratie, Partizipa-
tion und das wilde Neue nachdenken
konnen. Von so einem Ortaus haben wir
noch nie auf Kirchendemokratie blicken
konnen. Das ist wirklich ein Mangel.

LB: Der Gedanke kam mir schon vorher
und jetzt wieder: Das Spannungsver-
héltnis zwischen den lokalen, kleinen
Gemeinden und der grossen Landes-
kirche als eine Art Uberbau. Das Lokale
ist einfacher zu organisieren, die Kom-
munikationswege sind schnell und kurz.
Das steht gegeniiber dem Anspruch,
zum grossen Ganzen zu gehoren.

LK: Fiir mich ist dieser Anspruch bei
den Ziircher Reformierten zu wenig
spiirbar. Ich habe, damals bei meinem
Auslandsemester in Rom, ein sehr po-
sitives grosses Denken erlebt. Meiner
Meinung nach ist es an der Zeit, dass wir
uns wieder getrauen, gross zu denken.
Das ist eine wichtige Chance, wenn die
Kirchgemeinden im Kleinen und im Per-
sonlichen agieren konnen und gleich-
zeitig den Blick auf das Ganze behalten
- also eigentlich nenne ich das Gott, das
Andere; die Verortung von uns Men-
schen als Geschopfe vor Gott. Das kann
nie nur die kleine Gemeinde sein, theo-

logisch gedacht.

RG: Aber auch lokal kannst du nie alle
ansprechen. Du hast am Anfang die bei-
den Frauen erwihnt, die einen Pfarrer
und nicht eine Pfarrerin wollen. Die
werden immer zum Pfarrer gehen - und
das ist auch erlaubt. Wir miissen jedoch
mehr dariiber wissen, wie Attraktion
entsteht, wie Zusammenarbeiten funkti-
onieren, die auf Leidenschaft und Be-
gehren aufbauen. Das brauchen wir
auch in den grossen Strukturen: eine so-
lidarische Weltbasiskirche.

LB: Wie kann die Philosophie der Dio-
tima-Frauen in diesem Spannungsfeld

| 20



zwischen Lokalem und Globalem hilf-
reich sein?

RG: Mit dem Fall der Mauer mussten wir
Abschied nehmen vom Gegenentwurf,
von der Idee, dass es etwas Anderes gibt
als den Kapitalismus. Dann hatten wir
nur noch den Kapitalismus. Die Theolo-
gin Elisabeth Schiissler Fiorenza war
und ist eine Vordenkerin fiir einen neu-
en Bauplan, der das Zusammenleben al-
ler in den Blick nimmt; der von den per-
sonlichen Erfahrungen ausgeht; der
diese Erfahrungen ins Gesprich bringt;
der das Wohlergehen sowie die Mitspra-
che aller bei der Gestaltung der Weltver-
hiltnisse nicht utopisch findet, sondern
selbstverstandlich. Ebenso unterstiitzt
das Denken der Diotima-Frauen diesen
Umgang miteinander: Wir lernen, unser
Verschiedenes aufeinander zu beziehen.

LK: Mir hilft das differenzfeministische
Denken in Bezug auf Konflikte. Ich be-
obachte, dass innerhalb der Kirche Kon-
flikte aufbrechen, aber nicht geldst, son-
dern ausgehalten werden. Dies zeigt sich
mir in einer grossen Unlust. Das ist fiir
mich aber das Gegenteil von Kirche. Ich
will das nicht mehr aushalten!

Mit Diotima sehe ich eine grosse
Chance, Differenzen anzuerkennen. Sie
sind der Anfang, um {iberhaupt weiter-
gehen zu koénnen. Darum spreche ich
mittlerweile bei Sitzungen alles an, was
ich wahrnehme und engagiere mich auf
diese Weise.

Das Aushalten von Konflikten ist das
Gift in der Kirche. Es ist gleichzeitig aber
auch ihre Chance, wenn wir von der
Okumene her denken.

RG: Das finde ich gut formuliert: Kon-
flikte werden nicht als Ausgangspunkt
anerkannt.

LK: Das ist jetzt mein Ziel, dass ich sie
als Ausgangspunkt anerkenne.

RG: Da fillt mir das Gedicht Lob der
Freundschaft von Dorothee Solle ein.

Sinngemaiss kommt eine Freundin und
braucht etwas, und die andere Freundin
hat es nicht und fragt bei einer anderen
Freundin (oder einem Freund) nach -
dieses Zirkulieren von Autoritit und das
Befeuern des Begehrens ist eine Lebens-
haltung. Jemand kommt mit einer Frage
oder mit einem Potenzial, und ich kann
Verbindungen schaffen und Leute ver-
netzen - so funktionieren Differenzen
gut. Es funktioniert sogar sehr gut! (bei-
de lachen)

LK: Im Judentum ist ja das Erinnern
ganz wichtig und wird oft mit Tradition,
Aufbewahrung oder Aushalten ver-
wechselt. Aber im Erinnern ist dieses
Verinnern drin: All das, was zirkuliert,
wird zum Eigenen gemacht und kommt
als etwas anderes raus. Im besten Fall als
eine Ich-Aussage.

RG: Und so wird es narrativ: Es geht in
die Knochen und durch hilfsbereite
Hinde, wird erzahlt und damit zur pra-
genden Geschichte .

LK: Und das ist eigentlich die Verwand-
lung.

RG: Genau, das ist Christologie. Das ist
der Anfang! (beide lachen) Ich glaube,

wir sind fertig, oder?

LK: Ja. o

121

Regula Griinenfelder,
*1965, katholische
Theologin, arbeitet als
Leiterin der Fachstelle
Feministische Theo-
logie in Luzern und ist
Bildungsbeauftragte
des Katholischen
Frauenbunds.
Zusammen mit Fliicht-
lingen und anderen
Migrierenden erforscht
sie zivilgesellschaftli-
ches Engagement.

rgruenenfelder@

bluewin.ch

Liv Kdgi, *1986, refor-
mierte Theologin, ar-
beitet derzeit als Er-
ganzungspfarrerin in
Ziirich-Schwamendin-
gen. Die neue Stelle,
fiir welche sie sich
bewarb, hat sie in der
Zwischenzeit bekom-
men. Die Neuen
Wege gratulieren Liv
und wiinschen alles
Gute!

livkaegi@zh.ref.ch



	Eine neue Kirche zur Welt bringen : Fare Diotima mit zwei feministischen Theologinnen : Interview

