
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 110 (2016)

Heft: 2

Artikel: Vor 100 Jahren

Autor: Spieler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-632274

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-632274
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vor 100 Jahren

Der Jahrgang 1916 der Neuen Wege enthält viele Grundsatzartikel zum
Weltkrieg. Der erste stammt von Leonhard Ragaz, heisst Neue Fahrt und steht
«Au-dessus de la melee». Dieser Titel von Romain Rolland, der damals in der
«Suisse amie» Zuflucht gefunden hatte, ist auch Gegenstand eines Essays des

Ko-Redaktors Jean Matthieu. Der dritte in diesem redaktionellen «Triumvirat»,

Lukas Stückelberger, sieht Europa vom Keim des Niedergangs bedroht.

Die bedeutende Mitarbeiterin der Zeitschrift, Dora Staudinger, will die
organisierte Friedlosigkeit des Kapitalismus durch einen genossenschaftlichen
Sozialismus überwinden. Das geht nicht ohne Arbeiterbildung, lautet das Credo

von Leonhard Ragaz. W. Spieler

Leonhard Ragaz: Der Krieg als

«Gottesgericht»
Einige haben an unser Wollen einen gar
zu kleinen Massstab angelegt. Sie haben
das Schema genommen, das heute allgemein

üblich ist und so ziemlich alles,

was wir sagten, darauf hin geprüft, wie
wir uns politisch stellten, ob wir für
Deutschland oder für die Entente Partei
nähmen. [...]

Unsere ganze Entwicklung, unser
Gottesreichsglaube, der daraus
fliessende Internationalismus und Sozialismus,

unsere Stellung zu Militär, Krieg,
Nation, Imperium, alles wies uns eine
andere Bahn. Unser, wahrhaftig nicht
aus unserem Leibblatt [NZZ] geschöpftes

Urteil, über die Ursachen und die
Ursache des Krieges, und unsere Zukunfts¬

hoffnung für alle Völker erlaubte uns
nicht, einfach den Sieg eines Volkes zu
wünschen, sondern nur die Niederlage
des ganzen Systems, das den Krieg
herbeigeführt, und diese Niederlage zum
Heile aller Völker. [...]

Der Krieg ist ein Gottesgericht, insofern

die Gesetze Gottes, gerade weil sie

Heil und Leben wollen, das Verkehrte
und Böse zu Fall bringen müssen. Damit
wird nicht Gott zum Urheber des Krieges,
vielmehr kann man Gott nicht schärfer

vom Kriege scheiden, als wenn man diesen

ein Gottesgericht nennt. Seine Ver-
herrlicher hüten sich wohl, so zu reden.

[... ] Wir beobachten mit Staunen, wie in
dieser Zeit des Abfalls und Unglaubens
der «Christen» unter den «Heiden»
Männer und Frauen herrlicher Art auf-

I 30



stehen [...]. Von daher erwarten wir
ganz besonders das neue Volk, das die
Sache Christi tragen wird. Für das

eigentliche Kirchenvolk und seine Führer
wird das dann Gericht sein. Dass besonders

das elende Pfaffentum, das heute
noch die «christliche» Luft vergiftet,
eines Tages dieses Gericht finde, gehört
zu unseren stärksten Hoffnungen.

(NW 1/1916, 4-12)

Jean Matthieu über Romain Rolland
Die echt französische Eigenschaft, sich
aufs schärfste zu kritisieren, ohne den
Glauben an sich zu verlieren, hat in
Rolland einen klassischen Ausdruck gefunden.

So ist sein Werk wie eine Präformation

dessen, was sein könnte und, so Gott
will, einmal sein wird. Zwei Nationen,
durch Hass entzweit, beständig wieder
zum Krieg gegeneinander aufgehetzt,
treten in einzelnen hervorragenden
Vertretern einander näher, verstehen sich,

ergänzen sich, werden sich, einer am Wesen

des andern, klar bewusst, was sie

sind, und was sie nicht sind.
Mehr als eine Stelle in «Au-dessus de

la melee» sagt uns deutlich, dass der
Verfasser [...] dem eigenen Volke gegenüber

seinen kritischen Sinn und seinen
scharfen Blick nicht verloren hat. Er ist
so weit davon entfernt, sein Volk zu
vergöttern, dass er auch ihm mit rücksichtsloser

Wahrheit entgegentritt. Er tadelt,
was zu tadeln ist; er rügt, was er zu rügen
hat: die Schlagwörter, die Verkennung
des Gegners, das Schüren des Hasses. Er
missbilligt die Haltung der Intellektuellen,

er verurteilt, dass man die Völker
Asiens und Afrikas zum Kampfe herbeizieht.

Gerade dadurch bleibt er Franzose
und rettet das beste Erbstück des
französischen Geistes. Ein Franzose ist niemals
so gross, als wenn er sich und die Seinen
offen kritisiert und sie vor Selbstvergötterung

warnt. Frankreich wird es einmal
Rolland zu danken haben, dass es im
ärgsten Sturm diese Grösse nicht einge-
büsst hat. [...]

Man wird an ihn denken, wenn die
Menschheit von ihrem blutigen Traum
erwacht und sich nach denen sehnt, die
sie wieder vereinigen können. «Ich
weiss», sagt er, «dass die ausgesprochenen

Gedanken von selbst ihren Weg
finden. Ich säe sie auf den blutdurchtränkten

Boden. Ich bin voller Vertrauen.

Die Saat wird aufgehen.»
(NW 2/1916,75-79)

Lukas Stückelberger: Europas «Keim
des Untergangs»
Der Weltkrieg hat so unermessliche
Dimensionen angenommen, dass jeder der
Gegner erklärt, eine endgültig entscheidende

Niederlage um jeden Preis verhüten

zu müssen, um der schon gebrachten
Opfer willen müsse weiter gekämpft
werden, und so schafft die blosse Tatsache

des Krieges immer neue Kriegsziele,
der Krieg bringt neue Verwicklungen
und Spannungen und wird selbst wieder
Grund zum Krieg: Ein ewiger Kreislauf
von Gewalt zu Gewalt! [... ]

Aber, so fragen wir, ist dieses auf
Gewalt aufgebaute und durch Gewalt
zertrümmerte Europa noch berufen zur
Führung der Menschheit? Es liefert ja
selbst der ganzen Welt exemplarisch den

Beweis, dass solche Gewaltherrschaft
den Keim des Untergangs in sich selbst

trägt, und es ist nicht der erste Beweis
dieser Art.

Das stellt uns vor die furchtbare,
tiefgreifende Alternative: Entweder der
Gewalt huldigend untergehen oder eine

ganz andere Grundlage für das
Zusammenleben der Völker suchen und
anerkennen. Ein vollständiges Umdenken
und Umlernen ist notwendig. Alle die

wohlgemeinten Methoden der
Christianisierung, Humanisierung und Pazifi-

zierung, wie sie der Reihe nach
angewandt wurden, helfen uns nicht, wenn
nicht bis in den tiefsten Grund der
Lebenselemente eine Wandlung, eine Art
Bekehrung der Völker stattfindet.

(NW 1/1916,15)

I 31



Dora Staudinger: die Abschaffung
des Kapitalismus durch die
Genossenschaft

Statt nur auf eine Verstaatlichung reifer
Monopolbetriebe zu warten, die ja wohl
kommen mag, die aber - je nach
unserem Verhalten - im Gewände des

Staatssozialismus ein Stück Despotismus

bedeuten kann, [... ] statt dessen
arbeite man da, wo man kann, schon heute

an der schrittweisen Abschaffung des

Kapitals durch die Genossenschaft. Ob
und wie das andere kommt, wissen wir
nicht; wir wissen aber, dass wir mit
einem jeden Franken, der in unsere
Genossenschaftskasse statt in irgend eine
Geschäftskasse wandert, mit jedem
Arbeiter, dem wir im genossenschaftlichen
Betriebe Beschäftigung geben können,
das Privatkapital schwächen. Auf diese
Weise wird es kaltgestellt, ausgehungert.

[-]
Die wirkliche Befreiung des

konsumierenden wie des arbeitenden
Menschen, die Überbrückung der wirtschaftlichen

Gegensätze ist ja erst mit der
genossenschaftlich geregelten Produktion

möglich. [...] Denn die Genossenschaft

umfasst ihre Mitglieder ja nicht
nur als Konsumenten; sie kann diese,
sobald sie einmal stark genug ist, auch als

arbeitende, produzierende Menschen in
geregelte Beziehungen zu einander
setzen. [...] Und Schritt um Schritt kann
auch hier eine Arbeitsgemeinschaft
wachsen, die nicht mehr, wie die heutige
Scheingemeinschaff der Betriebe, durch
Bitterkeit von beiden Seiten vergiftet ist.

[.-]
Wie die Wurzel aller Unfreiheit,

Ungerechtigkeit und Ausbeutung im
Privatbesitz an Grund und Boden liegt, so
kann die Genossenschaft auch erst so
recht Befreiung und Gerechtigkeit bringen,

wenn sie dort Fuss fasst. [...] Sei es

nun durch Bau- und Gartenstadtgenossenschaffen,

sei es durch Konsumgenossenschaften,

die Hauptsache ist, den
Grund und Boden wenigstens Stück für

Stück aus der Hand des Kapitalismus
und der Spekulation zu befreien; und
dies eben nicht nur zu Produktions-,
sondern auch zu Wohnzwecken. In
einer genossenschaftlichen Wohnkolonie
können die wichtigen Fragen des
genossenschaftlichen Lebens selbst erst recht
in Angriff genommen werden.

(NW 1/1916,35-39)

Ragaz über Arbeiterbildung
Das Meiste, was in unserer Presse und in
unsern Versammlungen über Religion
und Christentum gesagt wird, ist elend
wertloses Zeug, das vor keiner tieferen
Geschichtskenntnis, Psychologie und
Philosophie Stand hält und den Gegner
zwar verärgert, aber nicht schädigt. Es

ist Quark. Ich werfe ihm nicht vor, dass

es von Unglauben, wohl aber, dass es von
Unbildung zeugt. [... ]

Es ist ganz und gar verkehrt, wenn
wir von gewissen Denkweisen meinen,
sie seien dem Sozialismus besonders
wohlverwandt und besonders geeignet,
sozialistische Überzeugung zu stützen.
Sollte dies beim Materialismus wirklich
der Fall sein, bei einer Lehre also, die,

folgerichtig zu Ende gedacht, die Welt
zu einer seelenlosen Maschinerie macht,
die sich um den Menschen nicht kümmert

und vor der der Mensch nichts ist?
Sollte sie nicht vielmehr besser zum
Kapitalismus passen, der ja auch den
Menschen zur Maschine macht, ihn der
Maschine nachsetzt? Sollte der Idealismus,
der die schöpferische Macht und das

Vorrecht des Geistes behauptet, wirklich
dem Sozialismus feind sein? [... ] Könnte
die Bibel nicht das am meisten sozialistische

Buch der Welt sein? Könnte es

nicht einen Gottesglauben geben, der
der tiefste und heisseste Quell sozialistischen

Geistes wäre?

(NW 2/1916, 66f)

I 32


	Vor 100 Jahren

