
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 110 (2016)

Heft: 1

Artikel: Im Wartesaal der Integration : Ankommen in der postmigrantischen
Gesellschaft

Autor: Espahangizi, Kijan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-632263

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-632263
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wann endet Migration im Zeitalter der

Integration? Die Antwort auf diese Frage

ist komplex und liegt offensichtlich
nicht im individuellen Ermessen
derjenigen, die migriert sind. Es reicht, sich

vor Augen zu führen, dass

Migrationserfahrungen in den offiziellen Statistiken

sogar noch bei den Kindern und
Kindeskindern von Migrantinnen und
Migranten im Hintergrund weiterlaufen,

und zwar unabhängig davon, ob
sich das mit der Selbstwahrnehmung
und den autobiografischen Erzählungen
dieser Menschen deckt oder nicht.
Wann und auf welche Weise man nach
einer Migrationserfahrung als
«angekommen» gelten darf, richtet sich also
vielmehr nach gesellschaftlichen
Vorstellungen und Vorgaben.

Meine eigene Migration dauerte
gefühlt nicht lange, genauer gesagt 5 Stunden

41 Minuten. Sie begann am
Nachmittag des 1. Juni 2006 in Köln-Nippes
und endete kurz vor Mitternacht, als ich
den Motor meines vollgepackten VW-
Busses aufeinem Parkplatz in Zürich
abstellte. Das Abziehen des Schlüssels aus
dem Zündschloss markiert in meinem
Gedächtnis den Moment, an dem ich in
der Schweiz ankam. «Ich bin da, es kann
losgehen!» - so mein aus heutiger Sicht
fast schon naiv anmutendes Gefühl des

Ankommens damals. Naiv deshalb, weil
mir in dem Moment noch nicht bewusst

war, dass offenbar schon wenige Stunden

einer Biografie ausreichen, um
zusammen mit den anderen Menschen
«mit Migrationshintergrund» im
Wartesaal der Integration festzusitzen.

Integration und Ankommen in der
postmigrantischen Gesellschaft
Vergleicht man das Modell des Ankommens

im Zeitalter der Integration mit
gesellschaftlichen Vorläufern, so kann
man von einem gewissen Fortschritt
sprechen. Das Nachkriegsmodell der

sogenannten «Gastarbeit», das in
Mitteleuropa so lange das Bild der Einwanderung

geprägt hat, sah dezidiert kein

Kijan Espahangizi

Im Wartesaal der
Integration
Ankommen in der postmigrantischen Gesellschaft

Wann endet Migration? Die Frage scheint simpel und eine

spontane Antwort könnte lauten: Wenn man ankommt.
Doch wann genau ist man angekommen? Fleute liegt es

nahe zu sagen: Angekommen ist, wer sich integriert hat.

Doch auch diese Antwort ist keineswegs selbsterklärend.

Was heisst Ankommen durch Integration genau? Wer legt

fest, wie Integration stattzufinden hat und worein? Für
wen ist Integration möglich undfür wen nicht? Wer

entscheidet, wann und unter welchen Bedingungen das

Ankommen durch Integration gelingt oder scheitert?

21



Ankommen vor. Auch in der Schweizer

Variante, der Saisonarbeit, ging es nur
darum, den Zu- und Abfluss von
Arbeitskräften für die nationale Wirtschaft
am (Kreis-)Laufen zu halten. Doch wir
wissen längst, dass Menschen sich
einrichten und bleiben, auch wenn dies

explizit nicht erwünscht ist, und dass sie
das auch während der Zeit der
sogenannten Gastarbeit massenhaft taten.

Die heutige Integrationspolitik ist eine

um Jahrzehnte verspätete Reaktion
auf die Tatsache des ungeplanten An-
kommens, Einrichtens und Bleibens von
Gastarbeiterinnen und Gastarbeitern in
der Schweiz und das ihrer Kinder und
Kindeskinder. In der Forschung spricht
man von «postmigrantischen
Gesellschaften», also von Gesellschaften nach
der Migration (Tsianos & Karakyali
2014, Yildiz & Hill 2015, Foroutan u.a.
2015). Damit ist nicht gemeint, dass diese
Gesellschaften eine «historische Phase»

der Arbeits- und auch Fluchtmigration
hinter sich gelassen hätten und nun keine

Zuwanderung mehr erleben würden

- im Gegenteil, Migration ist hier eine
Konstante. Es handelt sich vielmehr um
Länder, die wie die Schweiz, Deutschland

oder Österreich viel zu spät
angefangen haben zu realisieren, dass
Menschen angekommen sind, ohne dass dies

überhaupt vorgesehen war. Doch während

nicht sein konnte, was nicht sein
durfte, haben sich Bevölkerungsstruktur
und soziokulturelle Lebenswirklichkeiten

in diesen Ländern in den letzten
Jahrzehnten längst tiefgreifend durch
Migration verändert.

Hatte man lange Zeit die Augen vor
dem Faktum des Ankommens und
Bleibens zugewanderter Menschen
verschlossen, so zielt heutige Integrationspolitik

darauf ab, deren Ankommen in
staatlich geregelte Bahnen zu lenken.
Das ehemals grundsätzlich negierte
Ankommen wird nunmehr fast schon zum
Imperativ: Ankommen! heisst die Devise

der Integrationspolitik, jedoch nur
nach vorgegebenen Bedingungen und

auch nicht wirklich für alle. Es gibt
weiterhin viele, denen auch heute die
Möglichkeit zu einem Ankommen
grundsätzlich vorenthalten wird, etwa durch
Verweigerung legaler Einwanderungsoptionen

und Ablehnung von Asylanträgen.

Die Annahme der Minarett-Initiative

hat aber auch deutlich gemacht,
dass sogar eingebürgerten Menschen
mit Migrationsgeschichte das Ankommen

auf symbolischer Ebene dauerhaft
verstellt bleiben soll. Die Botschaft des

Stimmvolks war klar und deutlich: Der
Islam erhält in der Schweiz keine
offizielle Niederlassungsbewilligung,
geschweige denn das Bürgerrecht, und
das, obwohl er längst da ist.

Das heutige Integrationsregime ist
dem Namen nach voll auf Ankommen
eingestellt, und doch entpuppt es sich
bei genauerer Betrachtung auch als ein
Versuch, selbiges zu erschweren, zu
verzögern, einzuschränken, ja zu
verunmöglichen. Sicherlich hat das Zeitalter
der Integration auch neue Infrastrukturen

und Dienstleistungen der «An-
kommensermöglichung» mit sich
gebracht. Doch im Kern geht es darum, die
faktisch längst angekommene postmi-
grantische Vielfalt und deren
unkontrollierte Ankommensprozesse wieder
«in den Griff» zu kriegen. Dabei wird
Integrationspolitik immer wieder durch
regelrechte mediale Paniken angetrieben:

Postmigrantische Vielfalt wird hier
als ungezügeltes Wuchern von
Parallelgesellschaften, als gesellschaftliche
Fragmentierung, als kultureller Werteverlust,

ja als drohender zivilisatorischer
Niedergang dargestellt und wahrgenommen.

Der Politik kommt dabei die
Aufgabe zu, das vermeintlich migrationsbedingte,

in Wirklichkeit aber selbstinszenierte

Chaos wieder unter Kontrolle und
in Ordnung zu bringen. Es geht vor allem
darum, gefühlt «die Oberhand»
zurückzugewinnen und dieses Machtgefiihl dem
selbsternannt «autochthonen» Stimmvolk

bei der nächsten Wahl zu verkaufen.
Und so schraubt sich die Eskalations-

I 22



spirale von Medien und Politik europaweit

in zunehmend restriktivere
politische Programme hinein und schürt

migrations- beziehungsweise
fremdenfeindliche Ressentiments, die immer
häufiger von besorgten Bürgerinnen und
Bürgern als handfeste Handlungsanweisungen

verstanden werden. Doch auch
eine Politik, die weniger auf strikte
Abwehr denn auf bedingte Integration aus

ist, bedient diesen Teufelskreis, wenn sie

obrigkeitsstaatlich festlegt, welche
Formen des Ankommens als legitim gelten
dürfen und welche nicht.

Migration und Integration als
Obsession
Postmigrantische Gesellschaften wie die
Schweiz sind nicht allein durch die
Tatsache gekennzeichnet, dass viele
Menschen eingewandert beziehungsweise
angekommen sind und sich Bevölkerungsstrukturen

und Lebenswelten längst
dadurch transformiert haben, sondern auch
durch eine regelrechte «Obsession» mit
dem Themenkomplex Migration und
Integration (Spielhaus 2014). Während dieser

im öffentlichen und politischen
Diskurs vornehmlich problematisiert wird,
scheint es gleichzeitig kaum noch
Bereiche zu geben, die nicht auf Migration
und Integration bezogen werden:
wirtschaftliche und demografische Entwicklung,

Kriminalität, Gesundheit, Bildung,
Wohnen, Armut, Urbanisierung, ÖV,

Religion, Sexismus, Homosexualität,
Sport, Musik und Kultur, Geschichte etc.
Das beste Beispiel für diese Obsession ist
die politische Rechte, die einerseits

Migration/Integration zum Sündenbock
ihrer populistischen Politik auserkoren
hat und andererseits nicht mehr ohne
das Thema auskommt. Die SVP ist, so
absurd das klingen mag, längst die Partei
der Migration und Integration. Dieser
seit den i99oer-Jahren stark expandierende

«Migrations-Integrations-Kom-
plex», wie ich dieses Phänomen nennen
möchte, kennt jedoch nicht nur den Modus

der Problematisierung, sondern zu¬

gleich auch den empathisch-positiven
Bezug, etwa in Konzepten wie
«Einwanderungsgesellschaff» und «Diversity».
Migration und Integration gelten hier
nicht als Gefahr, sondern umgekehrt als

«Ressource», «Bereicherung» und «Chance».

Doch auch wenn sich die beiden
Deutungspole, Gefahr einerseits und
Potenzial andererseits, politisch diametral

gegenüberstehen - und auch wenn
einem letzterer politisch näher liegen
mag - so handelt es sich um zwei Seiten
einer Medaille. Denn wenn die Realitäten

der Migration und der postmi-
grantischen Vielfalt wirklich als gesell¬

schaftliche Normalität akzeptiert wären,
bräuchte es weder das eine noch das
andere.

Das historische Erbe der Integration
Ein zentrales Charakteristikum des

«Migrations-Integrations-Komplexes»
in postmigrantischen Gesellschaften
ist das wechselseitige Ineinandergreifen
von politisch-medialen Diskursen einerseits,

die nicht selten die Form von Panik
annehmen, und einem zutiefst
technokratischen Zugang zu Migration und
Integration andererseits. Politik und
Verwaltung greifen hier im Sinne von
«evidence-based governance» vor allem
aufdie Expertise der policy-orientierten

Austausch an der

Tagung: «Lebensabend

Schweiz -
Impulse zu Wohn- und
Lebensformen älterer

Migrantinnen und

Migranten». Tagung
vom 7 Nov. 2013.

Bild: Paulus Akademie

Zürich

I 23



Migrations- und Integrationsforschung
zurück. Leider wird hier ubersehen, dass

die Erkenntnisse und Modelle, mit
denen diese Wissenschaften das Ankommen

von Migrantmnen und Migranten
bzw. von deren Nachkommen untersuchen

und beschreiben, selbst keineswegs

wertfrei sind, wie die Beispiele der
Assimilationstheorie und des
Generationenmodells verdeutlichen. Beide Erkla-

rungsmuster reichen wissenshistorisch

m eine Zeit zurück, die auch in der
Schweiz dezidiert durch die
Vorstellungswelt des europaischen Kolonialismus

geprägt war.
Fast wahrend des gesamten 20.

Jahrhunderts wurde Ankommen m der
Schweiz nicht als Integration, sondern
als Assimilationsprozess gedacht: als

vollständige und einseitige Anpassung
der vermeintlich «Fremden» an das

Schweizertum. Doch stand (und steht)
dieser Weg nicht allen offen. Ob Assimilation

gelingen kann, hangt m dieser

Vorstellung von der «Rasse» respektive
der «kulturellen Nahe» der Zugewanderten

ab, die m drei Stufen eingeteilt
wird: 1. grundlegend fremd ohne Hoffnung

auf Assimilation - gemeint waren
vor allem Ostjuden, Muslime, Schwarze;
2. nicht ganz so fremd mit Chance auf
Assimilation wie Sudeuropaer und 3.

«verwandt»: weiss, christlich, nordwest-
europaisch. Dass dieser alte kolomahs-
tische Rassismus in der Schweiz heute

unter anderen Namen weiter fortlebt,
zeigt sich nicht nur im «Drei-Kreise-
Modell» der Schweizer Zuwanderungs-
politik m den i99oer-Jahren. Wenn also
die Assimilationsidee heutzutage hinter
den Integrations-Begrifflichkeiten
immer wieder deutlich durchscheint, dann

liegt das zum einen daran, dass alte
Formen kulturellen und institutionellen
Ausschlusses durch das Einführen neuer
Begriffe nicht einfach verschwinden.
Zum anderen gibt es aufgrund der
historischen Verbindung strukturelle
Ähnlichkeiten: Sowohl Assimilation als auch

Integration implizieren eine Art «natio¬

nalen Behälter», m den sich das
zugewanderte «Fremde» in einem geregelten
Prozess stufenweise einzugliedern hatte.
Dass niemand per se fremd ist, sondern

wenn, dann fremd gemacht wird, und
dass es keine homogenen Nationen/Kulturen

gibt, sollte gerade mit Blick aufdie
«multikulturelle» Schweizer Geschichte
sofort einleuchten (vgl. Jain & Randeria
2015). Der Begriffder Integration ist also

problematisch, auch wenn er unter
anderem von Migrantinnen und Migranten

dezidiert als Gegenmodell zur
Assimilation ins Feld gefuhrt wurde. Doch
von diesem widerstandigen Geist ist im
Zeitalter obrigkeitsstaathcher Integra-
tionsverembarungen, die «fordern und
fordern» und die «Leistung fur
Gegenleistung» verlangen, wenig übriggeblieben.

Alles m allem verwundert es nicht,
dass ausgehend von den Nachbarlandern

nunmehr auch m der Schweiz dieses

assimilative Integrationsverstandms
grundlegend kritisiert wird. Statt von
Integration zu reden, sollte es um die
Frage von Demokratie, gerechter
Teilhabe und um das Recht auf Rechte
gehen.

Ein zweites technokratisches Modell
des Ankommens, das den «Migrations-
Integrations-Komplex» prägt, ist die
Generationenabfolge. Ankommen findet
hiernach nicht innerhalb der Lebensspanne

von denjenigen statt, die selbst

migriert sind, sondern erstreckt sich auf
die zweite und dritte Generation, ja
sogar darüber hinaus. Hier wird der
Anspruch erhoben, postmigrantisches
Ankommen als objektivierbaren Prozess
modellieren zu können, der trotz der

empirischen Vielfalt bestimmte
allgemeine Regelmassigkeiten aufweist und
der vor allem eines ist: langwierig. Dass
die zweite und dritte Generation auch
nach der jüngsten Bürgerrechtsrevision
in der Schweiz nicht automatisch
eingebürgert werden, zeigt, wie etabliert
dieses Modell ist. Das rein «deskriptive»
Generationsmodell des Ankommens

I 24



bildet demnach die gesellschaftliche
Wissensgrundlage, auf der längst
angekommenen Mitmenschen ihr Bürgerrecht

wie selbstverständlich vorenthalten

wird. Kurzum: Es legitimiert
Ausgrenzung.

Leben mit Migrationshintergrund
Die Vorstellung eines generationenübergreifenden

Ankommensprozesses kommt
auch im vergleichsweise neuen Begriff
des «Migrationshintergrundes» zum
Ausdruck. Die Bezeichnung kam in den

i99oer-Jahren vor allem in Deutschland
aufund wurde dann Anfang der 2000er-
Jahre auch in der Schweiz als offizielle
Kategorie staatlicher Bevölkerungsstatistiken

eingeführt. Nicht zufällig
etablierte sich hier zur selben Zeit die
umkämpfte Figur des «Secondos» und der
«Seconda», in der sowohl Diskriminierung

als auch Selbst-Empowerment der
zweiten Generation zum Ausdruck
kommen. Sowohl «Secondo/a» als auch

«Migrationshintergrund» weisen die
typische Ambivalenz von Bezeichnungen
auf, die einerseits gesellschaftliche (Aus-
grenzungs-)Realitäten sichtbar machen

beziehungsweise kollektives Bewusst-
sein befördern und andererseits Kategorien

der Ausgrenzung bilden, affirmie-
ren oder verstärken (Supik 2014). So

mag es in der Tat sinnvoll sein, den

«Migrationshintergrund» von
Schweizerbürgerinnen und -bürgern zu erfassen,

wenn die Dominanzgesellschaft
faktisch trotz des roten Passes nach dieser

Kategorie ausgrenzt. Diskriminierung

und struktureller Rassismus lassen

sich so statistisch belegen.
Die Einführung dieser Kategorie hat

gleichzeitig aber auch zu einer Zuschrei-
bung von Fremdheit in neuem Gewand

geführt, die viele Menschen in der Schweiz

verständlicherweise dezidiert ablehnen.
Der wachsende Anteil an «Menschen
mit Migrationshintergrund» stellt das

Verhältnis von vermeintlich
aufnehmender Mehrheitsgesellschaft und
aufzunehmender Minderheit in der Schweiz

längst quantitativ und qualitativ in Frage.
Doch diese Verschiebung ist nicht
einfach Ergebnis von «Masseneinwanderung»,

sondern Effekt einer
selbstgeschaffenen Unterscheidungskategorie,
die zu einer sozialen Realität geronnen
ist (vgl. Foroutan 2010, Karakayali & Tsi-

anos 2014).
So hat sich rund um den neuen

Begriff des «Migrationshintergrunds» ein

generationenübergreifender Dauer-Wartesaal

für alle vermeintlichen Fremden,
Ausländer, Einwanderer und Migranten
herausgebildet. Ankommen wird hier zu
einem stetig entrückenden Fernziel -
und Integration zu einem permanenten

Ausnahmezustand. Wer in diesem
Wartesaal sitzt, ist noch nicht angekommen,
und wer nicht angekommen ist, ist auch

nicht wirklich da, und wer nicht wirklich
da ist, gehört nicht wirklich zur Schweiz,
und wer nicht wirklich dazu gehört,
muss auch nicht gleich berechtigt, gleich
repräsentiert, gleich beteiligt werden,
und wer das ist nicht ist, bleibt im
Wartesaal - so der Zirkelschluss einer
Gesellschaft, in der Migration zugleich
längst allgegenwärtig und integraler
Bestandteil der Lebenswelten ist und doch
weiterhin als provisorisch und fremd
gilt, respektive als das «Andere» angesehen

wird, das es zu bändigen, kontrollieren,

regulieren und integrieren gilt. Der

Muslimischer Alltag
in der Schweiz:
Besucher im
Gemeinschaftszentrum

Dzemat in Schlieren.

Bild: Adrian Baer/
NZZ

I 25



Wartesaal der Integration erscheint dabei

immer mehr als eine Art Quarantänestation.

Nach dem Motto: Wer mit
Migration in Kontakt gekommen ist, muss
dauerhaft mit Integrationsmassnahmen
behandelt werden. Der neue
Migrationsbezug erscheint hier in altem
rassistischen Gewand: chronisch, endemisch
und vererbbar zugleich.

Im Zeitalter der Integration wird nicht
nur nach «kultureller
Integrations-/Assimilationsfähigkeit» unterschieden und
in Generationenabfolgen gedacht, es

kommen auch soziale Differenzen zum
Tragen: Wenn sogenannten «Expats», also

hochqualifizierten Angestellten in global

aufgestellten Unternehmen, «Mobilität»

fast schon als natürlicher Wesenszug
zugeschrieben wird, dann heisst Ankommen

hier offenbar etwas anderes als für
«Niedrigqualifizierte». Deren
Integrationsbemühungen werden eher am alten
Modell der nationalen Sesshaftigkeit
bemessen und beurteilt, auch wenn sich die

postmigrantischen Lebenswelten hier de

facto nicht weniger mobil, mehrsprachig
und transnational gestalten als in den

Managementetagen. Doch je nachdem,
wann in der Leistungsgesellschaff von
Mobilität und wann von Migration oder

gar «Masseneinwanderung» gesprochen
wird, werden unterschiedliche soziale

Gruppen angesprochen und andere
Vorstellungen von Ankommen und Nicht-
Ankommen verbindlich.

Umrisse einer pluralen Ankommens-
kultur
Fasst man das Ganze zusammen, so stellt
sich Integration heute als ein flexibles

System dar, das weniger auf eine prinzipielle

Verunmöglichung von postmi-
grantischem Ankommen abzielt, aber
auf Kontrolle und Regulierung. Integration

leistet somit heute gruppenspezifisch

geregelten Ein- und Ausschluss,
oder technisch gesprochen: differenziell
inkludierende Exklusion. Umgekehrt lässt

sich Ausgrenzung im Zeitalter der
Integration als systemischer Effekt aller ge¬

sellschaftlichen Mechanismen, Vorkehrungen,

Programme und Institutionen
verstehen, die Ankommen regulieren,
normieren, dekretieren, überwachen,
evaluieren, hinauszögern, erschweren,
verhindern.

Doch wie liesse sich nun abschliessend

eine plurale und liberale Ankom-
menskultur in der postmigrantischen
Gesellschaft denken, die nicht
ausgrenzt? Es müsste darum gehen, den
Menschen, die bereits in ihr leben, und
denjenigen, die noch kommen werden,
die Entscheidung zu überlassen, wie sie

ankommen, sich einrichten und bleiben
möchten. Dies meint nicht, dass es keine
unterstützenden Ankommens-Dienst-
leistungen geben sollte, die ja auch heute

schon zuweilen von staatlichen vor
allem aber von nicht-staatlichen
Integrations-Einrichtungen angeboten werden:

Sprachunterricht, Übersetzungen,
behördliche Unterstützung, Rechtsberatung,

Mentoring, Diskriminierungsschutz

und so weiter. Nur braucht es hier
ein grundlegendes Umdenken: Weder
handelt es sich dabei um karitative
Hilfsangebote, für die man Dankbarkeit
erwarten sollte, noch um grosszügige För-
dermassnahmen, die zur Forderung
nach Gegenleistungen berechtigen. Es

geht vielmehr um notwendige Investitionen

in die Herstellung gesellschaftlicher
Barrierefreiheit (im Sinne von Terkessidis
2010) für unterschiedlichste Formen
postmigrantischen Ankommens. Ziel
müsste es sein, aus der Logik defizitorientierter

Integrations-Dienstleistungen
rauszukommen. Statt Symptombekämpfung

vor dem Hintergrund
gesellschaftlicher Ausgrenzung zu
institutionalisieren, sollte man gegen die
strukturellen Ursachen angehen und
überlegen, wie die Gesellschaft als Ganze

eine liberale und plurale Ankom-
menskultur ausbilden könnte.

Ein zentraler Schritt in diese Richtung

bestünde darin, den
obrigkeitsstaatlichen Anspruch auf die Deutungshoheit

über postmigrantische Lebens-



entwürfe aufzugeben. Gerade m Zeiten,
wo selbst die «autochthone» Normbe-
volkerung zu Mobilität angehalten wird
und zumindest touristisch langst «uberall

auf der Welt zuhause» ist, sollte
Ankommen für alle in einem möglichst
weiten und pluralen Sinne verstanden
werden. Der Möglichkeitsraum
zwischen lebenslanger Sesshaftigkeit an

einem Ort, transnationaler
Mehrfachzugehörigkeit und permanenter Mobilität

bietet im Prinzip viel Platz für
unterschiedlichste individuelle Lebensentwürfe,

doch steht dieser derzeit nicht
allen gleichermassen zu.

Dabei ist postmigrantisches Ankommen

- wie ein genauerer, empirischer
Blick auf die Lebenswirklichkeiten
zeigen wurde - auch in Anbetracht
gegenwärtiger struktureller Ausgrenzung und
Diskriminierung vielfältiger, als das

Integrationsdogma zugesteht: Für die
einen heisst Ankommen freiwillige
ÜberAssimilation, für andere Verweigerung;
die einen versorgen die alte «Heimat» im
Fotoalbum, wieder andere halten die

Erinnerungen lebendig und pflegen ihre
kulturellen «Wurzeln», die einen
integrieren sich in ihre Community, die
anderen in die Gemeinde, die einen
perfektionieren die Landessprache, die
anderen kommen auch mit Akzent gut
durch. Für die einen heisst Ankommen
Einbürgerung, für die anderen ein
Geschäft eröffnen, die einen richten sich im
Ausländersein ein, andere wehren sich

dagegen, fremd gemacht zu werden, die
einen wollen Freunde finden, die anderen

einen Job, die einen wollen nicht
mehr auffallen, die anderen nicht mehr
unsichtbar sein, einige wollen zu sich
selbst finden, andere wollen aus sich

rausgehen. Für die einen heisst Ankommen

niederlassen, für die anderen
immer aufdem Sprung sein, die einen wollen

sich einrichten, die anderen nur
einchecken, und so weiter.

Die unterschiedlichen Lebensgeschichten

und Selbsterzählungen post-
migrantischen Ankommens, die uns

längst umgeben, gilt es als solche wahr-
und ernst zu nehmen. Rückt man sie

vom privatisierten Migrationshintergrund

in den gesellschaftlichen Vordergrund,

können herrschende Normen
des Ankommens kritisch mit der sozialen

Wirklichkeit abgeglichen werden. In
dem Fall würde auch meine persönliche
Migrationsgeschichte nicht nur gefühlt
bereits in jener Nacht im Sommer 2006
enden, als ich nach 5 Std. 41 Min. Fahrt
den Schlüssel vom Zundschloss abzog
und der Motor langsam aufhörte, von
der Fahrthitze zu knistern. •

Literatur
Jain, Rohit und Randeria, Shalini, 2015, Wider
den Migrationskomplex. Perspektiven fur eine
andere Schweiz In- Sozialalmanach 2015 der

Caritas, 199-210.
Foroutan, Naika, 2010, Neue Deutsche,

Postmigranten und Bindungs-ldentitaten. Wer gehört
zum neuen Deutschland? In: ApuZ 2010,
(60/46-47), 9-15.
Foroutan, Naika (Hg.), 2015, Deutschland post-
migrantisch II. Einstellungen von Jugendlichen
und jungen Erwachsenen zu Gesellschaft,

Religion und Identität, Berlin. BIM.
Sptelhaus, Riem, 2014, Studien in der post-
migrantischen Gesellschaft. Eine kritische

Auseinandersetzung, In: Dokumentation 4

Bundesfachkongress Interkultur Hamburg
2012, 96-100.
Supik, Lina, 2014, Rassismus und Statistik.
Das Dilemma der Erfassung von Ethnizitat,
Frankfurt/M : Campus, www.bundesfachkon-
gress-interkultur2012.de
Terkessidis, Mark, 2010, Interkultur.
Frankfurt/M.: Suhrkamp.
Tsianos, Vassilts und Karakayali, Juliane,
Rassismus und Reprasentationspolitik in der

postmigrantischen Gesellschaft. In: ApuZ
(64/13-14), 33-39- 2014,
Yildiz, Erol und Hill, Marc (Hg.),Nach der

Migration. Postmigrantische Perspektiven jenseits
der Parallelgesellschaft. Bielefeld: transcript.
2015.

Kijan Espahangizi,
1978, ist promovierter
Historiker und
Geschäftsführer des

Zentrums «Geschichte des

Wissens» (ETH &
Universität Zurich). Er
engagiert sich publizistisch

und praktisch fur
eine neue Realpolitik
der Vielfalt in der

postmigrantischen
Gesellschaft Er ist Mit-
mitiator des Forums
«Wir alle sind Zürich»

zgw@ethz.ch

Der Beitrag ist ein
Nachdruck aus «terra

cognita» 27/2015,

Schweizer Zeitschrift
zu Integration und

Migration, herausgegeben

von der Eidgenossischen

Kommission

fur Migrationsfragen
EKM. Wir danken
dem Autoren und der

EKMfur ihre

bereitwillige
Zustimmung!
www.terra-cognita.ch


	Im Wartesaal der Integration : Ankommen in der postmigrantischen Gesellschaft

