Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 110 (2016)

Heft: 1

Artikel: Im Wartesaal der Integration : Ankommen in der postmigrantischen
Gesellschaft

Autor: Espahangizi, Kijan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-632263

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-632263
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Woann endet Migration im Zeitalter der
Integration? Die Antwort auf diese Fra-
ge ist komplex und liegt offensichtlich
nicht im individuellen Ermessen der-
jenigen, die migriert sind. Es reicht, sich
vor Augen zu fithren, dass Migrations-
erfahrungen in den offiziellen Statis-
tiken sogar noch bei den Kindern und
Kindeskindern von Migrantinnen und
Migranten im Hintergrund weiterlau-
fen, und zwar unabhdngig davon, ob
sich das mit der Selbstwahrnehmung
und den autobiografischen Erzidhlungen
dieser Menschen deckt oder nicht.
Wann und auf welche Weise man nach
einer Migrationserfahrung als «ange-
kommen» gelten darf, richtet sich also
vielmehr nach gesellschaftlichen Vor-
stellungen und Vorgaben.

Meine eigene Migration dauerte ge-
fihlt nicht lange, genauer gesagt 5 Stun-
den 41 Minuten. Sie begann am Nach-
mittag des 1. Juni 2006 in Koln-Nippes
und endete kurz vor Mitternacht, als ich
den Motor meines vollgepackten VW-
Busses auf einem Parkplatz in Ziirich ab-
stellte. Das Abziehen des Schliissels aus
dem Ziindschloss markiert in meinem
Gedachtnis den Moment, an dem ich in
der Schweiz ankam. «Ich bin da, es kann
losgehen!» — so mein aus heutiger Sicht
fast schon naiv anmutendes Gefiihl des
Ankommens damals. Naiv deshalb, weil
mir in dem Moment noch nicht bewusst
war, dass offenbar schon wenige Stun-
den einer Biografie ausreichen, um zu-
sammen mit den anderen Menschen
«mit Migrationshintergrund» im War-
tesaal der Integration festzusitzen.

Integration und Ankommen in der
postmigrantischen Gesellschaft
Vergleicht man das Modell des Ankom-
mens im Zeitalter der Integration mit
gesellschaftlichen Vorldufern, so kann
man von einem gewissen Fortschritt
sprechen. Das Nachkriegsmodell der
sogenannten «Gastarbeit», das in Mit-
teleuropa so lange das Bild der Einwan-
derung geprégt hat, sah dezidiert kein

Kijan Espahangizi

Im Wartesaal der
Integration

Ankommen in der postmigrantischen Gesellschaft

Wann endet Migration? Die Frage scheint simpel und eine
spontane Antwort konnte lauten: Wenn man ankommit.
Doch wann genau ist man angekommen? Heute liegt es
nahe zu sagen: Angekommen ist, wer sich integriert hat.
Doch auch diese Antwort ist keineswegs selbsterklirend.
Was heisst Ankommen durch Integration genau? Wer legt
fest, wie Integration stattzufinden hat und worein? Fiir
wen ist Integration maoglich und fiir wen nicht? Wer
entscheidet, wann und unter welchen Bedingungen das
Ankommen durch Integration gelingt oder scheitert?

121



Ankommen vor. Auch in der Schweizer
Variante, der Saisonarbeit, ging es nur
darum, den Zu- und Abfluss von Ar-
beitskriften fiir die nationale Wirtschaft
am (Kreis-)Laufen zu halten. Doch wir
wissen langst, dass Menschen sich ein-
richten und bleiben, auch wenn dies ex-
plizit nicht erwiinscht ist, und dass sie
das auch wihrend der Zeit der soge-
nannten Gastarbeit massenhaft taten.

Die heutige Integrationspolitik ist ei-
ne um Jahrzehnte verspitete Reaktion
auf die Tatsache des ungeplanten An-
kommens, Einrichtens und Bleibens von
Gastarbeiterinnen und Gastarbeitern in
der Schweiz und das ihrer Kinder und
Kindeskinder. In der Forschung spricht
man von «postmigrantischen Gesell-
schaften», also von Gesellschaften nach
der Migration (Tsianos & Karakyali
2014, Yildiz & Hill 2015, Foroutan u.a.
2015). Damit ist nicht gemeint, dass diese
Gesellschaften eine «historische Phase»
der Arbeits- und auch Fluchtmigration
hinter sich gelassen hitten und nun kei-
ne Zuwanderung mehr erleben wiirden
- im Gegenteil, Migration ist hier eine
Konstante. Es handelt sich vielmehr um
Léander, die wie die Schweiz, Deutsch-
land oder Osterreich viel zu spit ange-
fangen haben zu realisieren, dass Men-
schen angekommen sind, ohne dass dies
tiberhaupt vorgesehen war. Doch wih-
rend nicht sein konnte, was nicht sein
durfte, haben sich Bevolkerungsstruktur
und soziokulturelle Lebenswirklichkei-
ten in diesen Landern in den letzten
Jahrzehnten langst tiefgreifend durch
Migration verdndert.

Hatte man lange Zeit die Augen vor
dem Faktum des Ankommens und Blei-
bens zugewanderter Menschen ver-
schlossen, so zielt heutige Integrations-
politik darauf ab, deren Ankommen in
staatlich geregelte Bahnen zu lenken.
Das ehemals grundsitzlich negierte An-
kommen wird nunmebhr fast schon zum
Imperativ: Ankommen! heisst die Devi-
se der Integrationspolitik, jedoch nur
nach vorgegebenen Bedingungen und

auch nicht wirklich fiir alle. Es gibt wei-
terhin viele, denen auch heute die Még-
lichkeit zu einem Ankommen grund-
sdtzlich vorenthalten wird, etwa durch
Verweigerung legaler Einwanderungs-
optionen und Ablehnung von Asylan-
tragen. Die Annahme der Minarett-Ini-
tiative hat aber auch deutlich gemacht,
dass sogar eingebiirgerten Menschen
mit Migrationsgeschichte das Ankom-
men auf symbolischer Ebene dauerhaft
verstellt bleiben soll. Die Botschaft des
Stimmvolks war klar und deutlich: Der
Islam erhdlt in der Schweiz keine offi-
zielle Niederlassungsbewilligung, ge-
schweige denn das Biirgerrecht, und
das, obwohl er ldngst da ist.

Das heutige Integrationsregime ist
dem Namen nach voll auf Ankommen
eingestellt, und doch entpuppt es sich
bei genauerer Betrachtung auch als ein
Versuch, selbiges zu erschweren, zu ver-
zogern, einzuschranken, ja zu verun-
moglichen. Sicherlich hat das Zeitalter
der Integration auch neue Infrastruk-
turen und Dienstleistungen der «An-
kommensermoglichung» mit sich ge-
bracht. Doch im Kern geht es darum, die
faktisch lingst angekommene postmi-
grantische Vielfalt und deren unkon-
trollierte Ankommensprozesse wieder
«in den Griff» zu kriegen. Dabei wird
Integrationspolitik immer wieder durch
regelrechte mediale Paniken angetrie-
ben: Postmigrantische Vielfalt wird hier
als ungeziigeltes Wuchern von Parallel-
gesellschaften, als gesellschaftliche Frag-
mentierung, als kultureller Wertever-
lust, ja als drohender zivilisatorischer
Niedergang dargestellt und wahrgenom-
men. Der Politik kommt dabei die Auf-
gabe zu, das vermeintlich migrationsbe-
dingte, in Wirklichkeit aber selbstinsze-
nierte Chaos wieder unter Kontrolle und
in Ordnung zu bringen. Es geht vor allem
darum, gefiihlt «die Oberhand» zuriick-
zugewinnen und dieses Machtgefiihl dem
selbsternannt «autochthonen» Stimm-
volk bei der ndchsten Wahl zu verkaufen.
Und so schraubt sich die Eskalations-

| 22



spirale von Medien und Politik europa-
weit in zunehmend restriktivere poli-
tische Programme hinein und schiirt
migrations- beziehungsweise fremden-
feindliche Ressentiments, die immer
hiufiger von besorgten Biirgerinnen und
Biirgern als handfeste Handlungsanwei-
sungen verstanden werden. Doch auch
eine Politik, die weniger auf strikte Ab-
wehr denn auf bedingte Integration aus
ist, bedient diesen Teufelskreis, wenn sie
obrigkeitsstaatlich festlegt, welche For-
men des Ankommens als legitim gelten
diirfen und welche nicht.

Migration und Integration als
Obsession

Postmigrantische Gesellschaften wie die
Schweiz sind nicht allein durch die Tat-
sache gekennzeichnet, dass viele Men-
schen eingewandert beziehungsweise an-
gekommen sind und sich Bevolkerungs-
strukturen und Lebenswelten ldngst da-
durch transformiert haben, sondernauch
durch eine regelrechte «Obsession» mit
dem Themenkomplex Migration und In-
tegration (Spielhaus 2014). Wahrend die-
ser im Offentlichen und politischen Dis-
kurs vornehmlich problematisiert wird,
scheint es gleichzeitig kaum noch Be-
reiche zu geben, die nicht auf Migration
und Integration bezogen werden: wirt-
schaftliche und demografische Entwick-
lung, Kriminalitét, Gesundheit, Bildung,
Wohnen, Armut, Urbanisierung, OV,
Religion, Sexismus, Homosexualitit,
Sport, Musik und Kultur, Geschichte etc.
Das beste Beispiel fiir diese Obsession ist
die politische Rechte, die einerseits Mi-
gration/Integration zum Siindenbock
ihrer populistischen Politik auserkoren
hat und andererseits nicht mehr ohne
das Thema auskommt. Die SVP ist, so
absurd das klingen mag, langst die Partei
der Migration und Integration. Dieser
seit den 1990er-Jahren stark expandie-
rende «Migrations-Integrations-Kom-
plex», wie ich dieses Phdnomen nennen
mochte, kennt jedoch nicht nur den Mo-
dus der Problematisierung, sondern zu-

gleich auch den empathisch-positiven
Bezug, etwa in Konzepten wie «Einwan-
derungsgesellschaft» und «Diversity».
Migration und Integration gelten hier
nicht als Gefahr, sondern umgekehrt als
«Ressource», «Bereicherung» und «Chan-
ce». Doch auch wenn sich die beiden
Deutungspole, Gefahr einerseits und
Potenzial andererseits, politisch diamet-
ral gegeniiberstehen — und auch wenn
einem letzterer politisch ndher liegen
mag - so handelt es sich um zwei Seiten
einer Medaille. Denn wenn die Reali-
titen der Migration und der postmi-
grantischen Vielfalt wirklich als gesell-

schaftliche Normalitét akzeptiert wiren,
brauchte es weder das eine noch das an-
dere.

Das historische Erbe der Integration

Ein zentrales Charakteristikum des
«Migrations-Integrations-Komplexes»
in postmigrantischen Gesellschaften
ist das wechselseitige Ineinandergreifen
von politisch-medialen Diskursen einer-
seits, die nicht selten die Form von Panik
annehmen, und einem zutiefst techno-
kratischen Zugang zu Migration und In-
tegration andererseits. Politik und Ver-
waltung greifen hier im Sinne von
«evidence-based governance» vor allem
auf die Expertise der policy-orientierten

| 23

Austausch an der
Tagung: «Lebensa-
bend Schweiz - Im-
pulse zu Wohn- und
Lebensformen dlterer
Migrantinnen und
Migranten». Tagung
vom 7. Nov. 2013.
Bild: Paulus Akade-
mie Ziirich



Migrations- und Integrationsforschung
zuriick. Leider wird hier iibersehen, dass
die Erkenntnisse und Modelle, mit de-
nen diese Wissenschaften das Ankom-
men von Migrantinnen und Migranten
bzw. von deren Nachkommen untersu-
chen und beschreiben, selbst keines-
wegs wertfrei sind, wie die Beispiele der
Assimilationstheorie und des Generati-
onenmodells verdeutlichen. Beide Erkla-
rungsmuster reichen wissenshistorisch
in eine Zeit zuriick, die auch in der
Schweiz dezidiert durch die Vorstel-
lungswelt des europiischen Kolonialis-
mus gepragt war.

Fast wihrend des gesamten 20. Jahr-
hunderts wurde Ankommen in der
Schweiz nicht als Integration, sondern
als Assimilationsprozess gedacht: als
vollstindige und einseitige Anpassung
der vermeintlich «Fremden» an das
Schweizertum. Doch stand (und steht)
dieser Weg nicht allen offen. Ob Assimi-
lation gelingen kann, hingt in dieser
Vorstellung von der «Rasse» respektive
der «kulturellen Nahe» der Zugewan-
derten ab, die in drei Stufen eingeteilt
wird: 1. grundlegend fremd ohne Hoff-
nung auf Assimilation - gemeint waren
vor allem Ostjuden, Muslime, Schwarze;
2. nicht ganz so fremd mit Chance auf
Assimilation wie Stideuropder und 3.
«verwandt»: weiss, christlich, nordwest-
europdisch. Dass dieser alte kolonialis-
tische Rassismus in der Schweiz heute
unter anderen Namen weiter fortlebt,
zeigt sich nicht nur im «Drei-Kreise-
Modell» der Schweizer Zuwanderungs-
politik in den 1990er-Jahren. Wenn also
die Assimilationsidee heutzutage hinter
den Integrations-Begrifflichkeiten im-
mer wieder deutlich durchscheint, dann
liegt das zum einen daran, dass alte For-
men kulturellen und institutionellen
Ausschlusses durch das Einfithren neuer
Begriffe nicht einfach verschwinden.
Zum anderen gibt es aufgrund der histo-
rischen Verbindung strukturelle Ahn-
lichkeiten: Sowohl Assimilation als auch
Integration implizieren eine Art «natio-

nalen Behalter», in den sich das zuge-
wanderte «Fremde» in einem geregelten
Prozess stufenweise einzugliedern hitte.
Dass niemand per se fremd ist, sondern
wenn, dann fremd gemacht wird, und
dass es keine homogenen Nationen/Kul-
turen gibt, sollte gerade mit Blick auf die
«multikulturelle» Schweizer Geschichte
sofort einleuchten (vgl. Jain & Randeria
2015). Der Begriff der Integration ist also
problematisch, auch wenn er unter an-
derem von Migrantinnen und Migran-
ten dezidiert als Gegenmodell zur Assi-
milation ins Feld gefithrt wurde. Doch
von diesem widerstindigen Geist ist im
Zeitalter obrigkeitsstaatlicher Integra-
tionsvereinbarungen, die «férdern und
fordern» und die «Leistung fiir Gegen-
leistung» verlangen, wenig tibriggeblie-
ben.

Alles in allem verwundert es nicht,
dass ausgehend von den Nachbarlan-
dern nunmehr auch in der Schweiz die-
ses assimilative Integrationsverstandnis
grundlegend kritisiert wird. Statt von
Integration zu reden, sollte es um die
Frage von Demokratie, gerechter Teil-
habe und um das Recht auf Rechte ge-
hen.

Ein zweites technokratisches Modell
des Ankommens, das den «Migrations-
Integrations-Komplex» prigt, ist die Ge-
nerationenabfolge. Ankommen findet
hiernach nicht innerhalb der Lebens-
spanne von denjenigen statt, die selbst
migriert sind, sondern erstreckt sich auf
die zweite und dritte Generation, ja so-
gar dariiber hinaus. Hier wird der An-
spruch erhoben, postmigrantisches An-
kommen als objektivierbaren Prozess
modellieren zu konnen, der trotz der
empirischen Vielfalt bestimmte allge-
meine Regelmissigkeiten aufweist und
der vor allem eines ist: langwierig. Dass
die zweite und dritte Generation auch
nach der jiingsten Biirgerrechtsrevision
in der Schweiz nicht automatisch ein-
gebiirgert werden, zeigt, wie etabliert
dieses Modell ist. Das rein «deskriptive»
Generationsmodell des Ankommens

| 24



bildet demnach die gesellschaftliche
Wissensgrundlage, auf der lingst ange-
kommenen Mitmenschen ihr Biirger-
recht wie selbstverstdndlich vorenthal-
ten wird. Kurzum: Es legitimiert Aus-
grenzung.

Leben mit Migrationshintergrund
Die Vorstellung eines generationeniiber-
greifenden Ankommensprozesses kommt
auch im vergleichsweise neuen Begriff
des «Migrationshintergrundes» zum Aus-
druck. Die Bezeichnung kam in den
1990er-Jahren vor allem in Deutschland
aufund wurde dann Anfangder 2000er-
Jahre auch in der Schweiz als offizielle
Kategorie staatlicher Bevolkerungsstatis-
tiken eingefithrt. Nicht zufillig etab-
lierte sich hier zur selben Zeit die um-
kiampfte Figur des «Secondos» und der
«Seconda», in der sowohl Diskriminie-
rung als auch Selbst-Empowerment der
zweiten Generation zum Ausdruck
kommen. Sowohl «Secondo/a» als auch
«Migrationshintergrund» weisen die ty-
pische Ambivalenz von Bezeichnungen
auf, die einerseits gesellschaftliche (Aus-
grenzungs-)Realitdten sichtbar machen
beziehungsweise kollektives Bewusst-
sein beférdern und andererseits Katego-
rien der Ausgrenzung bilden, affirmie-
ren oder verstirken (Supik 2014). So
mag es in der Tat sinnvoll sein, den
«Migrationshintergrund» von Schwei-
zerbiirgerinnen und -biirgern zu erfas-
sen, wenn die Dominanzgesellschaft
faktisch trotz des roten Passes nach die-
ser Kategorie ausgrenzt. Diskriminie-
rung und struktureller Rassismus lassen
sich so statistisch belegen.

Die Einfihrung dieser Kategorie hat
gleichzeitig aber auch zu einer Zuschrei-
bung von Fremdheit in neuem Gewand
gefiihrt, die viele Menschen in der Schweiz
verstandlicherweise dezidiert ablehnen.
Der wachsende Anteil an «Menschen
mit Migrationshintergrund» stellt das
Verhiltnis von vermeintlich aufneh-
mender Mehrheitsgesellschaft und auf-
zunehmender Minderheitin der Schweiz

ldngst quantitativund qualitativ in Frage.
Doch diese Verschiebung ist nicht ein-
fach Ergebnis von «Masseneinwande-
rung», sondern Effekt einer selbstge-
schaffenen  Unterscheidungskategorie,
die zu einer sozialen Realitdt geronnen
ist (vgl. Foroutan 2010, Karakayali & Tsi-
anos 2014).

So hat sich rund um den neuen Be-
griff des «Migrationshintergrunds» ein
generationentibergreifender Dauer-War-
tesaal fiir alle vermeintlichen Fremden,
Ausldnder, Einwanderer und Migranten
herausgebildet. Ankommen wird hier zu
einem stetig entriickenden Fernziel -
und Integration zu einem permanenten

Ausnahmezustand. Wer in diesem War-

tesaal sitzt, ist noch nicht angekommen,
und wer nicht angekommen ist, ist auch
nicht wirklich da, und wer nicht wirklich
da ist, gehort nicht wirklich zur Schweiz,
und wer nicht wirklich dazu gehort,
muss auch nicht gleich berechtigt, gleich
reprasentiert, gleich beteiligt werden,
und wer das ist nicht ist, bleibt im War-
tesaal — so der Zirkelschluss einer Ge-
sellschaft, in der Migration zugleich
lingst allgegenwirtig und integraler Be-
standteil der Lebenswelten ist und doch
weiterhin als provisorisch und fremd
gilt, respektive als das «Andere» angese-
hen wird, das es zu bandigen, kontrollie-
ren, regulieren und integrieren gilt. Der

| 25

Muslimischer Alltag
in der Schweiz: Be-
sucher im Gemein-
schaftszentrum
Dzemat in Schlieren.
Bild: Adrian Baer /
NZZ



Wartesaal der Integration erscheint da-
bei immer mehr als eine Art Quaranti-
nestation. Nach dem Motto: Wer mit Mi-
gration in Kontakt gekommen ist, muss
dauerhaft mit Integrationsmassnahmen
behandelt werden. Der neue Migrati-
onsbezug erscheint hier in altem rassis-
tischen Gewand: chronisch, endemisch
und vererbbar zugleich.

Im Zeitalter der Integration wird nicht
nur nach «kultureller Integrations-/As-
similationsfahigkeit» unterschieden und
in Generationenabfolgen gedacht, es
kommen auch soziale Differenzen zum
Tragen: Wenn sogenannten «Expats», al-
so hochqualifizierten Angestellten in glo-
bal aufgestellten Unternehmen, «Mobili-
tat» fast schon als natiirlicher Wesenszug
zugeschrieben wird, dann heisst Ankom-
men hier offenbar etwas anderes als fiir
«Niedrigqualifizierte». Deren Integrati-
onsbemiihungen werden eher am alten
Modell der nationalen Sesshaftigkeit be-
messen und beurteilt, auch wenn sich die
postmigrantischen Lebenswelten hier de
facto nicht weniger mobil, mehrsprachig
und transnational gestalten als in den
Managementetagen. Doch je nachdem,
wann in der Leistungsgesellschaft von
Mobilitdt und wann von Migration oder
gar «Masseneinwanderung» gesprochen
wird, werden unterschiedliche soziale
Gruppen angesprochen und andere Vor-
stellungen von Ankommen und Nicht-
Ankommen verbindlich.

Umrisse einer pluralen Ankommens-
kultur

Fasst man das Ganze zusammen, so stellt
sich Integration heute als ein flexibles
System dar, das weniger auf eine prinzi-
pielle Verunmoglichung von postmi-
grantischem Ankommen abzielt, aber
auf Kontrolle und Regulierung. Integra-
tion leistet somit heute gruppenspezi-
fisch geregelten Ein- und Ausschluss,
oder technisch gesprochen: differenziell
inkludierende Exklusion. Umgekehrt ldsst
sich Ausgrenzung im Zeitalter der Inte-
gration als systemischer Effekt aller ge-

sellschaftlichen Mechanismen, Vorkeh-
rungen, Programme und Institutionen
verstehen, die Ankommen regulieren,
normieren, dekretieren, iberwachen,
evaluieren, hinauszdgern, erschweren,
verhindern.

Doch wie liesse sich nun abschlies-
send eine plurale und liberale Ankom-
menskultur in der postmigrantischen
Gesellschaft denken, die nicht aus-
grenzt? Es miisste darum gehen, den
Menschen, die bereits in ihr leben, und
denjenigen, die noch kommen werden,
die Entscheidung zu tiberlassen, wie sie
ankommen, sich einrichten und bleiben
mochten. Dies meint nicht, dass es keine
unterstiitzenden Ankommens-Dienst-
leistungen geben sollte, die ja auch heu-
te schon zuweilen von staatlichen vor
allem aber von nicht-staatlichen Inte-
grations-Einrichtungen angeboten wer-
den: Sprachunterricht, Ubersetzungen,
behordliche Unterstiitzung, Rechtsbera-
tung, Mentoring, Diskriminierungs-
schutz und so weiter. Nur braucht es hier
ein grundlegendes Umdenken: Weder
handelt es sich dabei um karitative Hilfs-
angebote, fiir die man Dankbarkeit er-
warten sollte, noch um grossziigige For-
dermassnahmen, die zur Forderung
nach Gegenleistungen berechtigen. Es
geht vielmehr um notwendige Investiti-
onen in die Herstellung gesellschaftlicher
Barrierefreiheit (im Sinne von Terkessidis
2010) fiir unterschiedlichste Formen
postmigrantischen Ankommens. Ziel
miisste es sein, aus der Logik defizitori-
entierter Integrations-Dienstleistungen
rauszukommen. Statt Symptombe-
kdmpfung vor dem Hintergrund gesell-
schaftlicher Ausgrenzung zu institutio-
nalisieren, sollte man gegen die
strukturellen Ursachen angehen und
tberlegen, wie die Gesellschaft als Gan-
ze eine liberale und plurale Ankom-
menskultur ausbilden konnte.

Ein zentraler Schritt in diese Rich-
tung bestiinde darin, den obrigkeits-
staatlichen Anspruch auf die Deutungs-
hoheit iiber postmigrantische Lebens-



entwiirfe aufzugeben. Gerade in Zeiten,
wo selbst die «autochthone» Normbe-
volkerung zu Mobilitdt angehalten wird
und zumindest touristisch lingst «iiber-
all auf der Welt zuhause» ist, sollte An-
kommen fiir alle in einem moglichst
weiten und pluralen Sinne verstanden
werden. Der Moglichkeitsraum zwi-
schen lebenslanger Sesshaftigkeit an
einem Ort, transnationaler Mehrfach-
zugehorigkeit und permanenter Mobili-
tat bietet im Prinzip viel Platz fiir unter-
schiedlichste individuelle Lebensent-
wiirfe, doch steht dieser derzeit nicht al-
len gleichermassen zu.

Dabei ist postmigrantisches Ankom-
men - wie ein genauerer, empirischer
Blick auf die Lebenswirklichkeiten zei-
gen wiirde — auch in Anbetracht gegen-
wartiger struktureller Ausgrenzung und
Diskriminierung vielfaltiger, als das In-
tegrationsdogma zugesteht: Fiir die ei-
nen heisst Ankommen freiwillige Uber-
Assimilation, fiir andere Verweigerung;
die einen versorgen die alte «<Heimat» im
Fotoalbum, wieder andere halten die Er-
innerungen lebendig und pflegen ihre
kulturellen «Wurzeln», die einen inte-
grieren sich in ihre Community, die an-
deren in die Gemeinde, die einen per-
fektionieren die Landessprache, die an-
deren kommen auch mit Akzent gut
durch. Fiir die einen heisst Ankommen
Einbiirgerung, fiir die anderen ein Ge-
schift eroffnen, die einen richten sich im
Ausldndersein ein, andere wehren sich
dagegen, fremd gemacht zu werden, die
einen wollen Freunde finden, die ande-
ren einen Job, die einen wollen nicht
mehr auffallen, die anderen nicht mehr
unsichtbar sein, einige wollen zu sich
selbst finden, andere wollen aus sich
rausgehen. Fiir die einen heisst Ankom-
men niederlassen, fiir die anderen im-
mer auf dem Sprung sein, die einen wol-
len sich einrichten, die anderen nur
einchecken, und so weiter.

Die unterschiedlichen Lebensge-
schichten und Selbsterzahlungen post-
migrantischen Ankommens, die uns

langst umgeben, gilt es als solche wahr-
und ernst zu nehmen. Riickt man sie
vom privatisierten Migrationshinter-
grund in den gesellschaftlichen Vorder-
grund, konnen herrschende Normen
des Ankommens kritisch mit der sozia-
len Wirklichkeit abgeglichen werden. In
dem Fall wiirde auch meine personliche
Migrationsgeschichte nicht nur gefiihlt
bereits in jener Nacht im Sommer 2006
enden, als ich nach 5 Std. 41 Min. Fahrt
den Schliissel vom Ziindschloss abzog
und der Motor langsam authorte, von
der Fahrthitze zu knistern. ®

Literatur

Jain, Rohit und Randeria, Shalini, 2015, Wider
den Migrationskomplex. Perspektiven fiir eine
andere Schweiz. In: Sozialalmanach 2015 der
Caritas, 199-210.

Foroutan, Naika, 2010, Neue Deutsche, Postmi-
granten und Bindungs-Identititen. Wer gehort
zum neuen Deutschland? In: ApuZ 2010,
(60/46-47), 9-15.

Foroutan, Naika (Hg.), 2015, Deutschland post-
migrantisch II. Einstellungen von Jugendlichen
und jungen Erwachsenen zu Gesellschaft,
Religion und Identitdt, Berlin: BIM.
Spielhaus, Riem, 2014, Studien in der post-
migrantischen Gesellschaft. Eine kritische
Auseinandersetzung, In: Dokumentation 4.
Bundesfachkongress Interkultur Hamburg
2012, 96-100.

Supik, Lina, 2014, Rassismus und Statistik.
Das Dilemma der Erfassung von Ethnizitdt,
Frankfurt/M.: Campus. www.bundesfachkon-
gress-interkulturao12.de

Terkessidis, Mark, 2010, Interkultur. Frank-
furt/M.: Suhrkamp.

Tsianos, Vassilis und Karakayali, Juliane,
Rassismus und Reprisentationspolitik in der
postmigrantischen Gesellschaft. In: ApuZ
(64/13-14), 33-39. 2014,

Yildiz, Erol und Hill, Marc (Hg.),Nach der Mi-
gration. Postmigrantische Perspektiven jenseits
der Parallelgesellschaft. Bielefeld: transcript.
2015.

Kijan Espahangizi,
1978, ist promovierter
Historiker und Ge-
schiftsfiihrer des Zen-
trums «Geschichte des
Wissens» (ETH & Uni-
versitit Ziirich). Er
engagiert sich publizis-
tisch und praktisch fiir
eine neue Realpolitik
der Vielfalt in der
postmigrantischen Ge-
sellschaft. Er ist Mit-
initiator des Forums
«Wir alle sind Ziirich».

zgw@ethz.ch

Der Beitrag ist ein
Nachdruck aus «terra
cognita» 27/2015,
Schweizer Zeitschrift
zu Integration und
Migration, herausgege-
ben von der Eidgends-
sischen Kommission
fiir Migrationsfragen
EKM. Wir danken
dem Autoren und der
EKM fiir ihre
bereitwillige
Zustimmung!
www.terra-cognita.ch



	Im Wartesaal der Integration : Ankommen in der postmigrantischen Gesellschaft

