Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 110 (2016)

Heft: 1

Artikel: Die anwaltschaftliche Aufgabe der Kirche : Interview
Autor: Hui, Matthias / Neider Ammann, Nicola

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-632261

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-632261
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Du warst an der Entstehung der Migra-
tionschartabeteiligt und arbeitest mit
ihr. Was ist fiir dich der Kern dieses
Texts?

Unter dem Titel «Freie Niederlassung
fur alle: Willkommen in einer solida-
rischen Gesellschaft!» wird fiir mich
zum ersten Mal in dieser Klarheit und
auf diesem theologischen Niveau die
Haltung der Kirchen zum Ausdruck ge-
bracht. Und zwar in der ganzen Radi-
kalitat der biblischen Tradition, die ich
bei uns sonst oft vermisse.

Es gibt keine AusldnderInnen, es gibt
einfach Menschen. Fiir die Kirchen sind
alle Menschen AuslianderInnen - oder
niemand. Mitden theologischen Grund-
satzen der Migrationscharta kann ich
darlegen: Das ist unsere Haltung als Kir-
che. Die Utopie in der Tradition der Pro-
phetlnnen aus der Bibel, aber auch mo-
derner ProphetInnen gefillt mir sehr.
Der Text ist das Resultat eines tragfi-
higen 6kumenischen Verstdndigungspro-
zesses.

Wir iiberwinden das «hier sind die Ka-
tholiken, dort die Reformierten.» Damit
kann ich die Charta fiir meine eigene
Vernetzungsarbeit in Luzern einsetzen.

Konkret: Reibst du diesen Text Ge-
sprichspartnerlnnen unter die Nase
oder begleitet er dich einfach, wenn du
dich an die Arbeit machst?

Er ist fiir mich ein Hintergrund, eine
Bestirkung, ein Stiick Selbstvergewisse-
rung. Ich verstehe mich durch meine
Herkunft aus Berlin, durch die Arbeit
mit meinem Mann und unseren Toch-
tern auf den Philippinen und durch mein
Engagement in Lateinamerika als Frau
mit einem weltkirchlichen Background,
als Weltkirchenbiirgerin. In diesem Sinn
gibt es die nationalen Kategorien und
Grenzen nicht. Hier ist die Charta hilf-
reich, aber man muss sie erklaren. Ich ha-
be sie in Luzern auch an die reformierten
und katholischen Kirchenleitungen ver-
schickt und ihnen angeboten, den Text
vorzustellen und zu diskutieren.

Neue Wege-Gesprach von Matthias Hui mit
Nicola Neider Ammann

Die anwaltschaftliche
Aufgabe der Kirche

Ein Gesprdch tiber die Migrationscharta und die Zusam-
menarbeit mit Sans-Papiers, eritreisch-orthodoxen und
muslimischen Gemeinden, Autonomen und Pfarreiriten



Nicola Neider
Bild: Priska Ketterer

Wie reagierten diese?

Die erste spontane Reaktion war —
ehrlich gesagt auch bei mir im Haus der
katholischen Kirche Luzern - ein Er-
schrecken: «Wie konnt ihr freie Nieder-
lassung fiir alle fordern?» Aber genau
dieses Erschrecken bietet Anlass, ins
Gesprich zu kommen. Dann kann ich
deutlich machen, welche Zielrichtung
die Charta hat und dass man doch iiber
den Haupttitel hinaus weiterlesen moge.

Vor kurzem kamen die drei Synodal-
rate der romisch-katholischen Landes-
kirche, die enger mit Migrationsfragen
zu tun haben, zu mir und sagten: «Nico-
la, stell uns die Migrationscharta vor
und sag uns, was ihr damit bezweckt.»
Ich habe die Charta auch in die ckume-
nische Kommission der drei Landeskir-
chen zu Asyl- und Flichtlingsfragen
eingebracht. Und ich habe die kirchen-
eigenen Medien genutzt, unsere eigene
Website, das Pfarreiblatt. Das fithrt zu
lebendigen Kontroversen.

Ist die Charta, welche die Gleichheit al-
ler Menschen betont, also nicht zu radi-
kal formuliert?

In meiner Rolle als Prisidentin der
Kontakt- und Beratungsstelle fiir Sans-
Papiers laufe ich natiirlich nicht mit der
Charta in der Hand zum kantonalen
Amt fir Migration und rufe: «Her mit
den Aufenthaltsbewilligungen!» An die-
ser Stelle ist die Charta keine Hand-

lungsanweisung fiir das alltagspolitische
Geschehen. Aber sie macht deutlich:
Das ist unsere Haltung, wenn wir kon-
sequent Kirche sein méchten. Vielleicht
hilft die Klarheit der Charta aber auch
im Gesprach mit den Behorden den Kir-
chenleitungen ein Stiick weit, selber kla-
rer zu sein. Wir sind neulich mit einen
Einzelfall bei einem Regierungsratsmit-
glied vorstellig geworden; die Kirchen-
leitungen kamen ganz selbstverstind-
lich mit und formulierten die Anliegen
sehr klar, auch wenn sie nicht alle Anlie-
gen in der Charta teilen wiirden.

Taugt die Charta auch fiir das Gesprdch
mit nichtkirchlichen Menschen?
Ausserhalb der Kirche habe ich fast
mehr Sympathie erfahren. Ich denke an
das Asylnetz Luzern, den selbstverwal-
teten Treffpunkt Mondoj im alterna-
tiven Kulturzentrum Neubad oder an
die Autonome Schule Luzern. An diesen
Orten wird zwischen jungen Leuten aus
dem autonomen Spektrum und Men-
schen mit prekdren Aufenthaltssituati-
onen auf Augenhoéhe zusammengear-
beitet. Freie Niederlassung fordern auch
sie. Ich habe viel Anerkennung dafiir er-
halten, dass es eine kirchliche Stimme
gibt, die deutlich Position bezieht und
sagt: So denken wir aufgrund unserer
biblisch-prophetischen Tradition.

Einige deiner Arbeitsfelder hast du be-
reits erwidhnt. Worin besteht der Kern
deiner Titigkeit?

Um meine Arbeit auf einen einfachen
Nenner zu bringen: «Willkommen in ei-
ner solidarischen Gesellschaft!» ist mein
Aufgabenbeschrieb. Das mochten wir
Menschen jeglicher Herkunft erfahren
lassen. Mein Auftrag besteht darin, Orte
der Begegnung zu schaffen, Orte des
Miteinanders von zugewanderten Men-
schen, egal welcher Religion und Kultur,
und Einheimischen, die schon lange
hier leben. Ein Beispiel dafiir ist der
Chor der Nationen Luzern, der seit sie-
ben Jahren existiert.

‘10



Ist der Chor eine Frucht eurer Arbeit?

Das ist er. Wir waren inspiriert vom
damaligen Chor der Nationen Solo-
thurn. Heute ist der Luzerner Chor - wie
auch jene in Zirich, Bern und Glarus -
ein eigenstdndiger Verein. Ich leite den
Vorstand. Mir war von Anfang wichtig,
dassich diese Aufgabe nicht allein wahr-
nehme. In unseren Gremien sitzt eine
Geschiftsfrau aus einem multinatio-
nalen Unternehmen, die Fundraising
betreibt. Sie wird unterstiitzt von einer
philippinischen Frau mit vielen guten
Beziehungen in ganz anderen Kontex-
ten. Wir haben einen kubanischen Ju-
risten, der im Vorstand fiir das Lernen
via Internet und eine Iranerin, die fiir
unsere Kleidung zustdndig sind. Mitei-
nander heisst nicht: Wir sorgen fiir Mi-
grantInnen.

Der Chor ist natiirlich dazu da, Kon-
zerte zu geben. Als wir kiirzlich mit 120
Mitgliedern aus 30 Nationen vor 1200
Leuten im KKL Luzern sangen, zusam-
men mit einem guten Orchester, waren
viele Leute beriihrt. Es war die Zusam-
mensetzung unseres Chors, die Qualitét
der Musik und unser Repertoire: per-
sische und chinesische Lieder, aber auch
«Lueget vo Barg und Tal». Das ist unsere
Botschaft: Das Miteinander ist einfach.
Jetzt kam der Mannerchor Meggen, eine
der reichsten Agglomerationsgemeinden,
aufuns zu. Wir werden néchstes Jahr zwei
gemeinsame Konzerte geben.

Was lost dieses Miteinander aus?

Nur durch Beziehungen verschwin-
det die allgegenwirtige Angst vor dem
Fremden und Unbekannten. In Grep-
pen am Vierwaldstéttersee kam es vor
einigen Jahren zur Ausschaffung einer
tschetschenischen Familie mit vier Kin-
dern, die bestens integriert war. Der
SVP-Ortsprasident setzte sich person-
lich fiir die Familie ein und klopfte beim
Amt fur Migration auf den Tisch. Auch
fiir ihn waren diese tschetschenischen
Kinder einfach Menschen, sie gingen bei
den eigenen Kindern ein und aus.

Ich finde die Charta gut, weil sie sagt:
Wir sind alle gleichberechtigte Men-
schen, jeder hat seine Ressourcen, alle
haben auch ihre Macken. Es geht darum,
allen Teilhabe zu bieten an unserer Ge-
sellschaft. Ich verstehe unsere Arbeits-
stelle auch als Tiiroffner fiir Gruppie-
rungen, die einen eher geschlossenen
Charakter zu haben scheinen.

Zum Beispiel?

Ich denke etwa an die eritreisch-or-
thodoxen Gemeinden im Kanton Lu-
zern. Sie gelangen zu mir, weil sie Rdume
bendtigen und finanzielle Unterstiit-
zung. Ich unterstiitze sie, driicke aber
auch meine Erwartung aus, dass sie sich
fiir das Ganze engagieren. Integration
gelingt dann, wenn die Leute sehen, dass
die Beziehung ihnen nicht nur Infra-
struktur und Geld ermoglichen kann,
sondern auch eine Plattform bietet fiir
ihre Kultur und die politischen Pro-
bleme in Eritrea.

Am Tag der Volker wurde zum ersten
Mal ein 6kumenischer Gottesdienst mit
der schweizerischen Franziskaner-Pfar-
rei, der tamilisch-katholischen und der
eritreisch-orthodoxen Gemeinde gefei-
ert. Wir vereinbarten, keine Eucharistie
oder Kommunion zu feiern, das wire
theologisch kompliziert geworden. Aber
es war ein wunderbarer Anlass. Die eher
dltere Generation aus der Stadtpfarrei
kam mit den jungen Eritreern ins Ge-
sprach. Zwei Wochen spiter kamen die
Eritreer an die interreligiose Friedens-
feier. Da wichst etwas zusammen. Nun
sind sie im Boot bei interkulturellen, in-
terreligiosen Austauschrunden.

Geht das auch iiber die Grenzen der
christlichen Kirchen hinaus?

Ahnliche Erfahrungen machen wir
mit der islamischen Gemeinde in Lu-
zern. Die MuslimInnen sind keine ge-
schlossene Gesellschaft, haben aber we-
nig Ressourcen.

Darin sehe ich meine anwaltschaft-
liche Aufgabe: Wie kénnen wir andere

111



Gemeinschaften so unterstiitzen, dass sie
in der Offentlichkeit wahrgenommen
werden, auch mit ihrem sozialen Enga-
gement, mit der Seelsorge in Spitélern
beispielsweise? Immer geht es dabei um
Begegnung, um die Verhinderung von
Segmentierung. Die Luzerner Offent-
lichkeit soll wahrnehmen, dass wir nicht
nur als Kirchen, sondern auch als Reli-
gionen gemeinsame und allgemein-
menschliche Werte haben wie Gerechtig-
keit, Frieden, Bewahrung der Schopfung,
Solidaritat.

Worin besteht fiir dich die Qualitit, die-
se Arbeit fiir eine solidarische Gesell-
schaft aus der Kirche heraus machen zu
konnen?

Zuerst: Ressourcen teilen kénnen wir
als eine Organisation, der fiir ihr diako-
nisches und soziales Engagement Kir-
chensteuern zur Verfiigung stehen. Wir
kénnen subsididr Dinge in Gang setzen
wie die Kontakt- und Beratungsstelle
fiir Sans-Papiers, die in Luzern keine
staatlichen Gelder erhilt — genauso we-
nig wie vergleichbare Stellen in anderen
Kantonen der Schweiz. Anwaltschaft-
lich engagieren wir uns so fiir Menschen
in den prekirsten Situationen - abge-
wiesene Asylsuchende, Sans-Papiers,
nicht registrierte Hausarbeiterinnen,
Minner die in der Landwirtschaft oder
auf dem Bau arbeiten.

Die Beratungsstelle ist also kein kirch-
liches Projekt? Leistete die Kirche gewis-
sermassen Hebammendienste?

Genau. Die Beratungsstelle wird von
einem Verein getragen, zu dem das Lu-
zerner Asylnetz, der kantonale Gewerk-
schaftsbund, Caritas Luzern und die Lu-
zerner Sektionen der Demokratischen
Juristinnen, des Schweizerischen Arbei-
terhilfswerks oder von Amnesty Interna-
tional gehdren. Auch reformierte und
katholische Kirchgemeinden, die christ-
katholische, reformierte und katholische
Landeskirche und der Kantonalverband
des Schweizerischen Katholischen Frau-

enbundes gehéren zur Tragerschaft. In die-
sem breiten Biindnis wollten wir von An-
fang an in der Gesellschaft Luzerns etwas
erreichen. Genau darin sehe ich die Rolle
der Kirche: Sie sollte keine exklusive Rolle
spielen, sondern sich als Akteurin der
Zivilgesellschaft mit anderen Organisa-
tionen und Menschen verbiinden.

Ist stets die Kirche treibende Kraft?

Die Initiative geht auch von anderen
Gruppen aus, und wir werden auch von
Behorden um Mitarbeit angefragt: Mei-
ne Kollegin arbeitet in der Integrations-
kommission der Stadt Luzern, ich bin in
der Fachgruppe Integration des Kan-
tons. Fiir den interreligiésen Dialog gibt
es von staatlicher Seite her noch kaum
Ressourcen. Den Behorden ist aber be-
wusst, dass sie diesen Bereich gewisser-
massen an uns delegiert haben. Wir leis-
ten hier eine gesamtgesellschaftliche
Aufgabe. Wir bekommen viel Anerken-
nung dafiir.

Ihr scheint auf wenig Widerstand zu
stossen - weder von staatlicher noch von
zivilgesellschaftlicher sdkularer Seite.
Gibt es keine Befiirchtungen, dass die
Kirche mit ihrer Integrations- und mit
ihrer interreligiosen Arbeit eine «hidden
agenda» verfolgt, um sich wieder zu al-
ter Bedeutung aufzuschwingen?

Diese Angst erlebe ich nicht. In der
Kirche selber wird wahrgenommen,
dass diese Arbeit gesellschaftlich hohe
Akzeptanz erfahrt. Sie kann das Bild der
Kirche gerade bei kirchenfernen Men-
schen positiv beeinflussen: «Mit meiner
Kirchensteuer tun die was fiir Sans-Pa-
piers.» In einer Imagestudie unserer Kir-
che kam zum Ausdruck, dass Leute bei
der Kirche bleiben wegen dieses sozialen
Engagements, auch in der kirchlichen
Gassenarbeit und anderswo. Das gefllt
natiirlich auch Kirchenstrategen. Sie
sind verantwortlich fiir die zukiinftige
Sicherung der kirchlichen Aktivitaten,
und dafiir ist das Image der Kirche nicht
unerheblich.

112



Wir arbeiten mit unterschiedlichsten
Menschen zusammen. Zum Beispiel
fragten mich die Jungen Griinen Luzern
kiirzlich an fiir ein Grusswort an ihrer
Aktion «Grenzen 6ffnen, Herz zeigen».
Wir haben wenig Beriithrungsiangste.
Wir gehen auf alle zu und stehen zu un-
serer anwaltschaftlichen Aufgabe. Das
personliche Gesprach ist wichtig. Die
Luzerner Gesellschaft ist - fiir mich als
Berlinerin erst recht — sehr tiberschau-
bar. Ich kann mich beim Justizdirektor
mit einem konkreten Anliegen anmel-
den und er empfangt mich.

Stehst du in gar keinen Konflikten? Auch
sie konnen ja produktiv sein.

Eine Herausforderung sehe ich in der
folgenden Frage: Wie kénnen wir ande-
ren Religionsgemeinschaften finanzielle
Ressourcen zum Aufbau ihrer Struk-
turen zur Verfiigung zu stellen? Gelingt
es, der islamischen oder der hindu-tami-
lischen Gemeinde fiir eine dreijdhrige
Pilotphase Mittel zur Verfiigung zu stel-

len fiir die teilzeitliche Anstellung eines
Mitarbeiters oder einer Mitarbeiterin
fiir die Bereiche Offentlichkeitsarbeit,
interreligioser Dialog und der Starkung
der eigenen Strukturen? Mittel, die ja
auch aus Kirchensteuern von Unterneh-
men kommen, an denen Muslime oder
Hindus beteiligt sind. Sie haben durch-
aus Profis, zum Beispiel ausgebildete Is-
lamtheologen, die aber beispielsweise in
der Pflegedienstleistung eines Alters-
heims arbeiten. Einzelne sollten gleich-
berechtigt zu jemandem wie mir auch
ein Biiro und Zeit fiir ihre Arbeit haben.
Wir haben auch Medienprofis. Es ist
schlecht, wenn etwa die Muslime nur
mit «bad news» in den Medien sind. Es
kommt nicht gut, wenn jemand eher zu-
fallig von Medienschaffenden angerufen
wird und aus einem Auto heraus am
Handy eine Auskunft gibt.

Dieses Vorhaben von uns ist konflik-
tiv. Hier gibt es eine Bremsbewegung,
Stimmen in den Kirchenleitungen und
auch beim Staat, die sagen: «Das miissen

Nachdem mazedo-
nische Spezialein-
heiten den illegalen
Grenziibergang
gesperrt haben,
befinden sich nun
tausende von
Fliichtlingen in einem
Niemandsland.

Bild: Milos Bicanski



Nicola Neider Am-
mann, 1961, ist Theo-
login und Leiterin des
Bereichs Migration-
Integration der Katho-
lischen Kirche Stadt
Luzern.

www.kathluzern.ch/
migration-und-inte-
gration

sie selber leisten, das konnen wir ihnen
nicht abnehmen.» Die Kirchensteuern
seien nicht fiir Muslime gedacht und die
Kirche miisse sparen. Hier stehe ich an,
meine Ideen werden von einigen als zu
forsch oder unrealistisch eingestuft;
aber das ist meine Vision.

Kirchenleitungen fiir solche Projekte zu
gewinnen, ist ein langsamer, manchmal
miihsamer Prozess. Wo holst du dir die
Kraft dafiir?

Das weiche Wasser bricht den Stein.
Auch im Rahmen meiner eigenen Inte-
gration habe ich gemerkt: Es ist eine
ganz andere Kirchenkultur, mit der ich
es hier zu tun habe. Wenn ich mir dessen
bewusst bin, kriege ich ein Stiick Gelas-
senheit auch in Bezug auf die Langsam-
keit der Verdnderungen. Schweizerische
Kirchenstrukturen haben allerdings
auch den Vorteil der Basisdemokratie.

Kraft gibt mir die tiefe Uberzeugung,
dass die Arbeit sinnvoll ist. Ich bin im-
mer wieder dankbar fiir das Geschenk
der Beziehungen zu unterschiedlichsten
Menschen. Meine Arbeit ist sehr span-
nend. Ich lerne viel, mir eréffnen sich
immer wieder Blicke in ganz neue
Welten. In diese Begegnungen mochte
ich auch Leute aus Kirchenleitungen hi-
neinnehmen. Am letzten Begegnungs-
treffen der Religionsgemeinschaften
nahm eine Vertreterin des Bistums teil.
Sie hatte ihren Laptop dabei und proto-
kollierte spontan fiir uns die redaktio-
nellen Anderungen am Text, den wir er-
arbeiteten. Als Mitglieder verschiedener
Kirchen, der Bahai, Hindus, Muslime
verabschiedeten wir eine gemeinsame
Stellungnahme der Religionsgemein-
schaften zu aktuellen Herausforderun-
gennach den Anschldgen in Paris. Wenn
eine solche gemeinsame Stellungnahme
gelingt und sie dann auch in den Medien
veroffentlicht wird, ist das Integration.

Machst du zugunsten dieses langsamen,
sorgfiltigen Vorgehens bisweilen Kon-
zessionen an radikalere Haltungen.

Mochtest du manchmal sagen konnen:
Jetzt nehmen wir diese oder jene Familie
in ein Kirchenasyl auf, oder jetzt prote-
stieren wir lauthals gegen eine rechts-
nationale Politik?

Es gibt in mir schon auch irgendwo
eine Sehnsucht, radikaler sein zu kon-
nen. Ich nehme mir als Privatperson he-
raus, mich bei gewissen Demonstrati-
onenoder Anldssenimnicht-kirchlichen
Spektrum zu zeigen. Dort betreibe ich
dann auch mein personliches Networ-
king. Ein Kirchenasyl ist in Luzern iibri-
gens gar nicht so unrealistisch. In der
Zeit der Kosovo-Fliichtlinge gab es ein
solches in der Pfarrei St. Anton, diese
Erfahrung ist noch présent. In der pfar-
reilichen Basis hitten wir nach wie vor
Sympathien, wenn es notwendig wiirde.
In meinem Team sind drei Mitarbeiten-
de, die auch ein Pensum in einer Pfarrei
haben und unsere Anliegen dadurch
auch in die Regelstruktur der Kirche an
der Basis einbringen. Die Pfarreien
identifizieren sich mit unserer Arbeit.
Die Beratungsstelle fiir Sans-Papiers hat
ihre Biiros in der Pfarrei St. Anton. Zum
Patroziniums-Gottesdienst wurde dort
ein Sans-Papier eingeladen, der seine
Geschichte erzihlte. Am 25. Dezember
2014 gab es eine offene Weihnacht; wir
luden abgewiesene Asylsuchende aus ei-
ner Notunterkunft, die auf dem Gebiet
der Pfarrei liegt, zu dieser Feier ein. Ich
mache bestimmte Dinge bewusst ein
wenig naiv, gar nicht so politisch. Da-
durch wird viel moglich und ich muss
mir Radikalitét gar nicht oft verkneifen.

Wie stark hat deine Arbeit mit deiner ei-
genen Lebensgeschichte zu tun? Du hast
von deiner nicht ganz einfachen Integra-
tion als Berlinerin gesprochen und auch
die Philippinen und Lateinamerika er-
wdhnt.

Fiir mich besteht hier schon eine
Kontinuitdt. Ein befreiungstheologi-
sches Engagement begleitet mich, seit
ich fiinfzehn oder sechzehn bin, als wir
in einer Gruppenleiterinnen-Ausbil-

| 14



dung der Pfadfinderinnen das «Evange-
lium der Bauern von Solentiname» von
Ernesto Cardenal lasen. Sehr frith waren
in der sehr emanzipatorischen Jugend-
arbeit, in der ich in Berlin gross gewor-
den bin, feministische Anliegen ein The-
ma, die Solidaritat mit Arbeitslosen, die
Revolution in Nicaragua. Das hat mich
geprégt. Ich war dann einige Monate in
Chile in einer Basisgemeinde und er-
lebte das mutige Engagement gegen die
Diktatur einer Kirche als ganze. Mit
meinem Mann Daniel wollten wir spater
gemeinsam als «Lehrlinge» nochmals in
eine Kirche des Siidens gehen. Was ich
heute tue, mache ich eigentlich immer
noch als Riickkehrerin aus den Philippi-
nen; was ich dort kirchlich und politisch
erlebt und gelernt habe, mochte ich hier
umsetzen. Kirche der Armen werden,
wire das Motto. Ermutigend ist natiir-
lich jetzt Papst Franziskus. Und der Satz
von Bonhoeffer begleitet mich stindig:
«Die Kirche ist nur Kirche, wenn sie fiir
andere da ist.»

Aber angelegt in deiner Familie war dein
Weg nicht unbedingt?

Je dlter ich werde, desto deutlicher
werden mir Zusammenhiange bewusst.
Mein Grossvater war ein Jude. Und es
gibt einen anderen Zweig von Vorfah-
ren: Hugenotten, franzosische Vertrie-
bene, die in Preussen aufgenommen
wurden. Bei den jiidischen Vorfahren
lese ich in meinem Stammbaum, den
mein Vater erstellte: «ermordet in Au-
schwitz», «ermordet in Auschwitz», «er-
mordet in Theresienstadt», «ausgewan-
dert nach Porto Alegre», «ausgewandert
nach Kalifornien», «ausgewandert nach
Ziirich». Ich trage diese Migrationsge-
schichten existenzieller Artin mir; wenn
ich von Berlin nach Luzern komme, ist
das ja auch eine Mini-Migration, aber
keine existenzielle.

Eine Reaktion auf meine Mitarbeit an
der Migrationscharta schdtze ich nicht:
«Ihr Deutsche miisst nichtin der Schweiz
euren Schuldkomplex abreagieren.» Da-

mit hat mein Engagement nichts zu tun.
Irgendetwas will man ja lernen aus die-
ser Geschichte. Das gibt mir Kraft. Mein
eigener Grossvater war ein Opfer der
Nazis, physisch hat er zwar iiberlebt,
aber seelisch ist viel kaputtgegangen.
Das hat mein Vater abbekommen, und
auch ich kriege davon immer noch etwas
ab. Es geht also nicht um einen pauscha-
len Schuldkomplex aller Deutschen, die
dann zum Beispiel auch in der Schweiz
Gutmenschen sein wollen. Es geht um
die eigenen Wurzeln. Und ich bin ja nur
ein Beispiel: Migration steckt in jeder, in
jedem von uns. Diese Auseinanderset-
zung gibt mir Kraft und macht mir auch
Spass. Ich versuche - «Willkommen in
einer solidarischen Gesellschaft!» -,
Menschen, die diesen langen Weg in die
Schweiz geschafft haben, hier willkom-
men zu heissen. Es ist das Mindeste, was
wir tun kénnen.

Herzlichen Dank fiir dieses Gespriich. @

15

Migranten am Zoll des
Bahnhofs Chiasso im
Juni 2015.

Bild: Keystone/TI-Press/
Sara Solca



	Die anwaltschaftliche Aufgabe der Kirche : Interview

