
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 110 (2016)

Heft: 1

Artikel: Die anwaltschaftliche Aufgabe der Kirche : Interview

Autor: Hui, Matthias / Neider Ammann, Nicola

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-632261

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-632261
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Du warst an der Entstehung der Migra-
tionschartabeteiligt und arbeitest mit
ihr. Was ist für dich der Kern dieses

Texts?

Unter dem Titel «Freie Niederlassung
für alle: Willkommen in einer
solidarischen Gesellschaft!» wird für mich
zum ersten Mal in dieser Klarheit und
auf diesem theologischen Niveau die

Haltung der Kirchen zum Ausdruck
gebracht. Und zwar in der ganzen
Radikalität der biblischen Tradition, die ich
bei uns sonst oft vermisse.

Es gibt keine Ausländerinnen, es gibt
einfach Menschen. Für die Kirchen sind
alle Menschen Ausländerinnen - oder
niemand. Mit den theologischen Grundsätzen

der Migrationscharta kann ich
darlegen: Das ist unsere Haltung als Kirche.

Die Utopie in der Tradition der
Prophetinnen aus der Bibel, aber auch
moderner Prophetinnen gefällt mir sehr.

Der Text ist das Resultat eines tragfähigen

ökumenischen Verständigungsprozesses.

Wir überwinden das «hier sind die
Katholiken, dort die Reformierten.» Damit
kann ich die Charta für meine eigene
Vernetzungsarbeit in Luzern einsetzen.

Konkret: Reibst du diesen Text

Gesprächspartnerinnen unter die Nase
oder begleitet er dich einfach, wenn du
dich an die Arbeit machst?

Er ist für mich ein Hintergrund, eine

Bestärkung, ein Stück Selbstvergewisse-

rung. Ich verstehe mich durch meine
Herkunft aus Berlin, durch die Arbeit
mit meinem Mann und unseren Töchtern

aufden Philippinen und durch mein
Engagement in Lateinamerika als Frau
mit einem weltkirchlichen Background,
als Weltkirchenbürgerin. In diesem Sinn

gibt es die nationalen Kategorien und
Grenzen nicht. Hier ist die Charta
hilfreich, aber man muss sie erklären. Ich habe

sie in Luzern auch an die reformierten
und katholischen Kirchenleitungen
verschickt und ihnen angeboten, den Text
vorzustellen und zu diskutieren.

Neue Wege-Gespräch von Matthias Hui mit
Nicola Neider Ammann

Die anwaltschaftliche
Aufgabe der Kirche

Ein Gespräch über die Migrationscharta und die
Zusammenarbeit mit Sans-Papiers, eritreisch-orthodoxen und
muslimischen Gemeinden, Autonomen und Pfarreiräten

9



Wie reagierten diese?

Die erste spontane Reaktion war -
ehrlich gesagt auch bei mir im Haus der
katholischen Kirche Luzern - ein
Erschrecken: «Wie könnt ihr freie Niederlassung

für alle fordern?» Aber genau
dieses Erschrecken bietet Anlass, ins
Gespräch zu kommen. Dann kann ich
deutlich machen, welche Zielrichtung
die Charta hat und dass man doch über
den Haupttitel hinaus weiterlesen möge.

Nicola Neider
Bild: Priska Ketterer

Vor kurzem kamen die drei Synodalräte

der römisch-katholischen Landeskirche,

die enger mit Migrationsfragen
zu tun haben, zu mir und sagten: «Nicola,

stell uns die Migrationscharta vor
und sag uns, was ihr damit bezweckt.»
Ich habe die Charta auch in die ökumenische

Kommission der drei Landeskirchen

zu Asyl- und Flüchtlingsfragen
eingebracht. Und ich habe die kircheneigenen

Medien genutzt, unsere eigene
Website, das Pfarreiblatt. Das führt zu
lebendigen Kontroversen.

Ist die Charta, welche die Gleichheit
aller Menschen betont, also nicht zu radikal

formuliert?
In meiner Rolle als Präsidentin der

Kontakt- und Beratungsstelle für Sans-

Papiers laufe ich natürlich nicht mit der
Charta in der Hand zum kantonalen
Amt für Migration und rufe: «Her mit
den Aufenthaltsbewilligungen!» An dieser

Stelle ist die Charta keine Hand¬

lungsanweisung für das alltagspolitische
Geschehen. Aber sie macht deutlich:
Das ist unsere Haltung, wenn wir
konsequent Kirche sein möchten. Vielleicht
hilft die Klarheit der Charta aber auch

im Gespräch mit den Behörden den

Kirchenleitungen ein Stück weit, selber klarer

zu sein. Wir sind neulich mit einen
Einzelfall bei einem Regierungsratsmitglied

vorstellig geworden; die
Kirchenleitungen kamen ganz selbstverständlich

mit und formulierten die Anliegen
sehr klar, auch wenn sie nicht alle Anliegen

in der Charta teilen würden.

Taugt die Charta auchfür das Gespräch
mit nichtkirchlichen Menschen?

Ausserhalb der Kirche habe ich fast
mehr Sympathie erfahren. Ich denke an
das Asylnetz Luzern, den selbstverwalteten

Treffpunkt Mondoj im alternativen

Kulturzentrum Neubad oder an
die Autonome Schule Luzern. An diesen
Orten wird zwischen jungen Leuten aus
dem autonomen Spektrum und
Menschen mit prekären Aufenthaltssituationen

auf Augenhöhe zusammengearbeitet.

Freie Niederlassung fordern auch
sie. Ich habe viel Anerkennung dafür
erhalten, dass es eine kirchliche Stimme
gibt, die deutlich Position bezieht und
sagt: So denken wir aufgrund unserer
biblisch-prophetischen Tradition.

Einige deiner Arbeitsfelder hast du
bereits erwähnt. Worin besteht der Kern
deiner Tätigkeit?

Um meine Arbeit aufeinen einfachen
Nenner zu bringen: «Willkommen in
einer solidarischen Gesellschaft!» ist mein
Aufgabenbeschrieb. Das möchten wir
Menschen jeglicher Herkunft erfahren
lassen. Mein Auftrag besteht darin, Orte
der Begegnung zu schaffen, Orte des

Miteinanders von zugewanderten
Menschen, egal welcher Religion und Kultur,
und Einheimischen, die schon lange
hier leben. Ein Beispiel dafür ist der
Chor der Nationen Luzern, der seit
sieben Jahren existiert.

10



Ist der Chor eine Frucht eurer Arbeit?
Das ist er. Wir waren inspiriert vom

damaligen Chor der Nationen Solo-
thurn. Heute ist der Luzerner Chor - wie
auch jene m Zurich, Bern und Glarus -
ein eigenständiger Verein Ich leite den
Vorstand Mir war von Anfang wichtig,
dass ich diese Aufgabe nicht allein
wahrnehme. In unseren Gremien sitzt eine
Geschäftsfrau aus einem multinationalen

Unternehmen, die Fundraismg
betreibt. Sie wird unterstutzt von einer
philippinischen Frau mit vielen guten
Beziehungen in ganz anderen Kontexten.

Wir haben einen kubanischen
Juristen, der im Vorstand fur das Lernen
via Internet und eine Iranerin, die fur
unsere Kleidung zustandig sind.
Miteinander heisst nicht: Wir sorgen fur
Migrantinnen.

Der Chor ist natürlich dazu da, Konzerte

zu geben. Als wir kurzlich mit 120

Mitgliedern aus 30 Nationen vor 1200
Leuten im KKL Luzern sangen, zusammen

mit einem guten Orchester, waren
viele Leute berührt. Es war die

Zusammensetzung unseres Chors, die Qualltat
der Musik und unser Repertoire:
persische und chinesische Lieder, aber auch

«Lueget vo Barg und Tal». Das ist unsere
Botschaft: Das Miteinander ist einfach.

Jetzt kam der Männerchor Meggen, eine
der reichsten Agglomerationsgememden,
aufuns zu. Wir werden nächstes Jahr zwei

gemeinsame Konzerte geben.

Was löst dieses Miteinander aus?

Nur durch Beziehungen verschwindet

die allgegenwärtige Angst vor dem
Fremden und Unbekannten. In Grep-
pen am Vierwaldstattersee kam es vor
einigen Jahren zur Ausschaffung einer
tschetschenischen Familie mit vier
Kindern, die bestens integriert war. Der
SVP-Ortsprasident setzte sich persönlich

fur die Familie ein und klopfte beim
Amt fur Migration auf den Tisch. Auch
fur ihn waren diese tschetschenischen
Kinder einfach Menschen, sie gingen bei
den eigenen Kindern ein und aus.

Ich finde die Charta gut, weil sie sagt:
Wir sind alle gleichberechtigte
Menschen, jeder hat seine Ressourcen, alle
haben auch ihre Macken. Es geht darum,
allen Teilhabe zu bieten an unserer
Gesellschaft. Ich verstehe unsere Arbeitsstelle

auch als Turoffner fur Gruppierungen,

die einen eher geschlossenen
Charakter zu haben scheinen.

Zum Beispiel?
Ich denke etwa an die eritreisch-or-

thodoxen Gemeinden im Kanton
Luzern. Sie gelangen zu mir, weil sie Räume

benotigen und finanzielle Unterstützung.

Ich unterstutze sie, drucke aber
auch meine Erwartung aus, dass sie sich
fur das Ganze engagieren. Integration
gelingt dann, wenn die Leute sehen, dass

die Beziehung ihnen nicht nur
Infrastruktur und Geld ermöglichen kann,
sondern auch eine Plattform bietet fur
ihre Kultur und die politischen
Probleme in Eritrea.

Am Tag der Volker wurde zum ersten
Mal ein ökumenischer Gottesdienst mit
der schweizerischen Franziskaner-Pfar-

rei, der tamihsch-kathohschen und der
eritreisch-orthodoxen Gemeinde gefeiert.

Wir vereinbarten, keine Eucharistie
oder Kommunion zu feiern, das ware
theologisch kompliziert geworden. Aber
es war ein wunderbarer Anlass. Die eher
altere Generation aus der Stadtpfarrei
kam mit den jungen Eritreern ins
Gesprach. Zwei Wochen spater kamen die
Eritreer an die mterrehgiose Friedensfeier.

Da wächst etwas zusammen. Nun
sind sie im Boot bei interkulturellen, m-
terreligiosen Austauschrunden.

Geht das auch über die Grenzen der
christlichen Kirchen hinaus?

Ahnliche Erfahrungen machen wir
mit der islamischen Gemeinde in
Luzern. Die Musliminnen sind keine
geschlossene Gesellschaft, haben aber wenig

Ressourcen.
Darin sehe ich meine anwaltschaftliche

Aufgabe: Wie können wir andere

I 11



Gemeinschaften so unterstutzen, dass sie

in der Öffentlichkeit wahrgenommen
werden, auch mit ihrem sozialen

Engagement, mit der Seelsorge m Spitalern
beispielsweise? Immer geht es dabei um
Begegnung, um die Verhinderung von
Segmentierung. Die Luzerner
Öffentlichkeit soll wahrnehmen, dass wir nicht
nur als Kirchen, sondern auch als

Religionen gemeinsame und allgemein-
menschliche Werte haben wie Gerechtigkeit,

Frieden, Bewahrung der Schöpfung,
Solidarität.

Worin bestehtfürdich die Qualität, diese

Arbeit fur eine solidarische Gesellschaft

aus der Kirche heraus machen zu
können?

Zuerst. Ressourcen teilen können wir
als eine Organisation, der fur ihr
diakonisches und soziales Engagement
Kirchensteuern zur Verfugung stehen. Wir
können subsidiär Dmge m Gang setzen

wie die Kontakt- und Beratungsstelle
fur Sans-Papiers, die m Luzern keine
staatlichen Gelder erhalt - genauso wenig

wie vergleichbare Stellen in anderen
Kantonen der Schweiz. Anwaltschaft-
lich engagieren wir uns so fur Menschen

m den prekärsten Situationen -
abgewiesene Asylsuchende, Sans-Papiers,
nicht registrierte Hausarbeiterinnen,
Manner die m der Landwirtschaft oder
auf dem Bau arbeiten.

Die Beratungsstelle ist also kein kirchliches

Projekt? Leistete die Kirchegewis-
sermassen Hebammendienste?

Genau. Die Beratungsstelle wird von
einem Verein getragen, zu dem das

Luzerner Asylnetz, der kantonale Gewerk-
schaftsbund, Caritas Luzern und die
Luzerner Sektionen der Demokratischen
Juristinnen, des Schweizerischen Arbei-
terhilfswerks oder von Amnesty International

gehören. Auch reformierte und
katholische Kirchgemeinden, die christ-
kathohsche, reformierte und katholische
Landeskirche und der Kantonalverband
des Schweizerischen Katholischen Frau¬

enbundes gehören zur Tragerschaft. In
diesem breiten Bündnis wollten wir von
Anfang an in der Gesellschaft Luzerns etwas
erreichen Genau dann sehe ich die Rolle
der Kirche. Sie sollte keine exklusive Rolle

spielen, sondern sich als Akteurin der

Zivilgesellschaft mit anderen Organisationen

und Menschen verbunden.

Ist stets die Kirche treibende Kraft?
Die Initiative geht auch von anderen

Gruppen aus, und wir werden auch von
Behörden um Mitarbeit angefragt. Meine

Kollegin arbeitet m der Integrationskommission

der Stadt Luzern, ich bin in
der Fachgruppe Integration des Kantons.

Fur den mterrehgiosen Dialog gibt
es von staatlicher Seite her noch kaum
Ressourcen. Den Behörden ist aber be-

wusst, dass sie diesen Bereich gewisser-
massen an uns delegiert haben Wir leisten

hier eine gesamtgesellschaftliche
Aufgabe. Wir bekommen viel Anerkennung

dafür

Ihr scheint auf wenig Widerstand zu
stossen - weder von staatlicher noch von
zivilgesellschaftlicher säkularer Seite.

Gibt es keine Befürchtungen, dass die
Kirche mit ihrer Integrations- und mit
ihrer interreligiösen Arbeit eine «hidden
agenda» verfolgt, um sich wieder zu
alter Bedeutung aufzuschwingen?

Diese Angst erlebe ich nicht. In der
Kirche selber wird wahrgenommen,
dass diese Arbeit gesellschaftlich hohe

Akzeptanz erfahrt. Sie kann das Bild der
Kirche gerade bei kirchenfernen
Menschen positiv beeinflussen: «Mit meiner
Kirchensteuer tun die was fur Sans-Pa-

piers.» In einer Imagestudie unserer Kirche

kam zum Ausdruck, dass Leute bei
der Kirche bleiben wegen dieses sozialen

Engagements, auch in der kirchlichen
Gassenarbeit und anderswo Das gefallt
natürlich auch Kirchenstrategen. Sie

sind verantwortlich fur die zukunftige
Sicherung der kirchlichen Aktivitäten,
und dafür ist das Image der Kirche nicht
unerheblich.

i 12



Wir arbeiten mit unterschiedlichsten
Menschen zusammen. Zum Beispiel
fragten mich die Jungen Grünen Luzern
kürzlich an für ein Grusswort an ihrer
Aktion «Grenzen öffnen, Herz zeigen».
Wir haben wenig Berührungsängste.
Wir gehen auf alle zu und stehen zu
unserer anwaltschaftlichen Aufgabe. Das

persönliche Gespräch ist wichtig. Die
Luzerner Gesellschaft ist - für mich als

Berlinerin erst recht - sehr überschaubar.

Ich kann mich beim Justizdirektor
mit einem konkreten Anliegen anmelden

und er empfängt mich.

Stehst du in gar keinen Konflikten?Auch
sie können ja produktiv sein.

Eine Herausforderung sehe ich in der

folgenden Frage: Wie können wir anderen

Religionsgemeinschaften finanzielle
Ressourcen zum Aufbau ihrer Strukturen

zur Verfügung zu stellen? Gelingt
es, der islamischen oder der hindu-tami-
lischen Gemeinde für eine dreijährige
Pilotphase Mittel zur Verfügung zu stel¬

len für die teilzeitliche Anstellung eines
Mitarbeiters oder einer Mitarbeiterin
für die Bereiche Öffentlichkeitsarbeit,
interreligiöser Dialog und der Stärkung
der eigenen Strukturen? Mittel, die ja
auch aus Kirchensteuern von Unternehmen

kommen, an denen Muslime oder
Hindus beteiligt sind. Sie haben durchaus

Profis, zum Beispiel ausgebildete
Islamtheologen, die aber beispielsweise in
der Pflegedienstleistung eines Altersheims

arbeiten. Einzelne sollten
gleichberechtigt zu jemandem wie mir auch
ein Büro und Zeit für ihre Arbeit haben.
Wir haben auch Medienprofis. Es ist
schlecht, wenn etwa die Muslime nur
mit «bad news» in den Medien sind. Es

kommt nicht gut, wenn jemand eher
zufällig von Medienschaffenden angerufen
wird und aus einem Auto heraus am
Handy eine Auskunft gibt.

Dieses Vorhaben von uns ist konflik-
tiv. Hier gibt es eine Bremsbewegung,
Stimmen in den Kirchenleitungen und
auch beim Staat, die sagen: «Das müssen

Nachdem mazedonische

Spezialein-
heiten den illegalen
Grenzübergang

gesperrt haben,

befinden sich nun
tausende von

Flüchtlingen in einem
Niemandsland.
Bild: Milos Bicanski



Nicola Neider
Ammann, 1961, ist Theologin

und Leiterin des

Bereichs Migration-
Integration der Katholischen

Kirche Stadt
Luzern

www kathluzern ch/

migration-und-inte-
gration

sie selber leisten, das können wir ihnen
nicht abnehmen.» Die Kirchensteuern
seien nicht fur Muslime gedacht und die
Kirche müsse sparen. Hier stehe ich an,
meine Ideen werden von einigen als zu
forsch oder unrealistisch eingestuft;
aber das ist meine Vision.

Kirchenleitungen für solche Projekte zu
gewinnen, ist ein langsamer, manchmal
mühsamer Prozess. Wo holst du dir die

Kraft dafür?
Das weiche Wasser bricht den Stein.

Auch im Rahmen meiner eigenen
Integration habe ich gemerkt: Es ist eine

ganz andere Kirchenkultur, mit der ich
es hier zu tun habe. Wenn ich mir dessen

bewusst bin, kriege ich ein Stuck
Gelassenheit auch in Bezug auf die Langsamkeit

der Veränderungen. Schweizerische
Kirchenstrukturen haben allerdings
auch den Vorteil der Basisdemokratie.

Kraft gibt mir die tiefe Uberzeugung,
dass die Arbeit sinnvoll ist. Ich bm
immer wieder dankbar fur das Geschenk
der Beziehungen zu unterschiedlichsten
Menschen. Meine Arbeit ist sehr
spannend. Ich lerne viel, mir eröffnen sich

immer wieder Blicke in ganz neue
Welten. In diese Begegnungen mochte
ich auch Leute aus Kirchenleitungen hi-
neinnehmen. Am letzten Begegnungstreffen

der Religionsgemeinschaften
nahm eine Vertreterin des Bistums teil.
Sie hatte ihren Laptop dabei und
protokollierte spontan fur uns die redaktionellen

Änderungen am Text, den wir
erarbeiteten. Als Mitglieder verschiedener
Kirchen, der Bahai, Hindus, Muslime
verabschiedeten wir eine gemeinsame
Stellungnahme der Religionsgemeinschaften

zu aktuellen Herausforderungen

nach den Anschlagen m Paris. Wenn
eine solche gemeinsame Stellungnahme
gelingt und sie dann auch in den Medien
veröffentlicht wird, ist das Integration.

Machst du zugunsten dieses langsamen,
sorgfältigen Vorgehens bisweilen
Konzessionen an radikalere Haltungen.

Möchtest du manchmal sagen können:
Jetzt nehmen wir diese oderjene Familie
in ein Kirchenasyl auf, oder jetzt
protestieren wir lauthals gegen eine
rechtsnationale Politik?

Es gibt m mir schon auch irgendwo
eine Sehnsucht, radikaler sein zu können.

Ich nehme mir als Privatperson
heraus, mich bei gewissen Demonstrationen

oderAnlassen lmmcht-kirchhchen
Spektrum zu zeigen. Dort betreibe ich
dann auch mein personliches Networking.

Em Kirchenasyl ist m Luzern übrigens

gar nicht so unrealistisch. In der
Zeit der Kosovo-Flüchtlinge gab es ein
solches in der Pfarrei St. Anton, diese

Erfahrung ist noch präsent. In der pfar-
reihchen Basis hatten wir nach wie vor
Sympathien, wenn es notwendig wurde.
In meinem Team sind drei Mitarbeitende,

die auch ein Pensum in einer Pfarrei
haben und unsere Anliegen dadurch
auch in die Regelstruktur der Kirche an
der Basis einbringen. Die Pfarreien
identifizieren sich mit unserer Arbeit.
Die Beratungsstelle fur Sans-Papiers hat
ihre Büros m der Pfarrei St. Anton. Zum
Patroziniums-Gottesdienst wurde dort
ein Sans-Papier eingeladen, der seme
Geschichte erzahlte. Am 25. Dezember

2014 gab es eine offene Weihnacht; wir
luden abgewiesene Asylsuchende aus
einer Notunterkunft, die auf dem Gebiet
der Pfarrei hegt, zu dieser Feier ein. Ich
mache bestimmte Dinge bewusst ein
wenig naiv, gar nicht so politisch.
Dadurch wird viel möglich und ich muss
mir Radikalität gar nicht off verkneifen.

Wie stark hat deine Arbeit mit deiner
eigenen Lebensgeschichte zu tun? Du hast
von deiner nichtganz einfachen Integration

als Berlinerin gesprochen und auch
die Philippinen und Lateinamerika
erwähnt.

Für mich besteht hier schon eine
Kontinuität. Ein befreiungstheologisches

Engagement begleitet mich, seit
ich fünfzehn oder sechzehn bin, als wir
in einer Gruppenleitennnen-Ausbil-

I 14



dung der Pfadfinderinnen das «Evangelium

der Bauern von Solentiname» von
Ernesto Cardenal lasen. Sehr früh waren
in der sehr emanzipatorischen Jugendarbeit,

in der ich in Berlin gross geworden

bin, feministische Anliegen ein Thema,

die Solidarität mit Arbeitslosen, die
Revolution in Nicaragua. Das hat mich
geprägt. Ich war dann einige Monate in
Chile in einer Basisgemeinde und
erlebte das mutige Engagement gegen die
Diktatur einer Kirche als ganze. Mit
meinem Mann Daniel wollten wir später
gemeinsam als «Lehrlinge» nochmals in
eine Kirche des Südens gehen. Was ich
heute tue, mache ich eigentlich immer
noch als Rückkehrerin aus den Philippinen;

was ich dort kirchlich und politisch
erlebt und gelernt habe, möchte ich hier
umsetzen. Kirche der Armen werden,
wäre das Motto. Ermutigend ist natürlich

jetzt Papst Franziskus. Und der Satz

von Bonhoeffer begleitet mich ständig:
«Die Kirche ist nur Kirche, wenn sie für
andere da ist.»

Aber angelegt in deinerFamilie war dein
Weg nicht unbedingt?

Je älter ich werde, desto deutlicher
werden mir Zusammenhänge bewusst.
Mein Grossvater war ein Jude. Und es

gibt einen anderen Zweig von Vorfahren:

Hugenotten, französische Vertriebene,

die in Preussen aufgenommen
wurden. Bei den jüdischen Vorfahren
lese ich in meinem Stammbaum, den
mein Vater erstellte: «ermordet in
Auschwitz», «ermordet in Auschwitz»,
«ermordet in Theresienstadt», «ausgewandert

nach Porto Alegre», «ausgewandert
nach Kalifornien», «ausgewandert nach
Zürich». Ich trage diese Migrationsgeschichten

existenzieller Art in mir; wenn
ich von Berlin nach Luzern komme, ist
das ja auch eine Mini-Migration, aber
keine existenzielle.

Eine Reaktion aufmeine Mitarbeit an
der Migrationscharta schätze ich nicht:
«Ihr Deutsche müsst nicht in der Schweiz

euren Schuldkomplex abreagieren.» Da¬

mit hat mein Engagement nichts zu tun.
Irgendetwas will man ja lernen aus dieser

Geschichte. Das gibt mir Kraft. Mein
eigener Grossvater war ein Opfer der
Nazis, physisch hat er zwar überlebt,
aber seelisch ist viel kaputtgegangen.
Das hat mein Vater abbekommen, und
auch ich kriege davon immer noch etwas
ab. Es geht also nicht um einen pauschalen

Schuldkomplex aller Deutschen, die
dann zum Beispiel auch in der Schweiz
Gutmenschen sein wollen. Es geht um
die eigenen Wurzeln. Und ich bin ja nur
ein Beispiel: Migration steckt in jeder, in
jedem von uns. Diese Auseinandersetzung

gibt mir Kraft und macht mir auch

Spass. Ich versuche - «Willkommen in
einer solidarischen Gesellschaft!» -,
Menschen, die diesen langen Weg in die
Schweiz geschafft haben, hier willkom-

„ Migranten am Zoll des
men zu heissen. Es ist das Mindeste, was B*hnhofs chia$so im
wir tun können. junj 201S

Bild: Keystone/TI-Press/
Herzlichen Dankfür dieses Gespräch. • Sara Solca

15


	Die anwaltschaftliche Aufgabe der Kirche : Interview

