
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 109 (2015)

Heft: 10

Artikel: Margarete Susman : eine moderne Prophetin

Autor: Klapheck, Elisa

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-632233

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-632233
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Elisa Klapheck

Margarete Susman -
eine moderne Prophetin

Die jüdische Religionsphilosophin Margarete Susman

(18/2-1966) flüchtete 1933 in die Schweiz, wo sie regelmässig

in den Neuen Wegen publizierte. Sie setzt sich mit
dem revolutionären politischen Potenzial des jüdischen
Gesetzesdenkens in der säkularen Wirklichkeit auseinan
der. Die fast vergessene grosse Denkerin des 20. Jahrhunderts

gilt es in ihrer Bedeutungfür unsere Gegenwart
neu zu entdecken.

Jüdische Denkerinnen des
20. Jahrhunderts und
der religiöse Sozialismus

Die Propheten im Tanach («Altes
Testament») sprechen direkt zum politischen
Geschehen in ihrer Zeit und sagen
gleichzeitig Dinge, die über alle Zeiten
hinaus gültig bleiben. Deshalb sind auch
wir durch sie angesprochen. Auf ihre
kompromisslos religiöse Art sind sie

unbedingt politisch - schonungslose Kritiker

der Herrschenden, genauso
schonungslos aber auch gegenüber ihrem
Volk.

Eine moderne Prophetin ist die
jüdische Religionsphilosophin Margarete
Susman (Hamburg 1872 - Zürich 1966).
Leider kennt man sie in Deutschland
kaum. Etwas besser ist es in der Schweiz,
wohin sie 1933 geflüchtet war. Aber auch
hier weiss man immer noch viel zu wenig

über die grosse religiös-politische
Bedeutung ihres Werkes für die Gegenwart.

Margarete Susman war zu ihrer Zeit
eine moderne Prophetin - und ihr Werk
strahlt über den Abgrund der Schoa hinaus

bis in die heutige Zeit. Sie steht in
einer Reihe mit anderen grossen
jüdischen Namen ihrer Generation: Martin

Buber, Ernst Bloch, Gustav Landauer,

Franz Rosenzweig... Diese waren
Susmans engen Freunde und begleiteten
sie zu verschiedenen Zeiten als intellektuelle

Gesprächspartner.

Politisches Judentum in Europa
Susmans Werk stand jedoch für eine

eigene Ausrichtung - für ein politisches
Judentum in Deutschland, in Europa das
selbstbewusst auf seine jüdisch-religiösen

Ursprünge verweist. Gegenüber
den beiden anderen politischen Wegen,
die viele Jüdinnen und Juden damals

einschlugen - dem säkularen Engagement

in liberalen und sozialistischen
Richtungen oder aber dem auf die

Schaffung einer jüdischen Heimstätte in
Palästina hin ausgerichteten Zionismus

- bildete die von Susman vertretene
Vorstellung vom Judentum in Europa ein
kontrapunktisches Gegengewicht. Dieses

Judentum meinte bis 1933 Deutsch-

294



land und damit zugleich eine Umgestaltung

der deutschen Gesellschaft

Voraussetzung hierfür war eine positive

Deutung des judischen Exils
beziehungsweise ein Ja zur judischen Diaspora.

Susman nahm manche Argumentation
des heutigen Post-Zionismus im

Post-Schoa-Zeitalter vorweg, weshalb ihre
Schriften nicht nur innerhalb ihres
damaligen Kontextes, sondern eben auch

mit Blick auf gegenwartige Diskurse
herausfordern.

Später Bezug zur jüdischen Herkunft
Zunächst ein paar biografische Angaben.

Susmans Leben erstreckte sich über
die Zeitspannen des Kaiserreiches, der
Weimarer Republik, des NS-Regimes,
das sie in der Schweiz uberlebte, und der
Zeit nach der Schoa Erst spat fand
Susman eine fruchtbare Beziehung zu ihrer
judischen Herkunft 1872 wurde sie m
Hamburg in eine gut situierte, an die
christliche Kulturdominanz assimilierte
deutsch-judische Familie hineingeboren.

Erst nach dem vorzeitigen Tode
ihres Vaters 1894 nahm Susman, immerhin

schon in ihren Zwanzigern, erstmals

judischen Religionsunterricht. Noch an-
lasshch ihrer Hochzeit 1906 war sie als

Zugeständnis an die Familie ihres künftigen

Mannes, des Malers Eduard von
Bendemann, bereit, zum Christentum
uberzutreten Ähnlich wie Franz Rosenzweig

sagte Susman jedoch kurzfristig
die Taufe ab. Fortan wandte sie sich dem
Judentum zu, wobei sie zeitlebens auch

mit dem Christentum sympathisierte
und stets beide Religionen in ein
produktives Verhältnis zueinander bringen
wollte.

Nach dem Tod des Vaters zog Susman

zum Studium nach München, wo sie
zunächst als erfolgreiche Dichterin im
Umfeld von Stefan George und Karl
Wolfskehl verkehrte. 1901 erschien ihr
Gedichtband Mein Land.' Um die
Jahrhundertwende zog Susman weiter nach
Berlin, um bei Georg Simmel Philosophie

zu studieren Simmel liess sie an

den jours in seinem Haus teilnehmen
Dort lernte Susman unter anderen Bernhard

Groethuysen, Georg Lukäcs, Ernst
Bloch und Martin Buber kennen -
Verbindungen, zu deren erweitertem Radius

spater Gustav Landauer und Franz

Rosenzweig gehörten und die Susmans

religionsphilosophischen Horizont mit
prägten.

Schon vor dem Ersten Weltkrieg hatte

sich Susman mit zwei Buchveroffent-
hchungen einen Namen als eine eigen-
standige Denkerin gemacht- 1910
erschien ihre Abhandlung über die
moderne deutsche Lyrik, in der Susman den

Begriff des «lyrischen Ich» prägte.21912
folgte eine Metaphysik der Liebe3 Heinrich

Simon, der Chefredakteur der Frankfurter

Zeitung, ermöglichte Susman ein
zusätzliches Forum. Susmans erster
Artikel in der Frankfurter Zeitung - eine
1907 erschienene, kritische Rezension
über Jakob Fromers Skandalbuch Judentum

und Kultur, das zu einer vollkommenen

kulturellen Assimilation der
Jüdinnen und Juden in Deutschland aufrief

- enthielt zugleich auch ihr erstes
publizistisches Ja zum Judentum 4 Mit diesem
Artikel begann ihr Weg einer
Neubestimmung der Bedeutung des Judentums

fur die Gegenwart

Göttliches Gesetz zur Befreiung
1913 veröffentlichte Susman den Aufsatz
Spinoza und das judische Weltgefuhl in
dem vom Prager Bar Kochba Studentenverein

herausgegebenen Sammelband
Vom Judentum - eine Anthologie der
damaligen Befürworter und Vordenker
einer «judischen Renaissance». Susmans

Aufsatz, der einzige Beitrag einer Frau in
diesem Sammelband, enthielt den
Ausgangspunkt fur ein zugleich religiöses
und säkulares Verständnis des Judentums.

Sie zeichnete darin den auf
Gesetze fixierten, philosophischen
Erkenntnismodus Spinozas als ein Gesetzesdenken

nach, das seinen Ursprung in der
judischen Religion als dem geoffenbarten
«Gesetz Gottes» habe.

Margarete Susman,
um 1930,
Bild Archiv NW

295



In den nachfolgenden Aufsätzen über
das Judentum, von denen viele in der
liberaljüdischen Zeitschrift Der Morgen
sowie in Bubers Der Jude erschienen,
interpretierte Susman das «göttliche
Gesetz» als entscheidend für ein religiös
motiviertes, politisches Denken. Immer

Margarete Susman, weniger verstand sie das göttliche Gesetz

1949 repressiv, als Instrument zur Erzwin-
Bild: Archiv NW gung von Gehorsam, sondern zuneh¬

mend politisch: als ein Vehikel zur
Befreiung von Unterdrückung und
zugleich religiös - als (er-)lösende Methode

auf eine bessere, messianische
Zukunft hin.

1918 stand Susman auf der Seite der
Novemberrevolution und der Ausrufung

der Münchener Räterepublik durch
ihren Freund Gustav Landauer.6 Anders,

weil mit einer religiös motivierten
Argumentation, und doch ähnlich wie Hannah

Arendt forderte Susman von den
deutschen Juden, politischer zu werden

- das politische Geschehen als eine
direkt an sie als Juden gerichtete religiöse
Forderung zu verstehen und es mitzu-
gestalten. Nach ihrer eher kritischen,
sich 1916 über zwei Ausgaben der Frankfurter

Zeitung erstreckenden
Auseinandersetzung mit dem Kulturzionismus
von Martin Buber und Achad Ha'am,7

veröffentlichte Susman 1919 ein Pamphlet

mit dem Titel Die Revolution und
die Juden, in dem sie die revolutionäre
Mitverantwortung der Juden für die
gesellschaftliche Neugestaltung des

darniederliegenden Deutschlands aufzeigte.8

Politische Funktion der Seele
Für die heutige Auseinandersetzung
über die Beziehung zwischen Politik
und Religion ist Susmans religiöses
Denken deshalb interessant, weil ihr
Versuch einer Neubestimmung der
jüdischen Verantwortung in Europa keine
feststehende religiöse Identität meinte.
Susmans Denken wollte weder auf eine
orthodoxe Theokratie hinauslaufen,
noch auf eine religiöse Ethik liberaler
und sozialer Gemeinplätze. Vielmehr
stellte Susman so etwas wie eine offene

religiös-politische Plattform her, indem
sie mit dem «Gesetz Gottes» zugleich
den jüdisch-religiösen Unterbau der
Demokratie aufzeigte. Ihre Deutung des

Judentums stand im Zeichen eines

religiös-politischen Denkens, das sich
säkular verstand und unterhalb der theo-
kratischen Verhaftungen der
institutionalisierten Religion ein religiöses
Fundament der Demokratie freilegte.9

Ausgangspunkt allen religiösen
Erlebens und Erwägens war für Susman
keine bestehende Theologie, keine fest

umrissene religiöse Identität, sondern
allein das religiöse Erleben der individuellen

Seele. Nur die Seele vermöge die

Gott-Mensch-Beziehung zu erfahren.

296



Damit habe die Seele jedoch eine
politische Funktion, nämlich die erfahrene

Gott-Mensch-Beziehung auf die
Wirklichkeit hin zu konkretisieren. Das
geschehe im Judentum wie auch im
Christentum durch die Bildung von
«Gemeinschaft».10

Religiöse Sinnmuster wie das
jüdische Paradigma von Exil und Rückkehr,

aber auch das christliche von Tod
und Wiederauferstehung deutete Sus-

man auf ihr politisches Potenzial hin.
Dieses lief bei ihr auf keine Theokratie
hinaus, in der sich Politik und Religion
als identisch erwiesen. Vielmehr barg
die Seele allein schon auf Grund ihrer
Individualität ein grundsätzlich
widerstandiges Moment, so dass sich auch die
aus der Seele gebildete «Gemeinschaft»

grundsätzlich in einem kritischen
Spannungsverhältnis zum «Staat», zur
«Gesellschaft» oder zur «Geschichte»
verhielt.

In diesem widerständigen Verhältnis
von Seele und Staat/Gesellschaft
entstand, wie Susman in ihrem 1926
veröffentlichten Aufsatz Was kann uns die
Bibel heute noch bedeuten? schrieb,
überhaupt erst «Geschichte»11 - Geschichte,
die es verdient, «Geschichte» genannt zu
werden, weil sie sich nicht als «blosser

Ablauf des Geschehens» erzählt,
sondern aus einem inneren, letztlich von
Gott her bewirkten, widerständigen
Impuls in der Seele, der jeweils individuell
in einen tieferen Sinn von Geschichte
weist und diese konkretisiert. Die Bibel
sei das Zeugnis dieses seelischen
Widerstandsmomentes, formiert zur
Geschichte eines Volkes - «Israel», verbunden

durch das «Gesetz Gottes», das das

Widerstandsmoment der Seele in Ge-
meinschaftsformen verwirklicht.

Propheten als Revolutionäre
Schon Susmans Essay Die Revolution
und die Juden wie auch ihre weiteren

grossen Aufsätze über das Judentum
setzten sich mit dem göttlichen Gesetz
und seiner Bedeutung für die säkulare

Wirklichkeit auseinander. Das «Gesetz

Gottes», so schrieb Susman, offenbare
die «Gemeinschaft». Zugleich wirke es

auf eine messianische Zukunft hin,
beziehungsweise aus dieser in die Gegenwart.

Darin liege das Zeitlose des

jüdischen Volkes, sein Festhalten an einer
Vergangenheit, die eigentlich in der
Zukunft liegt.

«Und auch die vom Gesetz Abgefallenen

verbindet noch die gemeinsame
Abkunft aus dem Gesetz. Aus ihm
stammt auch die eigentümliche
Verantwortung, die jeder Jude für jeden anderen

Juden fühlt. Und in ihm liegt weiter
der Schlüssel für das seltsamste Rätsel,
dass jeder Jude als der Mensch der
Gesetzestreue, der konservative Mensch
schlechthin, zugleich der eigentlich
revolutionäre, radikale, der reine Mensch
der Zukunft ist. Und diese Richtung
aus dem göttlichen Gesetz selbst auf die
Zukunft, auf die absolute Erfüllung ist
dem Juden aus seiner Geschichte
unauslöschlich eingeprägt. Und so muss-
ten sie gerade um des göttlichen
Gesetzes und seiner Erfüllung willen allen
menschlichen Verfestigungen gegenüber

revolutionär werden: Weil das
Gesetz nicht von dieser Welt ist, darum
muss es zuletzt allen stockenden
irdischen Ordnungen gegenüber zur
Revolution zwingen.»12

Alle Propheten seien «revolutionäre
Menschen im tiefsten Sinne» gewesen:
«Menschen der Zukunft, der Idee,

sprengende, vorwärtstreibende,
erweckende Menschen. Aber keiner der
Propheten war revolutionär gegenüber dem
Gesetz, alle hielten sie unerschütterlich
daran fest, und selbst Christus war nicht
gekommen, das Gesetz zu zerbrechen,
sondern es zu erfüllen.»13

Judentum war für Susman
grundsätzlich nur in der Verbindung mit
anderen Völkern denkbar, wie auch die
Völker nicht ohne Judentum bestehen
könnten. Susmans Aufsatz Die Brücke

von 1925 besagte, dass das heimatlose,
unirdische, gestaltlose jüdische Volk in

297



allen Zeitaltern mit der Aufgabe lebe,
sich auf ein Volk, eine Heimat, eine
Geschichte einzulassen, um mit dem
Gesetz Gottes alldem eine Ausrichtung auf
die messianische Zukunft hin zu
ermöglichen.'4

Elisa Klapheck,
Margarete Susman
und ihr jüdischer
Beitrag zur politischen

Philosophie,
Hentrich & Hentrich,
Berlin 2014.

Vgl. Willy Spieler, Die

politische Dimension
des Judentums. Zu
Elisa Klaphecks Bio-

grafie über Margarete
Susman, in: Neue

Wege 3/2015.

Gesetz vor den Gesetzen
Von dieser Sicht war auch Susmans

Einstellung zur Revolution bestimmt. In
der Auseinandersetzung mit Gustav
Landauer deutete Susman die Revolution

als die Verwirklichung des jüdischen

ra
Elisa Klapheck

Margarete Susman

und ihr jüdischer Beitrag

^ zur politischen Philosophie

H£NTR'iHENTR,CH

Konzeptes der Sühne - der Teschuwa.

Das hiess, «Sühne» nicht christlich als

«Strafe» verstanden, sondern jüdisch als

«Umkehr», als eine positive Möglichkeit
- für Susman als revolutionäre Umkehr,
verwirklicht durch läuterndes, sühnendes

Wandeln und Neugestalten der
politischen Gegenwart.

Während bei Susman damals das

«Gesetz Gottes» zunehmend auch als

Gegenchiffre zum heraufziehenden NS-

Regime verstanden werden musste,
führt eine heutige Auseinandersetzung
mit Susman zur Frage, wie sich das
Gesetz Gottes zu den im demokratischen
Rechtsstaat gemachten Gesetzen ver¬

hält. Für Susman konkretisierte sich das

Gesetz Gottes in der Geschichte durch
Gesetze der Sühne - das heisst Gesetze,
die einen aktiven, dynamischen, Sühne
oder läuternde Umwandlung bewirkenden

Anteil an den von politischen
Institutionen gemachten, säkularen Gesetzen
haben. Susmans Theorie des göttlichen
Gesetzes umschloss somit auch den
religiösen Anteil, den säkulare Gesetze
enthalten können. Sie eröffnete eine
politische Dimension, die in der Religion
angelegt ist, und - was nicht dasselbe ist

- eine religiöse Dimension in der Politik.
Dabei sah Susman ein besonderes

religiös-politisches Potenzial des jüdischen
Gesetzesdenkens in der säkularen
Wirklichkeit. Susmans erneuertes Bekenntnis

zum «Gesetz» meinte durchaus die «Tora»

- eine Tora jedoch, die als das Gesetz

vor den Gesetzen in jedem Zeitalter mit
Hilfe eines religiösen Offenbarungsmodus

neu erworben werden müsse, um
die jüdische Tradition in ein aktives
Verhältnis zum politischen Geschehen stellen

zu können.

Ganz Ohr werden für das Eine
Dieser religiöse Offenbarungsmodus
setzt das Wissen um die existenzielle

Heimatlosigkeit des Menschen in der
Welt - des Exils, angefangen mit Adams
Verbannung aus dem Paradies - voraus.
Das jüdische Volk habe, wie Susman in
ihrem 1932 veröffentlichten Aufsatz Das
Judentum als Weltreligion15 schrieb, das

individuelle, menschliche Exil in eine
kollektive Lebensform übersetzt und
daraus eine menschheitliche Sicht gewinnen

können. Susman deutete das Exil als

von Gott gewollt. Es sei die eigentliche
Lebensform des jüdischen Volkes und
berge einen eigenen religiösen und
zugleich politischen Offenbarungsmodus.

Am Anfang des jüdischen
Offenbarungsmodus stehe das Sch'ma Jisrael -
«Höre, Israel! ich bin der Einzige, Dein
Gott.»16 Susman beschrieb das «Hören»
als einen von Menschen zu leistenden
Akt bewusster Selbstentfremdung von

298



buchHIOB

der Welt. Erst dies leite in den
Offenbarungsmodus über «Denn dieses Hören
ist kein blosses lassiges Hinhören; es
bedeutet nicht, dass ich hören soll, wie ich
auf das höre, was Menschen sprechen
oder was sonst um mich her ist, was mir
selbstverständlich ins Ohr dringt, - es

heisst im Gegenteil, dass ich nur hören
kann, wenn ich all dies nicht höre -
wenn ich es von mir tue, um ganz Ohr
zu werden fur das Eine, das - von Millionen

Stimmen der Menschen und Dinge

ubertaubt und verwirrt - unendlich
schwer vernehmbar über den Abgrund
aller Abgrunde heruberdringt.»'7

Der mit dem «Höre, Israel!»
einzuübende Exilsmodus ermöglichte bei
Susman einen fortgesetzten Modus der

Offenbarung des göttlichen Gesetzes

Bedingung hierfür war das judische Bil-
derverbot und daran geknüpftes Gebot

zur Entbildlichung Dadurch richtete sich
der Offenbarungsmodus gegen alle

verfestigten Vorstellungen und verlangte die

Bildung von Gemeinschaft zum Ebenbild

Gottes hin.

Wege der Befreiung
In mehreren grossen Essays über das
Judentum widmete Susman ausführliche
Passagen der Bedeutung des göttlichen
Gesetzes 18 Ihre Deutung der Werke Kafkas

gilt als bahnbrechende erste Deutung

Kafkas überhaupt Susman erhellte
darin vor allem die moderne, jedoch
religiös entfremdete Erfahrung des
göttlichen Gesetzes 19

Parallel zu ihren jüdisch-religiösen
Aufsätzen schrieb Susman im Bereich
ihrer vom Judentum her begründeten
politischen Philosophie auch über die
Revolution der Frau20 und über eine
Emanzipation des Christentums zum
Judentum, zum judischen Gesetzesdenken

In dem bereits angeführten Aufsatz
Die Brücke von 192521 erhellte sie «Christus»

als den Begegnungspunkt der
heidnisch-christlichen Volker mit dem
Judentum und eine damit allen Menschen

gegebenen Möglichkeit der Annahme
des göttlichen Gesetzes In diesem
Begegnungspunkt verwirklichte sich fur
Susman auch die Revolution der Frau,

wie überhaupt alle Revolutionen
politisch Unterdrückter, die erst aus dem
Gesetz Gottes Gesetze der Sühne
abzuleiten und damit den Weg ihrer Befreiung

zu gehen vermochten. Susmans

Auseinandersetzung mit dem Judentum
galt somit nicht allein den Judinnen und
Juden Vielmehr öffnete sie die mit dem

göttlichen Gesetz verknüpfte politische
Tradition des Judentums zu einem reli-
gios-sakularen Weg fur die Menschheit.

Religiöse Dimension des Politischen
Margarete Susman hinterhess ein Werk
von 17 Buchern und rund 250 Aufsätzen
und Artikeln Dieses enthalt viele
geistige Strange und Gesichtspunkte, unter
denen man Susman ebenfalls rezipieren
konnte. Besonders kühn aber bleiben
auch heute ihre Schriften über das

Judentum, weil sie darin eine menschheitliche

Sicht entfaltete, die ohne das
Judentum nicht auskommt.

Nach der Machtübernahme der Nazis

verhess Susman Frankfurt, wo sie seit
ihrer Scheidung 1928 lebte, und
emigrierte in die Schweiz. Bis zu ihrem Tod
1966 betrat sie nicht mehr deutschen
Boden In Zurich, wo sie fortan wohnte,

engagierte sie sich fur den religiösen
Sozialismus des protestantischen Pfarrers
Leonhard Ragaz. Fur seme Zeitschrift
Neue Wege schrieb sie weiterhin grosse
rehgionsphilosophische Aufsatze.

Wahrend des Zweiten Weltkrieges
entstand ausserdem das Buch, das viele
fur Susmans Hauptwerk halten - Das
Buch Hiob und das Schicksal des

judischen Volkes, ein 1946 erschienener,
erster Versuch einer religiösen Sinndeutung

der Schoa. Die darin enthaltene
Theodizee vermochte allein schon

wegen ihrer zeitlichen Nahe zum
millionenfachen Mord an den europaischen
Judinnen und Juden schwer zu uberzeugen

Trotzdem bleibt die mit Susmans

Neuauflage 1999 des

1946 erschienen
Buchs mit dem Vor
wort von Hermann
Levin Goldschmidt

299



Eltsa Klapheck, 1962,

hat Politologie studiert
und arbeitete vor ihrer
Ordination zur Rabbi-

nerin 2004 als
Journalistin. Seit 2009 ist
sie Rabbmerin der
liberalen
Synagogengemeinschaft «Egalitärer

Mmjan» in der

Judischen Gemeinde in

Frankfurt am Main.
Sie engagiert sich seit
über zwanzig Jahren

fur die Erneuerung der

judtsch-religiosen
Tradition, einer ihrer
Schwerpunkte ist die

Auseinandersetzung
mit talmudischen und
anderen rabbinischen
Texten im Lichte
heutiger gesellschaftspolitischer

Fragestellungen.

www.eltsa-klapheck de

Gesamtwerk aufgeworfene Frage, ob die
Herausforderung politischer Sühne - Te-

schuwa - nicht grundsätzlich weiterhin
besteht und sich deshalb Religion und
Politik auch in Zukunft zueinander
verhalten müssen, über das 20. Jahrhundert
hinaus bestehen.

Die Beschäftigung mit Susman hilft,
die christlich vermittelte Spaltung
zwischen Religion und Politik, himmlischem

Reich und weltlichen Strukturen,
Jenseits und Diesseits, Transzendenz
und Immanenz zu hinterfragen. Mit
Susman lässt sich das religiöse Erleben auf
die säkulare Wirklichkeit richten und in
dieser Wirklichkeit eine über die persönliche

Erfahrung hinausgreifende, religiöse

Dimension erkennen, die nicht
zwangsläufig theokratische Institutionen

und religiöse Dogmen rechtfertigt.
Diese Dimension deckt nicht das Ganze
ab. Sie ist nur ein Anteil - nämlich der
Anteil, der potenziell in den von
Menschen beschlossenen politischen Richtlinien

und Gesetzen Sühne - Teschuwa -
verwirklicht. Die sichhier anschliessende

Frage, wie dieser Anteil genau konkretisiert

wird, hat Susman nicht beantwortet,

ist aber durch ihr Werk aufgeworfen.
Es liest sich als ein Plädoyer für einen
aktiven Umgang mit diesem Anteil - nicht
innerhalb der organisierten Religion,
sondern in einem gesellschaftspolitischen

Rahmen unter säkularen Vorzeichen.

•

Anmerkungen
' Margarete Susman, Mein Land, Gedichte,
Schuster & Loeffler, Berlin und Leipzig, 1901.
1 Margarete Susman, Das Wesen der modernen
deutschen Lyrik, Strecker & Schröder, Stuttgart
1910.
3 Margarete Susman, Vom Sinn der Liebe,

Eugen Diederichs, Jena 1912.
4 Margarete Susman, Judentum und Kultur, in:
Frankfurter Zeitung, 16.5.1907.
s Margarete Susman, Spinoza und das judische
Weltgefuhl, in: Hans Kohn (Hrsg.), Vom
Judentum, ein Sammelbuch, hrsg. v. Verein
judischer Hochschuler «Bar Kochba» in Prag,
Kurt Wolff Verlag, Leipzig 1913, S. 51-70; ver¬

ändert in: Margarete Susman, Vom Geheimnis
der Freiheit. Gesammelte Aufsatze 1914-1964,
hrsg. v. Manfred Schlosser, Agora, Darmstadt,
Zurich 1965, S. 85-104.
6 Siehe fur den revolutionären Kontext der

«judischen Renaissance»: Michael Löwy,
Erlösung und Utopie. Judischer Messiamsmus
und libertäres Denken, Karin Kramer Verlag,
Berlin 1997 (1988).
7 Margarete Susman, Wege des Zionismus -
Achad Haam: «Am Scheidewege», Martin
Buber: «Die judische Bewegung», in: Frankfurter
Zeitung, 17/19.9.1916.
' Margarete Susman, Die Revolution und die
Juden, in: Das Forum, hrsg. v. Wilhelm Herzog,

München, Sept. 1919, Jg 3, Heft 12, S.

921-948, gekürzt in: Margarete Susman, Vom
Geheimnis der Freiheit. Gesammelte Aufsatze

1914-1964,1965, S. 122-143.
9 In ihrer Ezechiel-Deutung beschrieb sie die

von den biblischen Propheten angestrebte
Transformation einer Theokratie zur religiös
motivierten Demokratie. - Margarete
Susman, Ezechiel - Der Prophet der Umkehr, in:
Neue Wege, 7-8/1942, S. 8-23 (der besagte
Abschnitt zum Thema Theokratie/Demokratie, S.

14-15), erneut in Susman, «Deutung biblischer
Gestalten», Erstausgabe Diana Verlag, Zurich
1956, erneut Diana Verlag, Konstanz, Stuttgart,
i960 (1956), S. 61-95.
10 «Politik ist freilich die Verpuppung der
menschlichen Seele, die ihr den Flug in ihr
eigenes reines Reich noch nicht erlaubt, aber
auch diese Faden spinnt die Seele doch allein
aus sich selbst. Denn Politik ist nichts anderes,
kann nichts anderes sein als das tausendfaltig

gehemmte, immer wieder von schweren
Irrtumern und Verfehlungen durchkreuzte
Suchen nach den wahren Zielen der menschlichen

Gemeinschaft.» - Margarete Susman,
Die Schicksalsstunde der deutschen Juden (ca.
1933), unveroff Manuskript, Bl.4, Deutsches

Literaturarchiv, Marbach.
" Margarete Susman, Einzelmoral und Staatsmoral,

in. Frankfurter Zeitung, 17.11.1915;

erneut als Der Einzelne und der Staat, in:
Susman, Vom Geheimnis der Freiheit, 1965,
S. 49-55; dies. Was kann uns die Bibel heute
noch bedeuten?, in: Der Morgen, Aug. 1926, S.

299-310.
" Margarete Susman, Die Revolution und die

Juden, in: Susman, Vom Geheimnis der Freiheit,

S. 139-140.
" Ebd., S. 139.
14 Margarete Susman, Die Brücke, in: Der Jude,

1925, S. 76-84; siehe auch 1. Teil (Von 1921 aus

gesehen) v. Die Brücke zwischen Judentum und

300



Christentum, in: Susman, Vom Geheimnis der
Freiheit», 1965, S. 15-26.
15 Margarete Susman, Das Judentum als Welt-

religion, in: Mitteilungsblatt der judischen
Reformgemeinde Berlin, 1.7.1932; erneut in:
Susman, Vom Geheimnis der Freiheit, 1965, S.

105-121, danach zit..
16 Ebd., S. 107.
17 Ebd., S. 107-108; fast gleichlautend auch in
Susman, Der judische Geist (1933), in: Vom
judischen Geist, 1934, S. 49.
" Zu nennen sind in erster Linie die bereits
erwähnten Essays Die Revolution und die
Juden (1919), Die Brücke (1925), Das Judentum
als Weltreligion (1932) und Der judische Geist

(i933)' Ausserdem: Auflosung und Werden in
unserer Zeit, in: Der Morgen, 4, Okt. 1928, S.

335-353; Das Hiob-Problem bei Franz Kafka,
in: Der Morgen, 1, April 1929, S. 31-49, auch

in Susman, «Das Nah- und das Fernsein des

Fremden», 1992, S. 183-203; Saul und David.
Zwei ewige Gestalten, in: Der Morgen, 2. Juni

1930, S. 171-195, erneut in Susman, «Deutung

biblischer Gestalten», i960 (1956), S.

96-158; Optimismus (zum 70. Geb. v. Caesar

Seligmann), in: Frankfurter Israelitisches
Gemeindeblatt, 4, Dez. 1930, gekürzt in Susman,
«Vom Geheimnis der Freiheit», 1965, S. 79-82;
Vom Sinn unserer Zeit, in: Mitteilungen der

jüdischen Reformgemeinde Berlin, 1.7.1931

(Ansprache beim Gottesdienst der judischen
Reformgemeinde am 26. April 1931), erweitert

in Susman, «Vom Geheimnis der Freiheit»,
1965, S. 3-14, Trost, in: Der Morgen, 6/7, Sept.

1934, S. 253-259.
19 Margarete Susman, Das Htob-Problem bei

Franz Kafka, in: Der Morgen, April 1929, S.

31-49; erneut als Früheste Deutung Franz Kafkas,

in Susman, «Gestalten und Kreise», 1954,
S. 348-366; sowie in Susman, «Das Nah- und
das Fernsein des Fremden», 1992, S. 183-203.
20 Siehe vor allem Susmans Aufsatze Die
Revolution und die Frau, in: Das Flugblatt, Nr. 4,
Tiedmann u. Uzielh, Frankfurt/M. 1918 sowie
Das Frauenproblem in der gegenwartigen Welt,

in: Der Morgen, 5, Dez. 1926, S. 431-452, beide
auch m Susman, «Das Nah- und Fernsein des

Fremden», 1992; ferner Auflosung und Werden

in unserer Zeit, in: Der Morgen 4, Okt.
1928, S. 335-353; Frau und Geist, in: Die Literarische

Welt (zum «Tag des Buches»: Frau und
Buch), Berlin, Freitag, 20.3.1931; Wandlungen
der Frau, in: Die Neue Rundschau, Jan. 1933,
S. 105-124, auch in Susman, «Gestalten und
Kreise», 1954, S. 160-177. Ausserdem die beiden

Bucher Vom Sinn der Liebe, Eugen Die-
derichs, Jena 1912 und Frauen der Romantik,
Eugen Diederichs, Jena 1929.
21 Margarete Susman, Die Brücke, in: Der Jude,

1925, S. 76-84; siehe auch 1. Teil (Von 1921 aus

gesehen) v. Die Brücke zwischen Judentum und
Christentum, in Susman, «Vom Geheimnis der
Freiheit», 1965, S. 15-26.

301


	Margarete Susman : eine moderne Prophetin

