Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 109 (2015)

Heft: 10

Artikel: Martin Buber und Leonhard Ragaz : "Urtreue Freundschaft"
Autor: Spieler, Willy

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-632232

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-632232
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Als Leonhard Ragaz 70 Jahre alt wurde,
es war am 28. Juli 1938, erhielt er eine
Gabe aus Jerusalem, die ihn tief be-
rithrte: 21 zu einer kleinen Festschrift
vereinigte Briefe und die Erklarung, Is-
rael betrachte Ragaz als «Gerechten un-
ter den Volkern». Zu seinen Ehren sei
ein Baum im Herzl-Wald gepflanzt wor-
den. Unter den Gratulanten befanden
sich die Initiantin der Gabe, Lina Lewy
aus Tel Aviv, mit der Ragaz in stindigem
Briefkontakt stand, dann der Prisident
der Hebriischen Universitit Hugo Berg-
mann, der Universitdtsgriinder Jehuda
Magnes, Rabbiner Kurt Wilhelm von
der liberalen Synagoge Emeth w’Emuna

und Martin Buber. Es ist gleich nach sei-
ner Einwanderung in Israel, da er
schreibt: «Sie waren der erste, der mir
einst, meinem toten Freund Landauer
und mir, als dem Judentum> im Namen
des «Christentums> den Bruderkuss ent-
bot [...]. Seither ist die heilige Freund-
schaft gewachsen von Jahr zu Jahr, un-
merklich wie die Olbidume da driiben,
meine und ihre Olbiume wachsen.»
Kurz zuvor hatte Ragaz zum sech-
zigsten Geburtstag des zehn Jahre jiin-
geren Buber geschrieben, er fiihle sich
«keinem christlichen Theologen - ich be-
tone: Theologen! — so nahe wie diesem
Israeliten». Und: «Martin Buber ist in
unserer Zeit der grosste Erneuerer des
prophetischen Geistes innerhalb Israels,
und vielleicht auch ausserhalb. [...] Dass
dieser Mann, auf dieser Linie, auch den
religiosen Sozialismus vertritt, die Linie
weitergehend, die von Moses und Aron
zu Gustav Landauer fihrt [...], das ist
uns besonderer Stolz und besondere

Willy Spieler

Martin Buber und Leon-
hard Ragaz - «Urtreue
Freundschaft»

Den jiidischen Religionsphilosophen Martin Buber
(1878-1965) und den christlichen Theologen Leonhard
Ragaz (1868-1945) verband eine tiefe Freundschaft. Trotz
unterschiedlicher Herkunft und Lebenswege entwickelten
sie ihre Verstandnisse von Religion und Sozialismus in
grosser Ubereinstimmung,

Jiidische Denkerlnnen des
20. Jahrhunderts und
der religiose Sozialismus

283



Martin Buber in den
sechziger Jahren.
Bild: Archiv Neue
Wege

Bild Seite 84: Martin
Buber; MBU Univer-
sitdt Kerkrade/NL

Freude. [...] Und wenn nun dieser
Mann in Jerusalem lehren wird, so ge-
hort das zu den bedeutsamsten und ver-
heissungsvollsten der Zeichen, die uns
Gottes Weg in die Zukunft andeuten.»
(NW 2/1938, 70f.)

Nach dem Tod von Leonhard Ragaz
am 6. Dezember 1945 sagt Buber von
ihm: «Er war der echteste Freund, den
das jidische Volk in unserer Zeit beses-

sen hat»*. Bubers Gedichtnisrede fand
am 4. Februar 1946 in der erwidhnten Syna-
goge Emeth w’Emuna statt. Der Reli-
gionshistoriker George Y. Kohler schreibt,
«eine Gedenkfeier fiir einen christlichen
Theologen in einer Jerusalemer Synago-
ge stattfinden zu lassen», habe «damals
als ein ungeheuerlicher Vorgang» gegol-
ten.* Die Freundschaft mit Ragaz war Bu-
ber den Tabubruch wert. An diese «ur-
treue Freundschaft» erinnert er spiter
nochmals in seinem Buch «Zwei Glau-
bensweisen».’

Unterschiedliche Lebenswege

In seiner Autobiografie schreibt Ragaz:
«Ich weiss nicht recht, wann und wie wir
uns zuerst, sei’s leiblich, sei’s geistig, be-
gegnet sind; jedenfalls ist es dann zu ei-

ner intensiven Berithrung gekommen.»
Diese sei «freilich nie so personlich ge-
worden, wie die mit anderen Jiidinnen
und Juden», sondern «bewegte sich
mehr im Sachlichen» (MW 1II, 296).
Auch meint Ragaz, er habe in Buber
«mehr den Uberlegenen» gesehen.
«Aber», bestdtigt Ragaz einmal mebhr,
«die sachliche Beriihrung war so stark,
dass Buber mir bis heute geistig viel ni-
her steht als fast alle theologischen Ver-
treter des Christentums» (297).

Wann die beiden einander zum er-
sten Mal «geistig> begegnet sein diirften,
zeigt ein Brief vom 6. November 1916, in
dem Ragaz sich bei Buber freudig be-
dankt fiir dessen Aufsatz «Zion, der
Staat und die Menschheit» in der eben
gegriindeten Monatszeitschrift «Der Ju-
de». Ragaz schreibt: Ich kann «nun nicht
anders, als Thnen von Herzen die Hand
zu reichen. Die Ubereinstimmung zwi-
schen dem, was Sie da sagen, und gewis-
sen Lieblingsgedanken, die bei mir ganz
in der Stille gewachsen sind, aus der
Geschichtsbetrachtung und tieferen
Griinden empor, ist ganz auffallend und
mir eine Verheissung. Wir stehen im
Morgenrot neuer Entwicklungen, eines
neuen Aon oder doch einer «Geburts-
zeib.» Aus dem Brief geht zudem her-
vor, dassesin jenen Kriegsjahren schwie-
rig war, deutsche Monatszeitschriften in
die Schweiz ausgeliefert zu bekommen.
Umgekehrt waren die von Ragaz redi-
gierten Neuen Wege in Deutschland und
Osterreich wihrend der letzten Kriegs-
jahre tiberhaupt verboten.

Obschon Ragaz in diesem ersten
Brief an den «Geehrtesten Herrn Dok-
tor» hofft, «mit der Zeit» auch noch des-
sen «Biicher lesen zu kénnen», dauert es
einige Zeit, bis 1923 einige dieser Biicher,
unter ihnen das in jenem Jahr erschie-
nene «Ich und Du», im Aprilheft der
Neuen Wege (4/1923, 183-191), bespro-
chen werden, allerdings nicht von Ra-
gaz, sondern von Karl Wilker, einem Re-
formpadagogen aus Berlin. Der Rezen-
sent kennt Buber personlich und sagt,

284



man konne «ihn nirgendwo einreihen»
(183). «Sein ganzes Wesen duldet keine
Unwahrheit und keine Unklarheit». Ein
Buch wie «Ich und Du» sei nur méglich
dank «Verantwortungsgefiihl auch dem
kleinsten Worte gegeniiber» (184). Ra-
gaz bedankt sich in einer redaktionellen
Anmerkung fir Wilkers Beitrag. Dieser
komme «gerade zur rechten Zeit, da wir
nachstens [...] die Freude haben wer-
den, Buber bei uns [...] zu héren». Mit
Bubers Besuch anfangs Mai 1923 ergibt
sich dann auch die Gelegenheit fiir das
deibliche> Kennenlernen.

Es sind unterschiedliche Lebenswege,
die Buber und Ragaz zusammenfiihren.
Auf der einen Seite der aus grossbiirger-
lichen Verhiltnissen stammende, 1878 in
Wien geborene Martin Buber, der nach
dem traumatischen «Verschwinden der
Mutter» (Kuschel 31ff.) bei seinem Gross-
vater Salomon aufwichst, einem nicht
nur wohlhabenden Geschiftsmann,
sondern auch Midraschexperten und
Sammler chassidischer Texte in Lem-
berg, wo der Jiingling die Ausgrenzung
unter dem Kruzifix im Kaiser-Franz-
Joseph-Gymnasiums erfihrt (Kuschel
34f.). Auf der andern Seite Leonhard Ra-
gaz, der 1868 im biindnerischen Tamins
zur Welt kommt, geborgen in einer pro-
testantischen Bergbauernfamilie und im
«Dorfkommunismus» (MW I 49) seiner
Allmendmeinde aufwichst. Dort der
junge Philosoph in Wien, der sich vom
iibermachtigen Einfluss Nietzsches be-
freit, in den chassidischen Schriften
«Weltfreudigkeit» mit «Weltfrommig-
keit» verbindet (Kohn 77), 1900 Theodor
Herzl (1860-1904) begegnet und sich
von der zionistischen Bewegung eine
Renaissance des jiidischen Geistes er-
hofft. Hier der reformierte Theologe, der
schon mit 22 Jahren Pfarrer im Biindner
Bergdorf Flerden wird, in frithmor-
gendlicher Meditation die Bibel neu ent-
deckt, die ihm «durch das theologische
Studium beinahe zerstort worden»
(MW 1 161) sei, und sein Leben und
Denken am «Reich Gottes und seiner

Gerechtigkeit fiir die Erde» neu auszu-
richten beginnt.

Buber, der sich nach Karl Wilker «ab-
seits des Tageslarms» (NW 4/1923, 189)
hilt, griitndet immerhin 1908 mit Gus-
tav Landauer, Erich Mithsam und der
Schweizerin Margarethe Hardegger den
Sozialistischen Bund, der in der Tradi-
tion des Frithsozialismus und Anarchis-
mus steht, aber das Jahr 1914 nicht tiber-
lebt. Ragaz ist 1906 Mitgriinder der re-
ligios-sozialen Bewegung und der Zeit-
schrift Neue Wege, die er bis zu seinem
Lebensende redigieren wird. Er tritt der
Sozialdemokratischen Partei bei, soli-
darisiert sich in den Klassenkdmpfen je-
ner Zeit mit der Arbeiterbewegung, was
ihn «zum gefiirchtetsten und gehasstes-
ten Mann der Schweiz» gemacht habe,
wie er im Riickblick schreibt. Sein Buch
«Die neue Schweiz» erlebt 1918/19 vier
Auflagen. Es verbindet den Sozialismus
mit den genossenschaftlichen Traditi-
onen des Landes.

1916 erscheint erstmals Bubers Zeit-
schrift «Der Jude». Im selben Jahr zieht
Buber nach Heppenheim, wo er sein
Werk «Ich und Du» verfasst und mit
Franz Rosenzweig an der Neuiibertra-
gung der Hebrdischen Bibel arbeitet. Er
arbeitet mit Rosenzweig am Freien Jiidi-
schen Lehrhaus in Frankfurt, strebt sel-
ber keine akademische Karriere an und
bescheidet sich von 1924 bis 1933 mit
dem Status als Lehrbeauftragter und zu-
letzt Honorarprofessor fiir jiidische Re-
ligionslehre und Ethik an der Universitat
Frankfurt am Main. Die Novemberpo-
grome 1938 verwiisten das Wohnhaus
seiner Familie. Diese entkommt dem
Naziregime durch «Einwanderung» in
Jerusalem, wo Buber bis 1951 an der He-
briischen Universitit Sozialphilosophie
lehrt. Er lehre hier den «religiosen Sozi-
alismus», wird er Ragaz mitteilen (MW
II 297).

Ragaz wird 1908 Professor fiir syste-
matische und praktische Theologie in
Zirich. 1921 erklart er seinen Riicktritt,
um nicht weiterhin Pfarrer fiir eine ver-

285



biirgerlichte Kirche heranbilden zu miis-
sen. Aber es geht ihm noch um weit
mehr: «Ich musste personlich aus der
Kirche heraus, musste Christus «in freier
Luftr dienen, ohne Bindung an Staat,
Kirche und Gesellschaft.»® Ragaz iiber-
siedelt mit seiner Familie vom Ziirich-
berg ins Arbeiterquartier Aussersihl, be-
tatigte sich als Befreiungstheologe avant
la lettre, insbesondere in der von ihm
gegriindeten Arbeitsgemeinschaft «Ar-
beit und Bildung» (NW 1/1923, 488f.)
und schon bald (1924) auch als Allein-
redaktor der Neuen Wege.

Nicht unerwéhnt bleiben darf, dass
beide mit bedeutenden Frauen verheira-
tet sind, Buber mit der grossen Erzihle-
rin Paula Winkler aus Miinchen, die er
1899 im germanistischen Seminar der
Uni Ziirich kennengelernt hat, Ragaz
seit 1901 mit der Churerin Clara Nadig,
die eine auch international hervortre-
tende Friedensfrau wird.

Bei allen Unterschieden der Lebens-
laufe von Buber und Ragaz zeichnen
sich inhaltliche Konvergenzen ab: im
Sozialismusverstindnis, im Religions-
verstindnis im Verstindnis dessen, was
Israel ist oder sein soll.

Religioser Sozialismus

Es ist das Thema <Sozialismus>, das Bu-
ber und Ragaz zusammenfiihrt, erst-
mals anfangs Mai 1923 in Ziirich. Buber
hilt im «Volkshaus> einen Vortrag tiber
die Zukunft des Sozialismus. Dabei habe
es Verstandigungsschwierigkeiten mit
«den mehr vom Politischen und Wirt-
schaftlichen her kommenden Sozialis-
ten» gegeben, berichtet Ragaz (NW 6/
1923, 289f.) und fahrt fort: «Es scheint,
dass Buber mit diesen wenig direkte Be-
rithrung hat und ihre Sprache noch fast
weniger versteht als sie die seinige.» Ra-
gaz ist nichtsdestoweniger tief beein-
druckt: «Es ist ein Trost, und eine Stir-
kung in diesen Tagen der Auflosung und
der neuen Herren der Erde?, dass auch
solche geistesgrossen Triger und Ver-
kiindiger des Glaubens an das kommen-

de Reich Gottes aufstehen. Wenn ein
solcher von Israel her uns die Hand
reicht, so ist es eine besondere Verheis-
sung. Und wenn er mitten aus der mo-
dernen Kultur, an der er mitarbeitet, auf-
steht, so ist es ein Stiick Wunder.»

Erst fiinf Jahre spiter treffen sich die
beiden ein zweites Mal. Es ist in der
Pfingstwoche 1928 in Bubers «freund-
lichem Stadt-Dorf» (NW 6/1928, 256)
Heppenheim, wo eine erstaunliche Ta-
gung stattfindet. Erstaunlicher noch als
die Zahl der gegen hundert Teilneh-
merinnen und Teilnehmer sind die hier
versammelten Namen, angefangen vom
belgischen Sozialpsychologen Hendrik
de Man und der holldndischen Lyrikerin
und Publizistin Henriette Roland-Holst,
die beide die Hauptreferate hielten, tiber
den Theologen Paul Tillich bis zum
Rechtsphilosophen Gustav Radbruch.
Am erstaunlichsten aber ist das Tagungs-
thema «Sozialismus aus dem Glauben»,
gedacht auch als Beitrag zum «Kampf ge-
gen den marxismus vulgaris», wie Ragaz
sich ausdriickt (MW 1II, 183).

Buber stellt sich vor als «revolutio-
ndrer Sozialist»*. Das ist er auf unge-
wohnte Weise, wenn er sagt, «dass der
geldufige Marxismus [...] die Pflicht zur
personlichen Verantwortung» bedrohe,
ja «zu einem Fluchtsystem unserer Zeit
vor der konkreten Verantwortung gewor-
den» sei. Oder dass mit der Uberwindung
des Privateigentums «das eigentliche
Problem erst beginnt». Denn: «Wirkli-
ches Miteinanderleben von Mensch zu
Mensch kann nur da gedeihen, wo die
Menschen die wirklichen Dinge ihres
gemeinsamen Lebens miteinander er-
fahren, beraten, verwalten, wo wirkliche
Nachbarschaften, wirkliche Werkgilden
bestehen.» Buber ist sich bewusst, dass
«es in der Weltmarktkonkurrenz keine
Menschheitswirtschaft gibt». Nur mit
«einer Uberwindung der Weltmarkt-
problematik» komme es zu einer «wirk-
lichen Uberwindung des Proletariats als
der zum nichtkreatiirlichen Leben ge-
zwungenen Menschheitsschicht». Und

286



schliesslich das grosse Widerwort: «Es
gibt auch ausserhalb des Sozialismus
Lebensernst und Wirklichkeitsgesin-
nung.»"

Leonhard Ragaz war an dieser Ta-
gung nicht sonderlich angetan von dem
«Wohnen in einem behaglichen Hotel»
und den geradezu «unproletarischen»
Mabhlzeiten, tiberhaupt von der «Kon-
ferenzluft», die «nicht ganz mit Pfingst-
geist zu verwechseln» sei (NW 6/1928,
256). Er schitzte indessen die meisten
Referate und Voten, vor allem aber «eine
kleine gesellschaftliche Zusammenkunft
bei Buber» am Rande der Konferenz
(MW 1I 185). Ragaz suchte mit seinem
Votum dem Marxismus gerecht zu wer-
den. Dieser sei «als religiose Botschaft
[...] zum Proletariat gekommen», als
«Hoffnung» in einer Zeit, «da es ohne
Hoffnung» war. «Angesichts der Tat-
sache, dass der Marxismus heute diese
religiose Art und Kraft grosstenteils ver-
loren hat», sei «ein religioser Sozialis-
mus» gefragt, «der die messianische Bot-
schaft aus einer noch grosseren Tiefe her
und mit noch grosserer Kraft verkiin-
dige». Wichtig war Ragaz, der ja die
Agnostiker und die Atheisten sowenig
ausschliessen wollte wie Buber, eine
«ethische Begriindung», «auf welcher der
Sozialismus ruht».

Ragaz und Buber bleiben in Kontakt.
Schon im Monat nach Heppenheim fol-
gen weitere Vortrige Bubers in Ziirich
und «eine Aussprache» im «Studierzim-
mer» von Ragaz, wo sie erneut «Ge-
meinsames» entdecken®, vielleicht auch
schon das Geddchtnisheft zum zehnten
Todestag des 1919, nach der Nieder-
schlagung der Miinchner Raterepublik,
brutal ermordeten Gustav Landauer
vorbereiten (NW 4/1929, 161ff.). Beide
haben in ihrem genossenschaftlichen
Sozialismus oder «Gemeinschaftssozia-
lismus» (Kohn 10) viel von Landauer
tibernommen. Wenn Buber «wirkliches
Miteinanderleben», in «wirklichen» So-
zietdten forderte, dann kommt bei ihm
aber noch seine Philosophie der Bezie-

hung in «Ich und Du» hinzu. Er spricht
denn auch an anderer Stelle von der
«Menschengemeinschaft», in der sich
«die Unmittelbarkeit von Ich und Du
verwirklicht»'. Ja, «Gemeinschaftsleben
ist Bereitung des Wegs zum Reich
Gottes», wie der erste Buber-Biograf in
fastschon kongenialer Intention schreibt
(Kohn 186).

Auch Ragaz erkennt in der «Genos-
senschaft» geradezu den «Urtypus des
Reiches Gottes» und sieht diesen bereits
in der «Eid-Genossenschaft» der Stam-
me Israels zur Zeit der Richter, dann
aber auch in der Urgemeinde von Jeru-
salem am Werk.” «Die freie Genossen-
schaft! Das ist durch alle Zeiten die Form
gewesen, auf die man immer gekommen
ist, wenn man das Ideal einer sozialen
Gemeinschaft im Sinne Christi suchte.
[...] Darin muss eine innere Notwendig-
keit walten. Es muss die Idealform des
christlichen Sozialismus sein.» (NW
11/1917, 614) Es folgt die heute befremd-
lich vertraute Losung: «Mdglichst wenig
Staat! In allem moglichst viel freie Selbst-
regulierung des Lebens.»'® Das ist gewiss
nicht neoliberal gemeint, wird hier doch
die Wirtschaft als im genossenschaft-
lichen Sinne sozialisiert gedacht. Es
macht mit dem auch von Marx und En-
gels zu Ende gedachten Freiheitsdiskurs
vom «Absterben des Staates» ernst. Oder
wie Buber in Heppenheim sagte: « Wenn
ein sozialistischer Staat nicht tiber sich
hinaus arbeitet, dann stirbt er nicht ab,
dann hort er nicht auf Staat zu sein und
fangt nicht an, Sozialitdt zu werden.»”

Erstmals erwdahnt Ragaz im Mirzheft
1929 die Kibbuzim und hebt die «pidda-
gogische Arbeit der zionistischen Sie-
delungen in Paldstina» hervor, «die zum
Bedeutsamsten gehdren, was unsere
Zeit aufweist» (3/1929, 150). Schon Lan-
dauer hat die «Siedlung» als «die hochste
Form menschlicher Gemeinschaft» (Kohn
188) den Mittelpunkt seines Sozialismus
gestellt. Martin Bubers «Pfade in Uto-
pia», die 1950 auf Deutsch erscheinen,
sind ein grossartiges Zeugnis dieser

287



Hoftnungsgeschichte, Ausdruck des «uto-
pischen Sozialismus» von Proudhon bis
Landauer, den Buber bei dieser Gelegen-
heit rehabilitiert. Den Kibbuzim atte-
stiert er «ein vorbildliches Nicht-Schei-
tern», was ja noch nicht «Gelingen»*
heisse. «Jerusalem» als Symbol fiir diese
Form von Genossenschaftlichkeit wird
zu einem «der beiden Pole des Sozialis-
mus», zur Alternative gegeniiber dem
staatssozialistischen Pol, der den «ge-
waltigen Namen Moskaus» trage."”

Nicht Religion, sondern Reich Gottes
Ich komme zum Religionsverstindnis
von Buber und Ragaz, das freilich von
ihrem Sozialismusverstindnis nicht zu
trennen ist. In seinen «Drei Satzen eines
religiosen Sozialismus» zum sechzigsten
Geburtstag von Ragaz 1928 betont Bu-
ber, dass «Religion und Sozialismus we-
sensmassig aufeinander angewiesen sind,
dass jedes von beiden zur Erfiillung und
Vollendung des eigenen Wesens des
Bundes mit dem andern bedarf». Und:
«Religion ohne Sozialismus ist entleibter
Geist, also auch nicht wahrhafter Geist;
Sozialismus ohne Religion ist entgei-
steter Leib, also auch nicht wahrhafter
Leib.» (NW 7-8/1928, 327f.)

Auch fiir Ragaz wird seit den friih-
morgendlichen Bibelbetrachtungen in
seiner Berggemeinde immer deutlicher,
dass die Botschaft vom Reiche Gottes
dieser unserer Erde gilt und sie verin-
dern will. «Dein Reich komme», das «ist
die zentrale Bitte des Christen», lesen
wir in seinem Vortrag «Judentum und
Christentum» 1921, von dem hier noch
zu reden sein wird. Und weiter: «Auf Er-
den soll das Reich kommen, die Erde soll
dadurch umgestaltet und erlost werden.
[...] So teilt das Christentum die ganze
vorwirts gewendete Art Israels. Es ist
wie dieses vor allem Hoffnung, Hoft-
nung auf eine Welt Gottes, die zugleich
die des Menschen ist. Es ist Messianis-
mus.» (Judentum 1922, 21f.)

Welches Christentum? Das real exis-
tierende hat die Botschaft vom Reiche

Gottes seit dem 3. und 4. Jahrhundert
verjenseitigt, spiritualisiert und indivi-
dualisiert, bis es den Herrschenden in
Staat und Kirche nicht mehr gefahrlich,
sondern im Gegenteil zur Stiitze wurde.
Aus der «Begriffswelt» der griechischen
Philosophie tibernahm es eine «Auffas-
sung der Gottheit», als sei sie eine «ewi-
ge Idee». Das Christentum wurde zu ei-
ner Jenseitsreligion: «Die Hoffnung auf
den vollen Sieg Gottes iiber die Welt
ruckt zuletzt in das Jenseits des Grabes
hintiber.» Damit geht eine Individuali-
sierung einher, die «das religiose Streben
auf das Heil des Einzelnen konzentriert
und die Sache Gottes und des Menschen
in der Welt vergisst». An die Stelle des
Reiches Gottes tritt die individuelle Er-
16sung und «an Stelle des Messianismus
der Messias» (Judentum 1922, 34).

Das hitte Buber genauso sagen kon-
nen. Schon in seinen Prager-Reden
1909/10 hat er am «Ur-Christentum» das
«Ur-Judische» herausgearbeitet (Kuschel
81). Wenn der Jude Jesus vom «Reich
Gottes» spricht, dann meint er damit
«keine jenseitige Trostung, keine vage
himmlische Seligkeit», auch keine «Kir-
che», sondern «das vollkommene Zusam-
menleben der Menschen», die «kom-
mende Gemeinschaft, in der alle, die da
hungert und diirstet nach Gerechtigkeit,
satt werden». So steht es in «Der Heilige
Weg»*°, den Buber 1919 symbolisch
«dem Freunde Gustav Landauer aufs
Grab» gelegt hat.

Aber das Christentum vermischte die
«religidsen Uberlieferungen» des judi-
schen Volkes mit Elementen aus «vorder-
asiatischen Religionen». Woraus «die re-
ligiose Welt [...] eines vollig entriickten
Jenseits» hervorging. So zu lesen in Bu-
bers Rede «Israel und die Volker» zum
100. Todestag des jiidischen Geschichts-
philosophen Nachman Krochmals 1940,
die in den Neuen Wegen erschienen ist
(NW 1941,101ft.). «Reichsgedanken» dien-
ten nunmehr «als christliche Verklarung
der geschichtlichen Machttendenzen
und Machthandlungen» (105). Und selbst-

288



kritisch: «Die Krisis des Christentums
hat ihren letzten Ursprung darin, dass
wir Juden den wahren Gott, den wir der
Welt iiberliefert haben, ihr nicht fak-
tisch, das heisst durch unser Leben als
Volk, iiberliefert haben» (107f.). Ragaz
verdeutlicht und bestitigt in einer re-
daktionellen Anmerkung zu Bubers Re-
de tiber das Jenseitsreligion gewordene
Christentum, dieses habe sich «als das
aus der Verbindung von Christus und
Plato entstandene Dogma» in den abend-
landischen Volkern etabliert (105).

Kirche tut dem Juden Jesus Gewalt
an, wenn sie ihn als auferstandenen
Messias/Christus mit dem Reich Gottes
identifiziert, in dessen Dienst er sich
doch gerade stellte. Martin Buber dage-
gen wirdigt Jesus in der Tradition der
judischen Propheten. Aber als eine Ra-
gaz-Schiilerin Buber fragt, ob er die
«Verbindung von Altem und Neuem
Testament» herstellen konne, bekommt
sie eine abschldgige Antwort: «[...] weil
ich die Unerlostheit der Welt allzu tief
spiire, um mich mit der Vorstellung ei-
ner vollzogenen Erlosung - sei sie auch
nur der «Seele> (ich will nicht mit <erlos-
ter Seele> in einer unerlosten Welt leben)
abfinden zu koénnen. [...] Ich glaube
nicht an Jesus, aber ich glaube mit ihm.»
Demgegeniiber will Ragaz daran fest-
halten, dass mit dem Messias Jesus die
Erlosung nicht schon geschehen oder
gar «abgeschlossen» sei (Israel 1942, 34).
Schon im Dankesbrief fiir die Ehrungen
zu seinem siebzigsten Geburtstag betont
Ragaz, «Jesus als Christus» sei «nicht der
Erfiiller, sondern der Anfanger, Begriin-
der, Offenbarer der Erlosung»*.

Buber wie Ragaz wollten keine Lehre
vertreten, nicht Theologen und schon
gar nicht Reprisentanten sein, sondern
nur hinweisen — auf eine alles Lehren
oder Theologisieren und alles Institutio-
nelle iiberschreitende Wirklichkeit. Bei-
de stehen der Religion> in ihrer Form als
Kirche oder Synagoge kritisch gegen-
tiber. Ragaz wollte die Kirche in «reichs-
unmittelbare» Gemeinden <aufheben>.

Es sei «nicht ganz unmdoglich», dass Bu-
ber ihn «hierin ein wenig beeinflusst»
habe, merkt er in einer Auseinanderset-
zung mit Emil Brunner iiber «Theologie
und Kirche» an (NW 3/1930, 117). Das
meinte wohl: Wie der Staat durch einen
Verband von Gemeinden beziehungs-
weise Genossenschaften abgelost wer-
den sollte, so auch die Kirche, fiir die ja
kein anderes Menschenbild gelten kann
als fiir jedes andere Gemeinwesen. Ra-
gaz war jedenfalls tief beeindruckt von
Bubers Zugang zur chassidischen Mys-
tik, die Gott nicht in heiligen Raumen
oder in asketischen Ubungen, sondern
in der Welt des Alltags erfihrt. Dieser
«Chassidismus», sagt Ragaz, habe ihn
«so0 in seinen Bann gezogen, dass es mir
etwa vorkam, ich sei mehr Anhédnger des
Chassidismus als des Christentums»
(MW Il 297). Buber wie Ragaz waren im
Unbedingten ihres Antriebs prophe-
tische, keiner Vermittlung bediirftige
Gestalten.

«Israel, Judentum, Christentum»

Im Maiheft 1925 befasst sich Ragaz erst-
mals mit der zionistischen Bewegung,
«freilich etwas spat», wie er einrdumt.
Martin Buber nennt er einen ihrer «tiefs-
ten und bedeutendsten Vorkdmpfer
(falls er nicht der tiefste und bedeu-
tendste ist)» (NW 5/1925, 189). Nach Ra-
gaz «muss man es wohl als providentiell
betrachten, dass das Judentum in diesem
weltgeschichtlichen Augenblick wieder
in seine Heimat einzieht». Umso mehr
beklagt er die Art und Weise, wie der
Antisemitismus die Welt betrachte, «der
grobere oder feinere Antisemitismus,
den wir Schweizer wieder einmal von
jenseits des Rheins importieren (bis zum
Hakenkreuz hin)» (191).

Ragaz versteht sich als Zionist, auch
wenn er einen Judenstaat ablehnt. In sei-
nem letzten Brief an Buber schreibt Ra-
gaz zwei Monate vor seinem Tod, er ha-
be «die innere Verbindung» mit ihm
«wie mit allem, was das Heilige Land,
unser aller zentrale Heimat, auch heute

289



bedeutet, nie verloren.» Ja: «Dass es dem
Hakenkreuz gelungen ist, auf die Akro-
polis zu kommen, aber nicht auf Zion,
gehorte fiir mich zu den grossen Wun-
dern der Hand Gottes in diesen Tagen.
Und das Vertrauen darauf, dass diese
Hand walte, beruhte stark auf der Tatsa-
che, dass Sie in Jerusalem, auf Zion, oder
an Zion, seien [...]. An den Judenstaat,
freilich glaube ich nach wie vor nicht -
es ist nicht das, was Gott mit Israel will
—, aber ich glaube unerschiitterlich da-
ran, dass Gott im Erez Israel Zion neu
aufrichten will.»*

Das war auch die Grundhaltung
Martin Bubers, der zuletzt noch fiir ei-
nen binationalen jiidisch-arabischen
Gemeinschaftsstaat eintrat*, nach dem
UNO-Teilungsplan 1947 dann aber
doch die Griindung des Staates Israel
1948 bejahte, weil realpolitisch keine an-
dere Wahl mehr blieb.” Wie das Ragaz
angesichts dieser Entwicklung genauso
getan hatte, wenn auch unter dem Vor-
behalt, «den Arabern» diirfe «dabei kein
Unrecht geschehen» (NW 11/1945, 597),
oder, wie Buber, nach dem «Prinzip ei-
ner umfassenden Kooperation mit den
Nachbarvolkern»?.

Buber hat mit dem eingangs erwdhn-
ten «Bruderkuss» an die Schrift «Juden-
tum und Christentum» erinnert, worin
Ragaz «Minner wie Gustav Landauer
und Martin Buber» wiirdigt, «die einen
staatsfreien und gewaltlosen Sozialis-
mus im Sinne einer auf Liebe gebauten
und wirklichen Gemeinschaft der Men-
schen verkiindigt» hitten (Judentum
1922, 41). «Schon damals», so Buber an
Ragaz, «meinten Sie nichts anderes als
eben diese unsere Gemeinschaft, unsere
Erinnerung, unsere Erwartung, unsere
gemeinsame Schau auf Jerusalem»,

«Unsere Gemeinschaft»! «Unsere ge-
meinsame Schau auf Jerusalem»! Wenn
Buber von Israel redet, dann im Sinne
der Realutopie einer sozialen, um nicht
zu sagen sozialistischen Rechtsgemein-
schaft”” auf dem Weg zum Reich Gottes.
Wieder geht es um den Begriff, der Bu-

ber so wichtig ist: «Wirklichkeit»! «Isra-
el», sagte Buber, in seinem Stuttgarter
Gespriach mit einem andern protestan-
tischen Theologen am 14. Januar 1933,
«ist das, was sich auch heute noch inmit-
ten mannigfaltiger Verzerrung, Ent-
artung, Verwischung als ein Eigenes in
diesem Judentum birgt, als verborgene
Wirklichkeit in ihm lebt»*®. Israel ist die
durch Gottes Urbund mit Abraham und
dessen Nachkommen gestiftete messia-
nische Wirklichkeit, die Massstab fiir
das Judentum ist und bleiben muss.
Aber nicht allein fiir das Judentum, son-
dern auch fiir das Christentum, wenn
dieses sich ernsthaft auf das Alte oder
Erste Testament und damit auf die Nach-
folge des Juden Jesus beruft. Karl-Josef
Kuschel, der wie noch kein christlicher
Theologe die Herausforderung erkannt
hat, die Buber an das Christentum stellt,
sagt denn auch an die Adresse der Kir-
che: «Wer dsrael> beerbt und ersetzt zu
haben glaubt, der hat diese Realutopie
dsrael> als soziale Rechtsgemeinschaft
mitgeerbt oder er hat nicht Jsrael> be-
erbt, sondern irgendein Phantasiepro-
dukt.» (Kuschel 59)

Eswar Ragaz, der schon in seiner 1922
erschienenen Schrift «Judentum und
Christentum» nicht nur die Unterschei-
dung zwischen Israel und Judentum ver-
treten, sondern sie auch um die Unter-
scheidung zwischen Israel und Chris-
tentum erweitert hat. Seine Schrift gibt
einen Vortrag wieder, den er, kurz nach
seinem akademischen Befreiungsschlag,
im Winter 1921 bei einer jiidischen Ver-
einigung in Ziirich hielt. Zu Recht be-
tont der Ragaz-Biograf Markus Matt-
miiller, es handle sich bei diesem Text
um «die erste nichtmissionarische Schrift
eines christlichen Theologen iiber das
Judentum» .

Ragaz sieht Judentum und Christen-
tum als zwei Stimme aus einer gemein-
samen Wurzel: «Judentum und Chri-
stentum [...] gehoren in Wirklichkeit
aufs allerengste zusammen und sind
bloss zwei Stromungen in einer Bewe-

290



gung, zwei Staimme aus einer Wurzel.»
(Judentum 1922, 8) Mehr als zwanzig
Jahre spiter erneuert Ragaz seine Meta-
pher von der gemeinsamen Wurzel in
der Schrift «Israel, Judentum, Christen-
tum»: «Judentum und Christentum sind
die beiden Stimme, in welche der Baum,
der Israel heisst, sich gespalten hat.» (Is-
rael 1942, 7) Weiter schreibt er: «Chris-
tentum und Judentum gehéren zu Isra-
el. Israel lebt in beiden, aber in beiden
unvollkommen. Israel wird nicht in dem
einen oder dem andern, oder gar in bei-
den verkorpert, sondern geht durch bei-
de durch, geht iiber beide hin, fliesst als
unterirdischer Strom in der Tiefe der
beiden.» (Israel 1942, 56)

Die Schrift «Israel, Judentum, Chri-
stentum» habe «die stirkste Annihe-
rung des Christentums an das Judentum
bedeutet, die je geschehen ist», sagt
Ragaz in seinen Lebenserinnerungen
(Mein Weg, 299). Umso mehr litt er da-
runter, dass diese wie seine frithere
Schrift «Judentum und Christentum»
von judischer Seite weitgehend ignoriert
wurden. Nicht zu reden davon, dass ei-
ner, der rede wie er, «jenseits von Kirche
und offiziellem christlichem Wesen»
stehe (Judentum 1922, 5). Fiir die ji-
dische Seite sei dahinter nicht nur die
Angst gestanden, «sich mit mir zu kom-
promittieren», sondern auch der «alte
Anspruch der Juden, das Israel zu sein»
(MW II 300). Nicht ignoriert wurde die
Schrift von Martin Buber, der sie auch in
einer israelischen Zeitschrift bespro-
chen hat, nicht unkritisch, aber doch so,
dass Ragaz ihm antworten konnte: «Das
Wesentliche ist, dass Sie Israels Superio-
ritat iber Judentum und Christentum
anerkennen. Das ist ein gemeinsamer
Boden tragfihigster Art.»*

In einem Brief vom 16. September
1945 an Ragaz berichtet Buber sodann,
er befasse sich «mit dem grossen Pro-
blem, das uns in solchem Masse gemein-
sam ist: Judentum und Christentum». Es
ging um die Arbeit an Bubers Buch
«Zwei Glaubensweisen», in das tatsach-

lich viel von Ragaz’ Gegenuiberstellung
zwischen dem Messianismus Israels und
einem christlichen Messiasglauben ohne
Messianismus eingeflossen ist.

«Konnte ich doch wieder einmal ein
Gespriach mit Thnen haben!», schreibt
Buber in diesem letzten Brief an Ragaz.
Die beiden hatten sich zuletzt noch 1938
in Zirich gesehen, auf der Durchreise,
als Buber gezwungen war, Deutschland
endgiiltig zu verlassen, «eine kurze, aber
nicht nach der Uhr zu schitzende halbe
Stunde», wie Ragaz ihm schrieb.”* Ein
Jahr spiter hat er Bubers Antrittsvorle-
sung an der Hebrdischen Universitdt in
Jerusalem «Die Forderung des Geistes
und die geschichtliche Wirklichkeit» er-
halten, die den Unterschied zwischen
Platon, dem Philosophen des vollkom-
menen Staates, und Jesaja, dem Prophe-
ten des kritisch forderndes Wort in kon-
kreter Situation, herausarbeitet und spa-
ter auch in den Neuen Wegen erscheint
(NW 2/1939, 65fL.).

Das Ragaz-Archiv bewahrt eine Wid-
mung, mit der Buber seine Antrittsvor-
lesung «dem verehrten Freunde Leon-
hard Ragaz im gewissen Gefiihl des
gemeinsamen Wegs» zukommen ldsst.
Die Widmung enthélt ein Datum und ei-
ne Erginzung: «Jerusalem, am Abend
des 18. Oktobers 1938, nachdem ich eine
Nacht und einen Tag dem Bomben- und
Maschinengewehr-Kampf rings um den
Tempelplatz und von ihm herab zuge-
hort habe.»®

Martin Bubers
Widmung 1938
Bild: Archiv NW

/Dﬁm WWC\ (2%

conhiansd

/?"f-r;dfcf, 2issen % %«

Panh

%Omaé/m/ am ﬂaﬁ) o 18 Fotobe. 14 ,W:
o?ddlvv(’/m ith etne /%d«fq ’h/D 44‘}@&*:/
oAy

e ([Brmbus,. @W/Mr )

2uihin fabe

291




Willy Spieler, 1937 war
widhrend mehr als
dreissig Jahren Redak-
tor der Neuen Wege.
Zusammen mit Stefan
Howald und Ruedi
Brassel-Moser publi-
zierte er: Fiir die Frei-
heit des Wortes. Neue
Wege durch ein Jahr-
hundert im Spiegel
der Zeitschrift des
religiosen Sozialis-
mus. Theologischer
Verlag Ziirich. Ziirich
2009.

Drei Jahre spiter schreibt Ragaz sei-
ner getreuen Brieffreundin Lina Lewy:
«Soeben bin ich in Paldstina gewesen,
vielmehr;ich bin noch dort: mit dem Le-
sen eines sehr schénen Vortrags von Bu-
ber, <Hebriischer Humanismus».» Auch
dieser Titel, der den Begrift der jidi-
schen Renaissance ablost und auf das
verbindliche Menschenbild der hebri-
ischen Antike unter den Bedingungen
des Heute zuriickgreift, ist in den Neuen
Wegen erschienen, im September 1941,
zu der Zeit, als Ragaz sich der milita-
rischen Vorzensur verweigerte, das offi-
zielle Erscheinen der Zeitschrift ein-
stellte und die Artikel nur noch in
Briefumschldgen verschickte.

In seinem letzten Brief an Buber hofft
Ragaz, noch «einen Aufsatz in den Neu-
en Wegen iber Thr ganzes bisheriges
Werk» zu verdffentlichen. Dazu ist es
nicht mehr gekommen. Ragaz weiss,
dass es um seine Gesundheit nicht gut
bestellt ist. Jetzt sei «ein gewisser Zu-
sammenbruch in Form einer akuten
Herzaffektion eingetreten», auch wenn
ihm «Heilung in Aussicht gestellt» wor-
den sei. Es folgt noch ein letzter Satz:
«Dass meine Frau und noch mehr meine
Tochter sich besonders fiir die verfolg-
ten und gequilten Juden ausserhalb der
Schweiz (namentlich in Frankreich) und
innerhalb derselben verzehrt haben und
es noch tun, mochte ich Thnen doch
auch mitteilen.»*

Die Gedichtnisrede fiir Ragaz ist
wohl das schonste Zeugnis, das Buber
seinem Freund gewidmet hat. Buber
wiirdigt hier einmal mehr die beiden Ra-
gaz-Schriften tiber das jiidisch-christ-
liche Verhaltnis und sagt: «Fiir ihn waren
wir, was wir in unserem innersten Selbst-
wissen und Selbstverstandnis fiir uns sel-
ber sind: die Schmetterlingspuppe, in
der der Falter Israel seine Erneuerung
erwartet.» (NW 11/1947,504) Ragaz habe,
«mit einer Deutlichkeit und Eindring-
lichkeit wie kaum ein anderer Christ, er-
klirt, unsere Erwidhlung sei nicht aufge-
hoben, sondern das von Gott erwihlte

Israel sei von dem Kommen Jesu an nicht
mehr bloss in das Judentum, sondern
auch in das Christentum gelegt, ohne
dass bisher weder das eine noch das an-
dere es wahrhaft verwirklicht hatte»
(506).

Ich will den Gegensatz zwischen Bu-
ber und Ragaz in der Messiasfrage nicht
kleinreden, aber gemessen an ihrer
Ubereinkunft im Verstindnis des Rei-
ches Gottes als des Zions der Propheten
auch nicht iiberbetonen. Ragaz hoffte, je
mehr das Judentum Israel verwirkliche,
umso eher werde «aus der Seele des Ju-
dentums vielleicht eine ungleich konge-
nialere Erfassung und Verwirklichung
der Sache Jesu erstehen, als sie bisher auf
unserm Boden vorgekommen ist» (Ju-
dentum 1922, 64). Buber antwortete in
der Trauerrede: «Fiir uns gibt es keine
Sache Jesu, nur eine Sache Gottes gibt es
fiir uns.» Allerdings glaube er «fest da-
ran, dass die jiidische Gemeinschaft im
Zug ihrer Wiedergeburt Jesus rezipieren
wird, und zwar nicht bloss als eine grosse
Figur ihrer Religionsgeschichte, son-
dern auch im lebendigen Zusammen-
hange eines sich iiber die Jahrtausende
erstreckenden messianischen Gesche-
hens, das in der Erl6sung Israels und der
Welt miinden wird». (507)

Man habe Buber «den «Nestor> des
heutigen christlichen-jiidischen Dialogs
genannty, schreibt Karl-Josef Kuschel in
seinem Buch iiber Martin Buber (Ku-
schel 30). Fur Ernst Ludwig Ehrlich
war Ragaz «der eigentliche Pionier des
christlich-jiidischen Dialogs», wie er
mir einem NW-Gesprich sagte (NW
11/1988, 328). (Nestorr und <Pionier
schliessen sich nicht aus. Die Freund-
schaft der beiden, die sich zeitlebens
Sie> sagten, steht beispielhaft fiir das
Wort in «Ich und Du»: «Alles wirkliche
Leben ist Begegnung.»* °

Mehrfach zitierte Literatur

Martin Buber Werkausgabe, 12 Bande, hg. von
Paul Mendes-Flohr u. Peter Schir, Giitersloh
2001ff. (MBW)

292



Martin Buber, Der Jude und sein Judentum. Ge-
sammelte Aufsitze und Reden, Gerlingen 1993
(2. Aufl)

Hans Kohn, Martin Buber. Sein Werk und seine
Zeit, Wiesbaden 1979, 4. Auflage (Kohn)
Karl-Josef Kuschel, Martin Buber - seine He-
rausforderung an das Christentum, Giitersloh
2015 (Kuschel)

Leonhard Ragaz, Judentum und Christentum.
Ein Wort zur Verstindigung, Erlenbach-Ziirich
1922 (Judentum 1922)

Leonhard Ragaz, Israel, Judentum, Christen-
tum, Ziirich 1942 (Israel 1942)

Leonhard Ragaz, Mein Weg, Binde I und II,
Ziirich 1952 (MW)

Hans Ulrich Jdager, Markus Mattmiiller u.a.
(Hg.), Leonhard Ragaz in seinen Briefen, 3.
Binde, Ziirich 1966-1992 (Briefe).

Neue Wege (NW). Alle Binde von 1906 bis 2013
sind digitalisiert und frei zuginglich: http://
retro.seals.ch/digbib/vollist?UID=new-o01

Anmerkungen

'Ragaz, An Freunde in Israel, Briefe III, Nr.
392, 31.8.1938, 167ff. Die «Mappe aus dem Hei-
ligen Land» verdankte Ragaz vor allem seiner
Brieffreundin Lina Lewy; siehe B III, Nr. 389,
9.8.1938, 161.

* In: Martin Buber, Briefwechsel aus sieben
Jahrzehnten, hg. von Grete Schaeder, Band III,
Heidelberg 1975, 12, zit. nach Kuschel 292.

3 Martin Buber, Ragaz und «Israel», in: NW
11/1947, 504.

+ George Y. Kohler, «Platzmachen fiir Gott»
- Else Lasker-Schiiler, Rabbiner Kurt Wilhelm
und der religiose Liberalismus in Paldstina, in:
Aschkenas 2013, 21(1-2), 196.

5 In: MBW, Bd. 9, 207, zit. nach Kuschel 294.

¢ Briefe II, Nr. 66, 6.11.1916, 92.

7 Leonhard Ragaz, Meine geistige Entwicklung,
Anhang zu: Markus Mattmiiller, Leonhard
Ragaz und der religiose Sozialismus. Eine Bio-
graphie, Band 1, Zollikon 1957, 245.

8 Ebd.

 Im Anschluss an diesen Begriff bei Nietzsche
hat Ragaz die prifaschistische Situation der
1920er Jahre mit «Gewaltmenschen aller Art»
analysiert: «Trust-Herren» und «Bankmagna-
ten», «politischen Diktatoren» und «Zeitungs-
konigen», «zdsarischen Naturen im Reiche der
Geisteskultur» und Sportgréssen (NW 6/1923,
270). Das alles ist bestiirzend aktuell.

1 Sozialismus aus dem Glauben, Verhand-
lungen der sozialistischen Tagung in Hep-
penheim a.B., Pfingstwoche 1928, Ziirich und
Leipzig 1929, 122.

" Ebd. 90-94.

2 Ebd. 111, 114f.

13 Brief an Tochter Christine, in: Briefe II, Nr.
284, 21.6.1928, 378.

% Der Jude und sein Judentum. Gesammelte
Aufsitze und Reden, Gerlingen 1993 (2. Aufl.),
232, zit. nach Kuschel 16.

5 Siehe, Ragaz, Die Bibel eine Deutung, Band V,
Ziirich 1949, 131ff.;; Band 111, Ziirich 1948, 48.
6 Ein sozialistisches Programm, in: Max Gerber
u.a., Ein sozialistisches Programm, Olten 1919,
114.

7 Ebd. 218f.

* Martin Buber, Pfade in Utopia, Heidelberg
1950, 231.

¥ Ebd. 233.

2 In: Der Jude und sein Judentum. Gesammelte
Aufsdtze und Reden, Gerlingen 1993 (2. Aufl.),
98. Dazu Kuschel 91ff.

» In: Briefwechsel aus sieben Jahrzehnten, hg.
von Grete Schaeder, Band III, Heidelberg 1975,
72, zit. nach Kuschel 124.

22 Briefe III, Nr. 392, 31.8.1938, 169. Siehe auch:
W. Spieler, Messianismus ohne Messias - Mes-
sias ohne Messianismus. Leonhard Ragaz’ Bei-
trag zum jiidisch-christlichen Dialog, in: NW
1/2015, 11ff.

» Ragaz Briefe I1I, Nr. 514, 8.10.1945, 388.

24 Buber, Nicht ein Judenstaat, sondern ein bi-
nationales juidisch-arabisches Staatsgebilde,
NW 5/1947, 224fT.

» Siehe «Die grosse Enttiuschung: keine
Verstandigung mit den Arabern, in: Kuschel
240ff.

% In: Der Jude und sein Judentum, a.a.0., X.
Zit. nach Kuschel 6o0.

7 «Warum muss der Aufbau Palistinas ein
sozialistischer sein?» ist eines der Themen in
Martin Bubers «Der Jude und sein Judentumy».
Siehe Werner Licharz, Hebrdischer Huma-
nismus und dialogische Existenz, in: Wieland
Zademach (Hg.), Reich Gottes fiir diese Welt
- Theologie gegen den Strich, Waltrop 2001,
137, 143, 148.

*® MBW g, 155, zit. nach Kuschel 202.

» Markus Mattmiller, Leonhard Ragaz als
Briefschreiber, in: Briefe 111, 2o0.

3 Briefe III, Nr. 478, 19.11.1943, 329.

3 Anm. zu Ragaz Briefe III, Nr. 514, 8.10.1945,
390.

32 (28.11.1938, Briefe III, 181)

33 Dokumentiert in: Spieler u.a., Fiir die Frei-
heit des Wortes, Neue Wege durch ein Jahrhun-
dert im Spiegel der Zeitschrift des religiosen So-
zialismus, Zlrich 2009, 96.

34 Briefe III, Nr. 261, 30.9.1941, 261.

3 Briefe III, Nr. 514, 8.10.1945, 389f.

3 Ich und Du, Heidelberg 1983, 12.

293

Dieser Text wurde in
einer kiirzeren Fassung
als Referat am Sympo-
sium aus Anlass des
s0. Todestages von
Martin Buber in der
Jiidischen Liberalen Ge-
meinde Or Chadasch
in Ziirich vom 28. Juni
2015 gehalten.

spieler@goldnet.ch



	Martin Buber und Leonhard Ragaz : "Urtreue Freundschaft"

