
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 109 (2015)

Heft: 10

Artikel: Martin Buber und Leonhard Ragaz : "Urtreue Freundschaft"

Autor: Spieler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-632232

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-632232
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Als Leonhard Ragaz 70 Jahre alt wurde,
es war am 28. Juli 1938, erhielt er eine
Gabe aus Jerusalem, die ihn tief
berührte: 21 zu einer kleinen Festschrift
vereinigte Briefe und die Erklärung,
Israel betrachte Ragaz als «Gerechten unter

den Völkern». Zu seinen Ehren sei

ein Baum im Herzl-Wald gepflanzt worden.

Unter den Gratulanten befanden
sich die Initiantin der Gabe, Lina Lewy
aus Tel Aviv, mit der Ragaz in ständigem
Briefkontakt stand, dann der Präsident
der Hebräischen Universität Hugo
Bergmann, der Universitätsgründer Jehuda

Magnes, Rabbiner Kurt Wilhelm von
der liberalen Synagoge Emeth w'Emuna

Willy Spieler

Martin Buber und Leonhard

Ragaz - «Urtreue
Freundschaft»

Den jüdischen Religionsphilosophen Martin Buber

(1878-1965) und den christlichen Theologen Leonhard

Ragaz (1868-1945) verband eine tiefe Freundschaft. Trotz
unterschiedlicher Herkunft und Lebenswege entwickelten
sie ihre Verständnisse von Religion und Sozialismus in

grosser Übereinstimmung.

und Martin Buber. Es ist gleich nach
seiner Einwanderung in Israel, da er
schreibt: «Sie waren der erste, der mir
einst, meinem toten Freund Landauer
und mir, als dem <Judentum> im Namen
des <Christentums> den Bruderkuss entbot

[...]. Seither ist die heilige Freundschaft

gewachsen von Jahr zu Jahr,
unmerklich wie die Ölbäume da drüben,
meine und ihre Ölbäume wachsen.»

Kurz zuvor hatte Ragaz zum
sechzigsten Geburtstag des zehn Jahre

jüngeren Buber geschrieben, er fühle sich
«keinem christlichen Theologen - ich
betone: Theologen! - so nahe wie diesem
Israeliten». Und: «Martin Buber ist in
unserer Zeit der grösste Erneuerer des

prophetischen Geistes innerhalb Israels,
und vielleicht auch ausserhalb. [... ] Dass
dieser Mann, auf dieser Linie, auch den

religiösen Sozialismus vertritt, die Linie
weitergehend, die von Moses und Aron
zu Gustav Landauer führt [...], das ist

uns besonderer Stolz und besondere

Jüdische Denkerinnen des
20. Jahrhunderts und

der religiöse Sozialismus

283



Martin Buber in den

sechziger Jahren.
Bild: Archiv Neue

'Wege

Bild Seite 84: Martin
Buber; MBU Universität

Kerkrade/NL

Freude. [...] Und wenn nun dieser
Mann in Jerusalem lehren wird, so
gehört das zu den bedeutsamsten und ver-
heissungsvollsten der Zeichen, die uns
Gottes Weg in die Zukunft andeuten.»

(NW 2/1938, 7of.)
Nach dem Tod von Leonhard Ragaz

am 6. Dezember 1945 sagt Buber von
ihm: «Er war der echteste Freund, den
das jüdische Volk in unserer Zeit beses¬

sen hat»3. Bubers Gedächtnisrede fand
am 4. Februar 1946 in der erwähnten Synagoge

Emeth w'Emuna statt. Der
Religionshistoriker George Y. Kohlerschreibt,
«eine Gedenkfeier für einen christlichen
Theologen in einer Jerusalemer Synagoge

stattfinden zu lassen», habe «damals
als ein ungeheuerlicher Vorgang» gegolten.4

Die Freundschaft mit Ragaz war Buber

den Tabubruch wert. An diese
«urtreue Freundschaft» erinnert er später
nochmals in seinem Buch «Zwei
Glaubensweisen».5

Unterschiedliche Lebenswege
In seiner Autobiografie schreibt Ragaz:
«Ich weiss nicht recht, wann und wie wir
uns zuerst, sei's leiblich, sei's geistig,
begegnet sind; jedenfalls ist es dann zu ei¬

ner intensiven Berührung gekommen.»
Diese sei «freilich nie so persönlich
geworden, wie die mit anderen Jüdinnen
und Juden», sondern «bewegte sich
mehr im Sachlichen» (MW II, 296).
Auch meint Ragaz, er habe in Buber
«mehr den Überlegenen» gesehen.
«Aber», bestätigt Ragaz einmal mehr,
«die sachliche Berührung war so stark,
dass Buber mir bis heute geistig viel
näher steht als fast alle theologischen
Vertreter des Christentums» (297).

Wann die beiden einander zum
ersten Mal <geistig> begegnet sein dürften,
zeigt ein Briefvom 6. November 1916, in
dem Ragaz sich bei Buber freudig
bedankt für dessen Aufsatz «Zion, der
Staat und die Menschheit» in der eben

gegründeten Monatszeitschrift «Der
Jude». Ragaz schreibt: Ich kann «nun nicht
anders, als Ihnen von Herzen die Hand
zu reichen. Die Übereinstimmung
zwischen dem, was Sie da sagen, und gewissen

Lieblingsgedanken, die bei mir ganz
in der Stille gewachsen sind, aus der

Geschichtsbetrachtung und tieferen
Gründen empor, ist ganz auffallend und
mir eine Verheissung. Wir stehen im
Morgenrot neuer Entwicklungen, eines

neuen Äon oder doch einer <Geburts-
zeit>.» Aus dem Brief geht zudem hervor,

dass es in jenen Kriegsjahren schwierig

war, deutsche Monatszeitschriften in
die Schweiz ausgeliefert zu bekommen.
Umgekehrt waren die von Ragaz
redigierten Neuen Wege in Deutschland und
Österreich während der letzten Kriegsjahre

überhaupt verboten.
Obschon Ragaz in diesem ersten

Brief an den «Geehrtesten Herrn Doktor»

hofft, «mit der Zeit» auch noch dessen

«Bücher lesen zu können», dauert es

einige Zeit, bis 1923 einige dieser Bücher,
unter ihnen das in jenem Jahr erschienene

«Ich und Du», im Aprilheff der
Neuen Wege (4/1923, 183-191), besprochen

werden, allerdings nicht von
Ragaz, sondern von Karl Wilker, einem
Reformpädagogen aus Berlin. Der Rezensent

kennt Buber persönlich und sagt,

284



man könne «ihn nirgendwo einreihen»
(183). «Sein ganzes Wesen duldet keine
Unwahrheit und keine Unklarheit». Ein
Buch wie «Ich und Du» sei nur möglich
dank «Verantwortungsgefühl auch dem
kleinsten Worte gegenüber» (184). Ra-

gaz bedankt sich in einer redaktionellen
Anmerkung für Wilkers Beitrag. Dieser
komme «gerade zur rechten Zeit, da wir
nächstens [...] die Freude haben werden,

Buber bei uns [...] zu hören». Mit
Bubers Besuch anfangs Mai 1923 ergibt
sich dann auch die Gelegenheit für das

<leibliche> Kennenlernen.
Es sind unterschiedliche Lebenswege,

die Buber und Ragaz zusammenfuhren.
Auf der einen Seite der aus grossbürgerlichen

Verhältnissen stammende, 1878 in
Wien geborene Martin Buber, der nach
dem traumatischen «Verschwinden der
Mutter» (Kuschel 3iff.) bei seinem Grossvater

Salomon aufwächst, einem nicht
nur wohlhabenden Geschäftsmann,
sondern auch Midraschexperten und
Sammler chassidischer Texte in Lemberg,

wo der Jüngling die Ausgrenzung
unter dem Kruzifix im Kaiser-Franz-
Joseph-Gymnasiums erfährt (Kuschel
34f.). Aufder andern Seite Leonhard

Ragaz, der 1868 im bündnerischen Tamins

zur Welt kommt, geborgen in einer
protestantischen Bergbauernfamilie und im
«Dorfkommunismus» (MW I 49) seiner
Allmendmeinde aufwachst. Dort der

junge Philosoph in Wien, der sich vom
übermächtigen Einfluss Nietzsches
befreit, in den chassidischen Schriften

«Weltfreudigkeit» mit «Weltfrommig-
keit» verbindet (Kohn 77), 1900 Theodor
Herzl (1860-1904) begegnet und sich

von der zionistischen Bewegung eine
Renaissance des jüdischen Geistes
erhofft. Hier der reformierte Theologe, der
schon mit 22 Jahren Pfarrer im Bündner
Bergdorf Flerden wird, in
frühmorgendlicher Meditation die Bibel neu
entdeckt, die ihm «durch das theologische
Studium beinahe zerstört worden»

(MW I 161) sei, und sein Leben und
Denken am «Reich Gottes und seiner

Gerechtigkeit für die Erde» neu
auszurichten beginnt.

Buber, der sich nach Karl Wilker
«abseits des Tageslärms» (NW 4/1923,189)
hält, gründet immerhin 1908 mit Gustav

Landauer, Erich Mühsam und der
Schweizerin Margarethe Hardegger den
Sozialistischen Bund, der in der Tradition

des Frühsozialismus und Anarchismus

steht, aber das Jahr 1914 nicht überlebt.

Ragaz ist 1906 Mitgründer der
religiös-sozialen Bewegung und der
Zeitschrift Neue Wege, die er bis zu seinem
Lebensende redigieren wird. Er tritt der
Sozialdemokratischen Partei bei,
solidarisiert sich in den Klassenkämpfen
jener Zeit mit der Arbeiterbewegung, was
ihn «zum gefürchtetsten und gehasstes-
ten Mann der Schweiz» gemacht habe,
wie er im Rückblick schreibt. Sein Buch
«Die neue Schweiz» erlebt 1918/19 vier
Auflagen. Es verbindet den Sozialismus
mit den genossenschaftlichen Traditionen

des Landes.

1916 erscheint erstmals Bubers
Zeitschrift «Der Jude». Im selben Jahr zieht
Buber nach Heppenheim, wo er sein
Werk «Ich und Du» verfasst und mit
Franz Rosenzweig an der Neuübertragung

der Hebräischen Bibel arbeitet. Er
arbeitet mit Rosenzweig am Freien
Jüdischen Lehrhaus in Frankfurt, strebt
selber keine akademische Karriere an und
bescheidet sich von 1924 bis 1933 mit
dem Status als Lehrbeauftragter und
zuletzt Honorarprofessor für jüdische
Religionslehre und Ethik an der Universität
Frankfurt am Main. Die Novemberpogrome

1938 verwüsten das Wohnhaus
seiner Familie. Diese entkommt dem

Naziregime durch «Einwanderung» in
Jerusalem, wo Buber bis 1951 an der
Hebräischen Universität Sozialphilosophie
lehrt. Er lehre hier den «religiösen
Sozialismus», wird er Ragaz mitteilen (MW
II 297).

Ragaz wird 1908 Professor für
systematische und praktische Theologie in
Zürich. 1921 erklärt er seinen Rücktritt,
um nicht weiterhin Pfarrer für eine ver-

285



burgerlichte Kirche heranbilden zu müssen

Aber es geht ihm noch um weit
mehr- «Ich musste persönlich aus der
Kirche heraus, musste Christus <in freier
Luft> dienen, ohne Bindung an Staat,
Kirche und Gesellschaft.»8 Ragaz
ubersiedelt mit seiner Familie vom Zurich-
berg ins Arbeiterquartier Aussersihl,
betätigte sich als Befreiungstheologe avant
la lettre, insbesondere in der von ihm
gegründeten Arbeitsgemeinschaft «Arbeit

und Bildung» (NW 1/1923, 488f.)
und schon bald (1924) auch als Allein-
redaktor der Neuen Wege

Nicht unerwähnt bleiben darf, dass

beide mit bedeutenden Frauen verheiratet

sind, Buber mit der grossen Erzählerin

Paula Winkler aus München, die er
1899 im germanistischen Seminar der
Uni Zurich kennengelernt hat, Ragaz
seit 1901 mit der Churerin Clara Nadig,
die eine auch international hervortretende

Friedensfrau wird
Bei allen Unterschieden der Lebenslaufe

von Buber und Ragaz zeichnen
sich inhaltliche Konvergenzen ab: im
Soziahsmusverstandms, im Religions-
verstandnis im Verständnis dessen, was
Israel ist oder sein soll

Religiöser Sozialismus
Es ist das Thema <Sozialismus>, das Buber

und Ragaz zusammenfuhrt,
erstmals anfangs Mai 1923 in Zurich. Buber
halt im <Volkshaus> einen Vortrag über
die Zukunft des Sozialismus. Dabei habe

es Verstandigungsschwierigkeiten mit
«den mehr vom Politischen und
Wirtschaftlichen her kommenden Sozialisten»

gegeben, berichtet Ragaz (NW 6/

1923, 289h) und fahrt fort: «Es scheint,
dass Buber mit diesen wenig direkte
Berührung hat und ihre Sprache noch fast

weniger versteht als sie die seinige » Ragaz

ist nichtsdestoweniger tief
beeindruckt- «Es ist ein Trost, und eine
Stärkung in diesen Tagen der Auflosung und
der neuen <Herren der Erde>9, dass auch
solche geistesgrossen Trager und
Verkundiger des Glaubens an das kommen¬

de Reich Gottes aufstehen Wenn ein
solcher von Israel her uns die Hand
reicht, so ist es eine besondere Verheis-

sung Und wenn er mitten aus der
modernen Kultur, an der er mitarbeitet,
aufsteht, so ist es ein Stuck Wunder.»

Erst fünf Jahre spater treffen sich die
beiden ein zweites Mal Es ist in der

Pfingstwoche 1928 in Bubers «freundlichem

Stadt-Dorf» (NW 6/1928, 256)

Heppenheim, wo eine erstaunliche

Tagung stattfindet Erstaunlicher noch als

die Zahl der gegen hundert
Teilnehmerinnen und Teilnehmer sind die hier
versammelten Namen, angefangen vom
belgischen Sozialpsychologen Hendrik
de Man und der holländischen Lyrikerin
und Publizistin Henriette Roland-Holst,
die beide die Hauptreferate hielten, über
den Theologen Paul Tillich bis zum
Rechtsphilosophien Gustav Radbruch
Am erstaunlichsten aber ist das Tagungsthema

«Sozialismus aus dem Glauben»,
gedacht auch als Beitrag zum «Kampf
gegen den marxismus vulgaris», wie Ragaz
sich ausdruckt (MW II, 183).

Buber stellt sich vor als «revolutionärer

Sozialist»10. Das ist er auf
ungewohnte Weise, wenn er sagt, «dass der
gelaufige Marxismus [ ] die Pflicht zur
persönlichen Verantwortung» bedrohe,

ja «zu einem Fluchtsystem unserer Zeit
vor der konkreten Verantwortung geworden»

sei. Oder dass mit der Uberwindung
des Privateigentums «das eigentliche
Problem erst beginnt». Denn- «Wirkliches

Miteinanderleben von Mensch zu
Mensch kann nur da gedeihen, wo die
Menschen die wirklichen Dinge ihres

gemeinsamen Lebens miteinander
erfahren, beraten, verwalten, wo wirkliche
Nachbarschaften, wirkliche Werkgilden
bestehen » Buber ist sich bewusst, dass

«es in der Weltmarktkonkurrenz keine
Menschheitswirtschaft gibt» Nur mit
«einer Uberwindung der
Weltmarktproblematik» komme es zu einer «wirklichen

Uberwindung des Proletariats als

der zum nichtkreaturlichen Leben

gezwungenen Menschheitsschicht». Und

286



schliesslich das grosse Widerwort: «Es

gibt auch ausserhalb des Sozialismus
Lebensernst und Wirklichkeitsgesinnung.»"

Leonhard Ragaz war an dieser

Tagung nicht sonderlich angetan von dem
«Wohnen in einem behaglichen Hotel»
und den geradezu «unproletarischen»
Mahlzeiten, überhaupt von der
«Konferenzluft», die «nicht ganz mit Pfingst-
geist zu verwechseln» sei (NW 6/1928,
256). Er schätzte indessen die meisten
Referate und Voten, vor allem aber «eine
kleine gesellschaftliche Zusammenkunft
bei Buber» am Rande der Konferenz
(MW II 185). Ragaz suchte mit seinem
Votum dem Marxismus gerecht zu werden.

Dieser sei «als religiöse Botschaft
[...] zum Proletariat gekommen», als

«Hoffnung» in einer Zeit, «da es ohne
Hoffnung» war. «Angesichts der
Tatsache, dass der Marxismus heute diese

religiöse Art und Kraft grösstenteils
verloren hat», sei «ein religiöser Sozialismus»

gefragt, «der die messianische
Botschaft aus einer noch grösseren Tiefe her
und mit noch grösserer Kraft verkündige».

Wichtig war Ragaz, der ja die

Agnostiker und die Atheisten sowenig
ausschliessen wollte wie Buber, eine
«ethische Begründung», «aufwelcher der
Sozialismus ruht».

Ragaz und Buber bleiben in Kontakt.
Schon im Monat nach Heppenheim
folgen weitere Vorträge Bubers in Zürich
und «eine Aussprache» im «Studierzimmer»

von Ragaz, wo sie erneut
«Gemeinsames» entdecken'5, vielleicht auch
schon das Gedächtnisheft zum zehnten

Todestag des 1919, nach der
Niederschlagung der Münchner Räterepublik,
brutal ermordeten Gustav Landauer
vorbereiten (NW 4/1929, i6iff). Beide
haben in ihrem genossenschaftlichen
Sozialismus oder «Gemeinschaftssozialismus»

(Kohn 10) viel von Landauer
übernommen. Wenn Buber «wirkliches
Miteinanderleben», in «wirklichen»
Sozietäten forderte, dann kommt bei ihm
aber noch seine Philosophie der Bezie¬

hung in «Ich und Du» hinzu. Er spricht
denn auch an anderer Stelle von der

«Menschengemeinschaft», in der sich
«die Unmittelbarkeit von Ich und Du
verwirklicht»14. Ja, «Gemeinschaftsleben
ist Bereitung des Wegs zum Reich
Gottes», wie der erste Buber-Biograf in
fast schon kongenialer Intention schreibt
(Kohn 186).

Auch Ragaz erkennt in der
«Genossenschaft» geradezu den «Urtypus des

Reiches Gottes» und sieht diesen bereits
in der «Eid-Genossenschaft» der Stämme

Israels zur Zeit der Richter, dann
aber auch in der Urgemeinde von
Jerusalem am Werk.'5 «Die freie Genossenschaft!

Das ist durch alle Zeiten die Form

gewesen, aufdie man immer gekommen
ist, wenn man das Ideal einer sozialen
Gemeinschaft im Sinne Christi suchte.

[... ] Darin muss eine innere Notwendigkeit
walten. Es muss die Idealform des

christlichen Sozialismus sein.» (NW
11/1917, 614) Es folgt die heute befremdlich

vertraute Losung: «Möglichst wenig
Staat! In allem möglichst viel freie
Selbstregulierung des Lebens.»16 Das ist gewiss
nicht neoliberal gemeint, wird hier doch
die Wirtschaft als im genossenschaftlichen

Sinne sozialisiert gedacht. Es

macht mit dem auch von Marx und
Engels zu Ende gedachten Freiheitsdiskurs
vom <Absterben des Staates> ernst. Oder
wie Buber in Heppenheim sagte: «Wenn
ein sozialistischer Staat nicht über sich
hinaus arbeitet, dann stirbt er nicht ab,

dann hört er nicht auf Staat zu sein und
fängt nicht an, Sozialität zu werden.»'7

Erstmals erwähnt Ragaz im Märzheft
1929 die Kibbuzim und hebt die
«pädagogische Arbeit der zionistischen
Siedelungen in Palästina» hervor, «die zum
Bedeutsamsten gehören, was unsere
Zeit aufweist» (3/1929,150). Schon
Landauer hat die «Siedlung» als «die höchste
Form menschlicher Gemeinschaft» (Kohn
188) den Mittelpunkt seines Sozialismus

gestellt. Martin Bubers «Pfade in
Utopia», die 1950 auf Deutsch erscheinen,
sind ein grossartiges Zeugnis dieser

287



Hoffnungsgeschichte, Ausdruck des

«utopischen Sozialismus» von Proudhon bis
Landauer, den Buber bei dieser Gelegenheit

rehabilitiert. Den Kibbuzim
attestiert er «ein vorbildliches Nicht-Scheitern»,

was ja noch nicht «Gelingen»18
heisse. «Jerusalem» als Symbol für diese

Form von Genossenschaftlichkeit wird
zu einem «der beiden Pole des Sozialismus»,

zur Alternative gegenüber dem
staatssozialistischen Pol, der den
«gewaltigen Namen Moskaus» trage.19

Nicht Religion, sondern Reich Gottes
Ich komme zum Religionsverständnis
von Buber und Ragaz, das freilich von
ihrem Sozialismusverständnis nicht zu
trennen ist. In seinen «Drei Sätzen eines

religiösen Sozialismus» zum sechzigsten
Geburtstag von Ragaz 1928 betont
Buber, dass «Religion und Sozialismus we-
sensmässig aufeinander angewiesen sind,
dass jedes von beiden zur Erfüllung und
Vollendung des eigenen Wesens des

Bundes mit dem andern bedarf». Und:
«Religion ohne Sozialismus ist entleibter
Geist, also auch nicht wahrhafter Geist;
Sozialismus ohne Religion ist entgei-
steter Leib, also auch nicht wahrhafter
Leib.» (NW 7-8/1928, 327!.)

Auch für Ragaz wird seit den

frühmorgendlichen Bibelbetrachtungen in
seiner Berggemeinde immer deutlicher,
dass die Botschaft vom Reiche Gottes
dieser unserer Erde gilt und sie verändern

will. «Dein Reich komme», das «ist
die zentrale Bitte des Christen», lesen

wir in seinem Vortrag «Judentum und
Christentum» 1921, von dem hier noch
zu reden sein wird. Und weiter: «Auf
Erden soll das Reich kommen, die Erde soll
dadurch umgestaltet und erlöst werden.

[...] So teilt das Christentum die ganze
vorwärts gewendete Art Israels. Es ist
wie dieses vor allem Hoffnung,
Hoffnung auf eine Welt Gottes, die zugleich
die des Menschen ist. Es ist Messianis-
mus.» (Judentum 1922, 2if.)

Welches Christentum? Das real
existierende hat die Botschaft vom Reiche

Gottes seit dem 3. und 4. Jahrhundert
verjenseitigt, spiritualisiert und
individualisiert, bis es den Herrschenden in
Staat und Kirche nicht mehr gefährlich,
sondern im Gegenteil zur Stütze wurde.
Aus der «Begriffswelt» der griechischen
Philosophie übernahm es eine «Auffassung

der Gottheit», als sei sie eine «ewige

Idee». Das Christentum wurde zu
einer Jenseitsreligion: «Die Hoffnung auf
den vollen Sieg Gottes über die Welt
rückt zuletzt in das Jenseits des Grabes
hinüber.» Damit geht eine Individualisierung

einher, die «das religiöse Streben
auf das Heil des Einzelnen konzentriert
und die Sache Gottes und des Menschen
in der Welt vergisst». An die Stelle des

Reiches Gottes tritt die individuelle
Erlösung und «an Stelle des Messianismus
der Messias» (Judentum 1922,34).

Das hätte Buber genauso sagen können.

Schon in seinen Prager-Reden
1909/10 hat er am «Ur-Christentum» das

«Ur-Jüdische» herausgearbeitet (Kuschel
81). Wenn der Jude Jesus vom «Reich
Gottes» spricht, dann meint er damit
«keine jenseitige Tröstung, keine vage
himmlische Seligkeit», auch keine «Kirche»,

sondern «das vollkommene
Zusammenleben der Menschen», die
«kommende Gemeinschaft, in der alle, die da

hungert und dürstet nach Gerechtigkeit,
satt werden». So steht es in «Der Heilige
Weg»20, den Buber 1919 symbolisch
«dem Freunde Gustav Landauer aufs
Grab» gelegt hat.

Aber das Christentum vermischte die

«religiösen Überlieferungen» des
jüdischen Volkes mit Elementen aus
«vorderasiatischen Religionen». Woraus «die

religiöse Welt [...] eines völlig entrückten
Jenseits» hervorging. So zu lesen in
Bubers Rede «Israel und die Völker» zum
100. Todestag des jüdischen
Geschichtsphilosophen Nachman Krochmals 1940,
die in den Neuen Wegen erschienen ist

(NW i94i,ioiff.). «Reichsgedanken» dienten

nunmehr «als christliche Verklärung
der geschichtlichen Machttendenzen
und Machthandlungen» (105). Und selbst-

288



kritisch: «Die Krisis des Christentums
hat ihren letzten Ursprung darin, dass

wir Juden den wahren Gott, den wir der
Welt überliefert haben, ihr nicht
faktisch, das heisst durch unser Leben als

Volk, überliefert haben» (i07f.). Ragaz
verdeutlicht und bestätigt in einer
redaktionellen Anmerkung zu Bubers Rede

über das Jenseitsreligion gewordene
Christentum, dieses habe sich «als das

aus der Verbindung von Christus und
Plato entstandene Dogma» in den
abendländischen Völkern etabliert (105).

Kirche tut dem Juden Jesus Gewalt
an, wenn sie ihn als auferstandenen
Messias/Christus mit dem Reich Gottes
identifiziert, in dessen Dienst er sich
doch gerade stellte. Martin Buber dagegen

würdigt Jesus in der Tradition der

jüdischen Propheten. Aber als eine Ra-

gaz-Schülerin Buber fragt, ob er die

«Verbindung von Altem und Neuem
Testament» herstellen könne, bekommt
sie eine abschlägige Antwort: «[...] weil
ich die Unerlöstheit der Welt allzu tief
spüre, um mich mit der Vorstellung
einer vollzogenen Erlösung - sei sie auch

nur der <Seele> (ich will nicht mit erlöster

Seele> in einer unerlösten Welt leben)
abfinden zu können. [...] Ich glaube
nicht an Jesus, aber ich glaube mit ihm.»
Demgegenüber will Ragaz daran
festhalten, dass mit dem Messias Jesus die

Erlösung nicht schon geschehen oder

gar «abgeschlossen» sei (Israel 1942,34).
Schon im Dankesbrief für die Ehrungen
zu seinem siebzigsten Geburtstag betont
Ragaz, «Jesus als Christus» sei «nicht der
Erfüller, sondern der Anfänger, Begründer,

Olfenbarer der Erlösung»".
Buber wie Ragaz wollten keine Lehre

vertreten, nicht Theologen und schon

gar nicht Repräsentanten sein, sondern

nur hinweisen - auf eine alles Lehren
oder Theologisieren und alles Institutionelle

überschreitende Wirklichkeit. Beide

stehen der <Religion> in ihrer Form als

Kirche oder Synagoge kritisch gegenüber.

Ragaz wollte die Kirche in
«reichsunmittelbare» Gemeinden <aufheben>.

Es sei «nicht ganz unmöglich», dass Buber

ihn «hierin ein wenig beeinflusst»
habe, merkt er in einer Auseinandersetzung

mit Emil Brunner über «Theologie
und Kirche» an (NW 3/1930, 117). Das
meinte wohl: Wie der Staat durch einen
Verband von Gemeinden beziehungsweise

Genossenschaften abgelöst werden

sollte, so auch die Kirche, für die ja
kein anderes Menschenbild gelten kann
als für jedes andere Gemeinwesen. Ragaz

war jedenfalls tief beeindruckt von
Bubers Zugang zur chassidischen Mystik,

die Gott nicht in heiligen Räumen
oder in asketischen Übungen, sondern
in der Welt des Alltags erfährt. Dieser
«Chassidismus», sagt Ragaz, habe ihn
«so in seinen Bann gezogen, dass es mir
etwa vorkam, ich sei mehr Anhänger des

Chassidismus als des Christentums»
(MW II 297). Buber wie Ragaz waren im
Unbedingten ihres Antriebs prophetische,

keiner Vermittlung bedürftige
Gestalten.

«Israel, Judentum, Christentum»
Im Maiheft 1925 befasst sich Ragaz
erstmals mit der zionistischen Bewegung,
«freilich etwas spät», wie er einräumt.
Martin Buber nennt er einen ihrer «tiefsten

und bedeutendsten Vorkämpfer
(falls er nicht der tiefste und
bedeutendste ist)» (NW 5/1925,189). Nach Ragaz

«muss man es wohl als providentiell
betrachten, dass das Judentum in diesem

weltgeschichtlichen Augenblick wieder
in seine Heimat einzieht». Umso mehr
beklagt er die Art und Weise, wie der
Antisemitismus die Welt betrachte, «der

gröbere oder feinere Antisemitismus,
den wir Schweizer wieder einmal von
jenseits des Rheins importieren (bis zum
Hakenkreuz hin)» (191).

Ragaz versteht sich als Zionist, auch

wenn er einen Judenstaat ablehnt. In
seinem letzten Brief an Buber schreibt Ragaz

zwei Monate vor seinem Tod, er habe

«die innere Verbindung» mit ihm
«wie mit allem, was das Heilige Land,

unser aller zentrale Heimat, auch heute

289



bedeutet, nie verloren.» Ja: «Dass es dem
Hakenkreuz gelungen ist, auf die Akro-
polis zu kommen, aber nicht auf Zion,
gehörte für mich zu den grossen Wundern

der Hand Gottes in diesen Tagen.
Und das Vertrauen darauf, dass diese

Hand walte, beruhte stark aufder Tatsache,

dass Sie in Jerusalem, aufZion, oder
an Zion, seien [...]. An den <Judenstaat>

freilich glaube ich nach wie vor nicht -
es ist nicht das, was Gott mit Israel will
-, aber ich glaube unerschütterlich
daran, dass Gott im Erez Israel Zion neu
aufrichten will.»23

Das war auch die Grundhaltung
Martin Bubers, der zuletzt noch für
einen binationalen jüdisch-arabischen
Gemeinschaftsstaat eintrat24, nach dem

UNO-Teilungsplan 1947 dann aber
doch die Gründung des Staates Israel
1948 bejahte, weil realpolitisch keine
andere Wahl mehr blieb.25 Wie das Ragaz
angesichts dieser Entwicklung genauso
getan hätte, wenn auch unter dem
Vorbehalt, «den Arabern» dürfe «dabei kein
Unrecht geschehen» (NW 11/1945, 597),

oder, wie Buber, nach dem «Prinzip
einer umfassenden Kooperation mit den
Nachbarvölkern»26.

Buber hat mit dem eingangs erwähnten

«Bruderkuss» an die Schrift «Judentum

und Christentum» erinnert, worin
Ragaz «Männer wie Gustav Landauer
und Martin Buber» würdigt, «die einen
staatsfreien und gewaltlosen Sozialismus

im Sinne einer auf Liebe gebauten
und wirklichen Gemeinschaft der
Menschen verkündigt» hätten (Judentum
1922, 41). «Schon damals», so Buber an

Ragaz, «meinten Sie nichts anderes als

eben diese unsere Gemeinschaft, unsere
Erinnerung, unsere Erwartung, unsere
gemeinsame Schau auf Jerusalem».

«Unsere Gemeinschaft»! «Unsere
gemeinsame Schau auf Jerusalem»! Wenn
Buber von Israel redet, dann im Sinne
der Realutopie einer sozialen, um nicht
zu sagen sozialistischen Rechtsgemeinschaft27

auf dem Weg zum Reich Gottes.
Wieder geht es um den Begriff, der Bu¬

ber so wichtig ist: «Wirklichkeit»! «Israel»,

sagte Buber, in seinem Stuttgarter
Gespräch mit einem andern protestantischen

Theologen am 14. Januar 1933,
«ist das, was sich auch heute noch inmitten

mannigfaltiger Verzerrung,
Entartung, Verwischung als ein Eigenes in
diesem Judentum birgt, als verborgene
Wirklichkeit in ihm lebt»28. Israel ist die
durch Gottes Urbund mit Abraham und
dessen Nachkommen gestiftete messia-
nische Wirklichkeit, die Massstab für
das Judentum ist und bleiben muss.
Aber nicht allein für das Judentum,
sondern auch für das Christentum, wenn
dieses sich ernsthaft auf das Alte oder
Erste Testament und damit aufdie Nachfolge

des Juden Jesus beruft. Karl-Josef
Kuschel, der wie noch kein christlicher
Theologe die Herausforderung erkannt
hat, die Buber an das Christentum stellt,

sagt denn auch an die Adresse der Kirche:

«Wer dsraeb beerbt und ersetzt zu
haben glaubt, der hat diese Realutopie
dsraeb als soziale Rechtsgemeinschaft
mitgeerbt oder er hat nicht dsraeb
beerbt, sondern irgendein Phantasieprodukt.»

(Kuschel 59)
Es war Ragaz, der schon in seiner 1922

erschienenen Schrift «Judentum und
Christentum» nicht nur die Unterscheidung

zwischen Israel und Judentum
vertreten, sondern sie auch um die
Unterscheidung zwischen Israel und
Christentum erweitert hat. Seine Schrift gibt
einen Vortrag wieder, den er, kurz nach
seinem akademischen Befreiungsschlag,
im Winter 1921 bei einer jüdischen
Vereinigung in Zürich hielt. Zu Recht
betont der Ragaz-Biograf Markus
Mattmüller, es handle sich bei diesem Text

um «die erste nichtmissionarische Schrift
eines christlichen Theologen über das

Judentum»
Ragaz sieht Judentum und Christentum

als zwei Stämme aus einer gemeinsamen

Wurzel: «Judentum und
Christentum [...] gehören in Wirklichkeit
aufs allerengste zusammen und sind
bloss zwei Strömungen in einer Bewe-

290



gung, zwei Stämme aus einer Wurzel.»
(Judentum 1922, 8) Mehr als zwanzig
Jahre später erneuert Ragaz seine Metapher

von der gemeinsamen Wurzel in
der Schrift «Israel, Judentum, Christentum»:

«Judentum und Christentum sind
die beiden Stämme, in welche der Baum,
der Israel heisst, sich gespalten hat.»
(Israel 1942, 7) Weiter schreibt er: «Christentum

und Judentum gehören zu Israel.

Israel lebt in beiden, aber in beiden
unvollkommen. Israel wird nicht in dem
einen oder dem andern, oder gar in beiden

verkörpert, sondern geht durch beide

durch, geht über beide hin, fliesst als

unterirdischer Strom in der Tiefe der
beiden.» (Israel 1942, 56)

Die Schrift «Israel, Judentum,
Christentum» habe «die stärkste Annäherung

des Christentums an das Judentum
bedeutet, die je geschehen ist», sagt
Ragaz in seinen Lebenserinnerungen
(Mein Weg, 299). Umso mehr litt er
darunter, dass diese wie seine frühere
Schrift «Judentum und Christentum»
von jüdischer Seite weitgehend ignoriert
wurden. Nicht zu reden davon, dass

einer, der rede wie er, «jenseits von Kirche
und offiziellem christlichem Wesen»
stehe (Judentum 1922, 5). Für die
jüdische Seite sei dahinter nicht nur die

Angst gestanden, «sich mit mir zu
kompromittieren», sondern auch der «alte

Anspruch der Juden, das Israel zu sein»

(MW II 300). Nicht ignoriert wurde die
Schrift von Martin Buber, der sie auch in
einer israelischen Zeitschrift besprochen

hat, nicht unkritisch, aber doch so,
dass Ragaz ihm antworten konnte: «Das
Wesentliche ist, dass Sie Israels Superio-
rität über Judentum und Christentum
anerkennen. Das ist ein gemeinsamer
Boden tragfähigster Art.»30

In einem Brief vom 16. September
1945 an Ragaz berichtet Buber sodann,
er befasse sich «mit dem grossen
Problem, das uns in solchem Masse gemeinsam

ist: Judentum und Christentum». Es

ging um die Arbeit an Bubers Buch
«Zwei Glaubensweisen», in das tatsäch¬

lich viel von Ragaz' Gegenüberstellung
zwischen dem Messianismus Israels und
einem christlichen Messiasglauben ohne
Messianismus eingeflossen ist.

«Könnte ich doch wieder einmal ein
Gespräch mit Ihnen haben!», schreibt
Buber in diesem letzten Brief an Ragaz.
Die beiden hatten sich zuletzt noch 1938

in Zürich gesehen, auf der Durchreise,
als Buber gezwungen war, Deutschland
endgültig zu verlassen, «eine kurze, aber

nicht nach der Uhr zu schätzende halbe
Stunde», wie Ragaz ihm schrieb.32 Ein
Jahr später hat er Bubers Antrittsvorlesung

an der Hebräischen Universität in
Jerusalem «Die Forderung des Geistes

und die geschichtliche Wirklichkeit»
erhalten, die den Unterschied zwischen
Piaton, dem Philosophen des vollkommenen

Staates, und Jesaja, dem Propheten

des kritisch forderndes Wort in
konkreter Situation, herausarbeitet und später

auch in den Neuen Wegen erscheint
(NW 2/1939, 65fr.).

Das Ragaz-Archiv bewahrt eine

Widmung, mit der Buber seine Antrittsvorlesung

«dem verehrten Freunde Leonhard

Ragaz im gewissen Gefühl des

gemeinsamen Wegs» zukommen lässt.

Die Widmung enthält ein Datum und eine

Ergänzung: «Jerusalem, am Abend
des 18. Oktobers 1938, nachdem ich eine
Nacht und einen Tag dem Bomben- und
Maschinengewehr-Kampf rings um den Martin Bubers
Tempelplatz und von ihm herab zuge- Widmung 1938

hört habe.»33 Bild: Archiv NW

iLluÄU)<^

Qtyaftkn

H», ein, fajü

291



Willy Spieler, 3937, war
wahrend mehr als

dreissig Jahren Redaktor

der Neuen Wege.
Zusammen mit Stefan
Howald und Ruedi
Brassel-Moser publizierte

er: Fur die Freiheit

des Wortes. Neue

Wege durch ein
Jahrhundert im Spiegel
der Zeitschrift des

religiösen Sozialismus.

Theologischer
Verlag Zurich. Zurich
2009.

Drei Jahre später schreibt Ragaz seiner

getreuen Brieffreundin Lina Lewy:
«Soeben bin ich in Palästina gewesen,
vielmehr; ich bin noch dort: mit dem
Lesen eines sehr schönen Vortrags von Buber,

<Hebräischer Humanismus).» Auch
dieser Titel, der den Begriff der
jüdischen Renaissance ablöst und auf das

verbindliche Menschenbild der hebräischen

Antike unter den Bedingungen
des Heute zurückgreift, ist in den Neuen

Wegen erschienen, im September 1941,

zu der Zeit, als Ragaz sich der
militärischen Vorzensur verweigerte, das
offizielle Erscheinen der Zeitschrift
einstellte und die Artikel nur noch in
Briefumschlägen verschickte.

In seinem letzten Briefan Buber hofft
Ragaz, noch «einen Aufsatz in den Neuen

Wegen über Ihr ganzes bisheriges
Werk» zu veröffentlichen. Dazu ist es

nicht mehr gekommen. Ragaz weiss,
dass es um seine Gesundheit nicht gut
bestellt ist. Jetzt sei «ein gewisser
Zusammenbruch in Form einer akuten
Herzaffektion eingetreten», auch wenn
ihm «Heilung in Aussicht gestellt» worden

sei. Es folgt noch ein letzter Satz:

«Dass meine Frau und noch mehr meine
Tochter sich besonders für die verfolgten

und gequälten Juden ausserhalb der
Schweiz (namentlich in Frankreich) und
innerhalb derselben verzehrt haben und
es noch tun, möchte ich Ihnen doch
auch mitteilen.»35

Die Gedächtnisrede für Ragaz ist
wohl das schönste Zeugnis, das Buber
seinem Freund gewidmet hat. Buber

würdigt hier einmal mehr die beiden Ra-

gaz-Schriften über das jüdisch-christliche

Verhältnis und sagt: «Für ihn waren
wir, was wir in unserem innersten
Selbstwissen und Selbstverständnis für uns
selber sind: die Schmetterlingspuppe, in
der der Falter Israel seine Erneuerung
erwartet.» (NW 11/1947,504) Ragaz habe,
«mit einer Deutlichkeit und Eindringlichkeit

wie kaum ein anderer Christ,
erklärt, unsere Erwählung sei nicht
aufgehoben, sondern das von Gott erwählte

Israel sei von dem Kommen Jesu an nicht
mehr bloss in das Judentum, sondern
auch in das Christentum gelegt, ohne
dass bisher weder das eine noch das
andere es wahrhaft verwirklicht hätte»

(506).
Ich will den Gegensatz zwischen Buber

und Ragaz in der Messiasfrage nicht
kleinreden, aber gemessen an ihrer
Übereinkunft im Verständnis des
Reiches Gottes als des Zions der Propheten
auch nicht überbetonen. Ragaz hoffte, je
mehr das Judentum Israel verwirkliche,
umso eher werde «aus der Seele des

Judentums vielleicht eine ungleich kongenialere

Erfassung und Verwirklichung
der Sache Jesu erstehen, als sie bisher auf
unserm Boden vorgekommen ist»
(Judentum 1922, 64). Buber antwortete in
der Trauerrede: «Für uns gibt es keine
Sache Jesu, nur eine Sache Gottes gibt es

für uns.» Allerdings glaube er «fest

daran, dass die jüdische Gemeinschaft im
Zug ihrer Wiedergeburt Jesus rezipieren
wird, und zwar nicht bloss als eine grosse
Figur ihrer Religionsgeschichte,
sondern auch im lebendigen Zusammenhange

eines sich über die Jahrtausende
erstreckenden messianischen Geschehens,

das in der Erlösung Israels und der
Welt münden wird». (507)

Man habe Buber «den <Nestor> des

heutigen christlichen-jüdischen Dialogs
genannt», schreibt Karl-Josef Kuschel in
seinem Buch über Martin Buber
(Kuschel 30). Für Ernst Ludwig Ehrlich
war Ragaz «der eigentliche Pionier des

christlich-jüdischen Dialogs», wie er
mir einem NW-Gespräch sagte (NW
11/1988, 328). <Nestor> und <Pionier>

schliessen sich nicht aus. Die Freundschaft

der beiden, die sich zeitlebens
<Sie> sagten, steht beispielhaft für das

Wort in «Ich und Du»: «Alles wirkliche
Leben ist Begegnung.»36 •

Mehrfach zitierte Literatur
Martin Buber Werkausgabe, 12 Bände, hg. von
Paul Mendes-Flohr u. Peter Schar, Gütersloh
zooiff. (MBW)

292



Martin Buber, Der Jude und sein Judentum
Gesammelte Aufsatze und Reden, Gerlingen 1993
(2. Aufl.)
Hans Kohn, Martin Buber Sein Werk und seine
Zeit, Wiesbaden 1979, 4 Auflage (Kohn)
Karl-Josef Kuschet, Martin Buber - seine
Herausforderung an das Christentum, Gütersloh
2015 (Kuschel)
Leonhard Ragaz, Judentum und Christentum
Em Wort zur Verständigung, Erlenbach-Zurich
1922 (Judentum 1922)

Leonhard Ragaz, Israel, Judentum, Christentum,

Zurich 1942 (Israel 1942)
Leonhard Ragaz, Mein Weg, Bande I und II,
Zurich 1952 (MW)
Hans Ulrich Jager, Markus Mattmuller u a

(Hg.), Leonhard Ragaz in semen Briefen, 3.

Bande, Zurich 1966-1992 (Briefe).
Neue Wege (NW) Alle Bande von 1906 bis 2013
sind digitalisiert und frei zugänglich: http://
retro.seals ch/digbib/volhst?UID=new-ooi

Anmerkungen
1 Ragaz, An Freunde in Israel, Briefe III, Nr.

392, 31 8.1938,167fr. Die «Mappe aus dem
Heiligen Land» verdankte Ragaz vor allem seiner
Brieffreundin Lma Lewy; siehe B III, Nr. 389,

9 8.1938,161.
1 In' Martin Buber, Briefwechsel aus sieben

Jahrzehnten, hg von Grete Schaeder, Band III,
Heidelberg 1975,12, zit. nach Kuschel 292
3 Martin Buber, Ragaz und «Israel», in: NW
11/1947. 5°4-
4 George Y. Kohler, «Platzmachen fur Gott»

- Else Lasker-Schuler, Rabbiner Kurt Wilhelm
und der religiose Liberalismus in Palastina, in:
Aschkenas 2013, 21(1-2), 196.
s In MBW, Bd. 9, 207, zit nach Kuschel 294.
6 Briefe II, Nr. 66, 6.11.1916, 92.
7 Leonhard Ragaz, Meine geistige Entwicklung,
Anhang zu- Markus Mattmuller, Leonhard
Ragaz und der religiose Sozialismus. Eine
Biographie, Band 1, Zollikon 1957, 245.
»Ebd
' Im Anschluss an diesen Begriff bei Nietzsche
hat Ragaz die prafaschistische Situation der

1920er Jahre mit «Gewaltmenschen aller Art»
analysiert. «Trust-Herren» und «Bankmagnaten»,

«politischen Diktatoren» und «Zeitungs-
konigen», «zasarischen Naturen im Reiche der
Geisteskultur» und Sportgrossen (NW 6/1923,

270). Das alles ist besturzend aktuell.
10 Sozialismus aus dem Glauben, Verhandlungen

der sozialistischen Tagung in
Heppenheim a B„ Pfingstwoche 1928, Zurich und
Leipzig 1929,122.
" Ebd. 90-94

12 Ebd. 111, ii4f.
13 Brief an Tochter Christine, in. Briefe II, Nr
284, 21.6 1928, 378
14 Der Jude und sein Judentum. Gesammelte
Aufsatze und Reden, Gerlingen 1993 (2. Aufl),
232, zit. nach Kuschel 16
15 Siehe, Ragaz, Die Bibel eine Deutung, Band V,

Zurich 1949, i3iff., Band III, Zurich 1948, 48
16Ein sozialistisches Programm, in. Max Gerber
u a., Ein sozialistisches Programm, Ölten 1919,

114.
17 Ebd. 2i8f
18 Martin Buber, Pfade in Utopia, Heidelberg
1950, 231.

" Ebd. 233
20 In Der Jude und sein Judentum. Gesammelte
Aufsatze und Reden, Gerlingen 1993 (2. Aufl.),
98. Dazu Kuschel 9iff.
21 In: Briefwechsel aus sieben Jahrzehnten, hg
von Grete Schaeder, Band III, Heidelberg 1975,

72, zit nach Kuschel 124.
22 Briefe III, Nr. 392, 31.8 1938,169. Siehe auch

W Spieler, Messianismus ohne Messias - Messias

ohne Messianismus Leonhard Ragaz'
Beitrag zum jüdisch-christlichen Dialog, in. NW
1/2015, uff
23 Ragaz Briefe III, Nr 514, 8 10.1945, 388.
24 Buber, Nicht ein Judenstaat, sondern ein bi-
nationales judisch-arabisches Staatsgebilde,
NW 5/1947, 224fr.
25 Siehe «Die grosse Enttäuschung: keine

Verständigung mit den Arabern, in: Kuschel

240fr.
26 In. Der Jude und sein Judentum, a.a.O., X.
Zit nach Kuschel 60
27 «Warum muss der Aufbau Palästinas ein
sozialistischer sein?» ist eines der Themen in
Martin Bubers «Der Jude und sein Judentum»
Siehe Werner Licharz, Hebräischer Humanismus

und dialogische Existenz, in: Wieland
Zademach (Hg.), Reich Gottes fur diese Welt

- Theologie gegen den Strich, Waltrop 2001,
137.143.148.
28 MBW 9,155, zit. nach Kuschel 202.
29 Markus Mattmuller, Leonhard Ragaz als

Briefschreiber, in: Briefe III, 20
30 Briefe III, Nr 478,19 11.1943, 3^9-
31 Anm. zu Ragaz Briefe III, Nr 514, 8 10.1945,

390.
32 (28.111938, Briefe III, 181)
33 Dokumentiert in Spieler u.a., Fur die Freiheit

des Wortes, Neue Wege durch ein Jahrhundert

im Spiegel der Zeitschrift des religiösen
Sozialismus, Zurich 2009, 96.
34 Briefe III, Nr 261, 30 9 1941, 261.
35 Briefe III, Nr 514, 8.10.1945, 389h
36 Ich und Du, Heidelberg 1983,12.

Dieser Text wurde in
einer kürzeren Fassung
als Referat am Symposium

aus Anlass des

50 Todestages von
Martin Buber in der

Judischen Liberalen
Gemeinde Or Chadasch

in Zurich vom 28 Juni

2015 gehalten

spieler@goldnet ch

293


	Martin Buber und Leonhard Ragaz : "Urtreue Freundschaft"

