
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 109 (2015)

Heft: 7-8

Artikel: Martin Grichtings "Entpolitisierung" der Kirche

Autor: Spieler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-632220

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-632220
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Martin Grichtings
«Entpolitisierung» der
Kirche

Er sei ein «besorgter katholischer Würdenträger - besorgt
über die zunehmende Politisierung seiner Ecclesia». Die
Rede ist von Martin Grichting, Generalvikar des Bistums
Chur. So belobigt und zum «erfreulich streitbaren Nota-
beln der katholischen Kirche» geadelt wird er von Rene

Scheu, Redaktor der unüberbietbar neoliberalen Zeitschrift
«Schweizer Monat». Dabei geht es um ein Pamphlet, das

in der Dezembernummer 2014 veröffentlicht wurde. Schon

der Titel stehtfür die politische Beliebigkeit, die Grichting
von seiner Kirche erwartet: «Nicht Mitte, nicht links, nicht
rechts».

Auf die anschliessende Kritik von Benno Schnüriger,
dem Präsidenten des zürcherischen Synodalrates, hat
Grichting nur ausweichend geantwortet. Seither scheint

Schweigen angesagt. Ist es Zustimmung, Resignation oder
Achselzucken über einen ausgefallenen - um nicht zu

sagen ausfälligen - Einzelfall?

Der Churer Generalvikar wirft der
Schweizer Bischofskonferenz vor, dass

sie sich unter dem Titel «Die Kirche ist
politisch» zu Wort gemeldet habe, ja
dass deren Präsident «der Banken- und
Finanzwelt» unterstelle, «sie habe sich

von den realen Bedürfnissen der
Wirtschaft verabschiedet», weshalb er
«zeitgeistkonform mehr politische Regulierung»

fordere. Man reibt sich die Augen.
Wer huldigt denn da dem Zeitgeist? Seit

wann ist es Mainstream, nicht mit den
Wölfen zu heulen?

«Evangelium als Marketinginstrument
für Gutmenschentum»
Aber es kommt noch dicker und nur
scheinbar grundsätzlicher. Kirche nach

Grichtings Geschmack «vertritt eine
Glaubenslehre, die per definitionem nicht
die Lösung kontingenter weltlicher Fragen

zum Ziel haben kann». Aber diese
Glaubenslehre werde «heute vornehmlich

für linke Anliegen» missbraucht.
«Denn nicht wenige Kirchenleute», so

Grichting weiter, «sehen in Jesus Christus

im Grund ein sozialistisches
Blumenkind. Und so setzen sie das Evangelium

als Marketinginstrument für ihr
Gutmenschentum ein.» Die Liesel kennt
man am Geläut. Der Jargon aus der
rechten Ecke, den Grichting bereitwillig
übernimmt, wenn nicht überbietet, zeigt,
wo er steht.

Nach Grichtings Dualismus von
Glauben und Politik gibt es aufder einen
Seite die absoluten Glaubenswahrheiten,

die immer und überall dieselben
sind, der Profangeschichte enthoben
und ohne Bedeutung für die Politik, von
Bedeutung nur für die Heilsgeschichte,
die sich um nichts anderes kümmert als

um die jenseitige Rettung der Seelen. Auf
der andern Seite steht die Politik, die der
Profangeschichte zugehörig und daher
relativ ist und von jedem und jeder wieder

anders beurteilt werden kann, sei es

fortschrittlich oder reaktionär. Eine
platonische Idee des Christlichen verbindet
sich mit einer unverbindlichen, auf ein

226



paar Leerformeln entkernten Soziallehre,

die für alle da sein will, indem sie allen
nichts mehr zu sagen hat - und damit der

Beliebigkeit Tür und Tor öffnet.
Da Grichting sich auf das Zweite

Vatikanische Konzil beruft, kommt er freilich

nicht umhin, Bereiche zu benennen,
wo «die amtliche Verkündigung automatisch

politisch» werde. Seine Beispiele
reduziert er jedoch auf «Fragen der
Bioethik oder des Rechts auf Leben», am
liebsten wohl auf das, was in den
Schlafzimmern passiert, wie er zur «Deutungshoheit

über den Glauben» nun auch
noch in der NZZ (22.5.2015) vermeldet.
Nicht in die Kompetenz der Kirche fällt
für Grichting dagegen die Frage nach
den «Wirtschaftsordnungen». Auch nicht,
was eine Wirtschaft anrichtet, die eine
Milliarde Menschen Hunger leiden lässt?

Der Satz von Papst Franziskus: «Diese
Wirtschaft tötet» (Evangelii Gaudium,
Nr. 35), ist laut Redaktor Scheu sogar
Auslöser für Grichtings Kritik am
«Gutmenschentum» gewesen.

Wenn «Wirtschaft tötet» - na und?
Bleiben wir beim Konzil, dessen Wirt-
schaftsethik Grichting schlicht ausblendet,

sei es aus eigener Ignoranz oder sei

es im Vertrauen auf die Ignoranz der
«Gläubigen». Die Pastoralkonstitution
«Gaudium et Spes» verkündet immerhin

den dreifachen Vorrang des
Menschen vor dem Profit, des Gemeinwohls

vor dem Markt und der Arbeit vor dem

Kapital, während ein Neoliberalismus,
wie ihn Grichtings neue Hauspostille
vertritt, diesen dreifachen Vorrang in
sein Gegenteil pervertiert: zum Vorrang
des Profits vor dem Menschen, des

Marktes vor dem Gemeinwohl und des

Kapitals vor der Arbeit.
Grichting unterscheidet sich von

diesem Neoliberalismus nur dadurch, dass

er ihn auch noch für christlich hält.
Ganz im Gegensatz zur kirchlichen
Soziallehre, die einen derartigen «Kapitalismus

und Liberalismus» als «Verirrung»
ansieht. Sogar «restlos überwinden» woll¬

te sie Johannes Paul II. in seiner
Arbeitsenzyklika 1981: «Diese Verirrung lässt
sich nicht anders restlos überwinden als

durch entsprechenden Wandel sowohl
auf theoretischem wie auf praktischem
Gebiet. Dieser Wandel muss dahin führen,

dem Vorrang der Person gegenüber
den Sachen, der menschlichen Arbeit im
Vergleich zu dem als Inbegriffaller
sachlichen Produktionsmittel verstandenen

Kapital unbedingte Beachtung zu
verschaffen» (Laborem exercens, Nr. 13).

Gewiss sind die Grundsätze der
kirchlichen Wirtschaftsethik konkretisierungs-
bedürftig, und ebenso gewiss kann es

dabei unterschiedliche Meinungen
geben. Trotzdem wird die Soziallehre sehr

konkret, wenn es um entscheidende Fragen

der Wirtschaft geht. So verdeutlicht
das Konzil den Vorrang des Menschen

vor dem Profit durch die «Gemeinwidmung

der Güter», wonach Eigentum nur
soweit zu rechtfertigen ist, als es «auch
anderen von Nutzen sein» kann (Gaudium

et Spes, Nr. 69). Darum muss
niemand verhungern, wenn andere im
Überfluss leben. «Wer aber sich in äus-

serster Notlage befindet, hat das Recht,

vom Reichtum anderer das Benötigte an
sich zu bringen» (ebd.).

227



Wenn Grichtings Freunde, die
partout nicht «Gutmenschen» sein wollen,
die Sozialhilfe für die Armen und die
Nothilfe für die Ärmsten immer mehr
herunterfahren, kann dieser Satz auch
hierzulande bedeutsam werden. Aktuell
sind die Konsequenzen für die
Verschuldungskrise. Es sei «nicht erlaubt,
eine Rückzahlung zu erwarten oder
einzufordern, die zu politischen Massnahmen

zwingt, die ganze Völker in den

Hunger und in die Verzweiflung treiben
würden», mahnte Johannes Paul II. in
seiner Jubiläumsenzyklika 1991 (Cente-
simus Annus, Nr. 35). Nicht nur in
Griechenland wäre es längst soweit.

Weiter bleibt die Soziallehre der
katholischen Kirche nicht beim
grundsätzlichen Vorrang der Arbeit vor dem

Kapital stehen, sondern konkretisiert
ihn durch Forderungen nach

Mitbestimmung und Miteigentum. Vor allem
aber ist ein wirtschaftliches Unternehmen

nicht Verfügungsobjekt von
Kapitalgesellschaften, sondern ein «Verbund
von Personen» (Gaudium et Spes, Nr.
68), was die in der Schweiz herrschende

Alleinbestimmung des Kapitals aus-
schliessen würde.

Und wenn Grichting dem Präsidenten

der Bischofskonferenz vorwirft, er
fordere «zeitgeistkonform mehr
politische Regulierung» für den Banken-
und Finanzsektor, dann wäre an den

Vorrang des Gemeinwohls vor dem
Markt zu erinnern. Mit den Worten
Pauls VI.: «Ohne den freien Markt
abzuschaffen, sollte man doch den
Wettbewerb in den Grenzen halten, die ihn
gerecht und sozial, also menschlich
machen.» (Populorum Progressio, Nr. 61)

Was heisst das in einer Zeit, in der
immer deutlicher wird, dass der
«ungehemmte Liberalismus» die «Ursache des

finanzkapitalistischen Internationalismus

oder des Imperialismus des
internationalen Finanzkapitals» ist, wie Paul
VI. unter Berufung auf Pius XI. sagte
(Populorum Progressio, Nr. 26)? Dass
die bestehenden Regulierungen der

Banken- und Finanzwelt international
wie national immer noch völlig unzureichend

sind, leuchtet jedem ein, der sich
nicht einer neoliberalen Gehirnwäsche

unterzogen hat oder karrierebedingt
unterziehen musste.

Wo bleibt das «Volk Gottes»?

Grichting hat aber auch ein sonderbares
Verständnis von den sogenannten Laien
in der Kirche. Während die Amtskirche
sich aufdas beschränken soll, was Grichting

unter Glaubenswahrheiten und
Moral versteht, sieht er die Laien als

Individuen, die sich auf ihren politischen
Spielwiesen mit- oder gegeneinander
abstrampeln und reichlich unbeleckt

von Sozialethik tun und lassen dürfen,
was in ihnen beliebt. Dabei mag es

vielleicht auch ein paar «linke Gutmenschen»

vertragen, Hauptsache, sie können

und dürfen sich dabei nicht auf die
Kirche oder gar das Reich Gottes berufen.

Mit dieser Arbeitsteilung restauriert
der Churer Prälat Kirche als

Zweiständegesellschaft und verkauft diese erst
noch mit dem Argument der Emanzipation

der Laien, derweil er ihnen in dem,
was er der Amtskirche vorbehält, das

Maul verbietet.
Seit dem Konzil versteht sich Kirche

demgegenüber als Volk Gottes, das als

solches aufgerufen ist, «nach den
Zeichen der Zeit zu forschen und sie im
Licht des Evangeliums zu deuten» (Gaudium

et Spes, Nr. 4). Die prophetische
Gabe für das politische Reden und Handeln

der Kirche wird hier unübersehbar
Laien wie Amtsträgern zugeordnet.
Bezogen auf die unterschiedlichen politischen

und ökonomischen Voraussetzungen

in den verschiedenen Ländern,
sagte Paul VI. ein paar Jahre später, es

obliege den «einzelnen christlichen
Gemeinschaften [...], mit dem Beistand
des Heiligen Geistes, in Verbundenheit
mit ihren zuständigen Bischöfen und im
Gespräch mit den anderen christlichen
Brüdern und allen Menschen guten Willens

darüber zu befinden, welche Schrit-

228



te zu tun und welche Massnahmen zu
ergreifen sind, um die gesellschaftlichen,
wirtschaftlichen und politischen Reformen

herbeizuführen, die sich als wirklich

geboten erweisen und zudem off
unaufschiebbar sind» (Octogesima Adve-
niens, Nr. 4).

Soziallehre ist eben auch, was die
Ortskirchen für ihre Gesellschaft als
politisch notwendig erachten. Dabei geht
es gewiss nicht um die von Grichting so
einfühlsam kritisierte «Gängelung» der
Laien. Die eben zitierte Stelle bekräftigt
vielmehr den Stellenwert synodaler Ent-
scheidungsprozesse, wie wir sie in der
Schweiz mit der «Synode 72» erleben
durften. Nicht vergessen ging inzwischen

auch die Ökumene, dank welcher
2001 der Öffentlichkeit ein «Wort der
Kirchen» übergeben wurde, das aus dem
interkonfessionellen Dialog von
Kirchenleitungen, Fachleuten und Basis

hervorging.

«Avantgarde» oder «Schlusslicht»?

Grichting ist nicht der einzige, der jetzt
«April! April!» ruft und eine
sozialethisch und prophetisch auftretende
Kirche ablehnt. Diese von «Chur»
ausgehende Richtung lähmt immer mehr
die Schweizer Bischofskonferenz, die

2012 beschloss, das Sekretariat ihrer
Kommission «Justitia et Pax» bis zur -
erhofften? - Wirkungslosigkeit zu
verkleinern. Selbst eine Unterstützung der
Erbschaftssteuer, die früher selbstverständlich

gewesen wäre, kommt unter
den Bischöfen nicht mehr zustande.
Auch eine Paulus-Akademie Zürich, die
berufen wäre, Gegensteuer zu geben,
nähert sich in Wirtschaftsfragen der

Standpunktlosigkeit, die sie im Grunde
überflüssig macht. Doch niemand
polemisiert und polarisiert so ungehemmt
wie Grichting. Er mimt nur zu gern den
«Mann fürs Grobe» und begibt sich in
die Niederungen der Politik, die er aus

seiner «transzendenten» Warte ja eigentlich

meiden müsste.

Papst Franziskus sieht das Verhältnis

von Glauben und Politik glücklicherweise

anders. So hat er den Bischof der
Armen, Oscar Romero, seliggesprochen
und den Vater der Befreiungstheologie,
Gustavo Gutierrez, rehabilitiert. Mag
sein, dass Grichtings Alarmismus vor
dem Hintergrund solcher Entwicklungen

zu sehen ist. Jedenfalls hat schon
Gutierrez das Kalkül durchschaut, mit
dem die politische Rechte immer mal
wieder das Konzil zur Begründung
politischer Beliebigkeit missbraucht. Die
«vermeintliche politische Enthaltung»
der Kirche sei, schreibt Gutierrez in seiner

«Theologie der Befreiung» (München

1973), «das jüngste Kampfpferd
konservativer Kreise» und «nichts
anderes als ein Vorwand, um alles beim
alten zu lassen» (S. 251). Und: «Die
herrschenden Gruppen, die sich stets der
Kirche bedient haben, um ihre Interessen

zu verteidigen und ihre Privilegien
zu sichern, appellieren heute, da sie

«subversive» Tendenzen im Innern der
christlichen Gemeinde Raum gewinnen
sehen, an die rein religiöse und geistige
Funktion der Kirche.» (S. 62)

Die Stimmen, die auf einer politischen

Kirche beharren, sind für Grichting

«nicht die Avantgarde der Kirche,
wie sie uns gerne glauben machen,
sondern ihr Schlusslicht». Man sollte meinen,

als Generalvikar und «Moderator
Curiae» hätte Grichting einen anderen

Auftrag, als den Neoliberalen ein gutes
Gewissen einzureden und Gläubige zu
schmähen, die sich für das Reich Gottes
und seine Gerechtigkeit einsetzen. • spieler@goldnet.ch

229


	Martin Grichtings "Entpolitisierung" der Kirche

