
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 109 (2015)

Heft: 7-8

Artikel: Von der integrativen zur radikalen Wirtschaftsethik

Autor: Kaiser, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-632216

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-632216
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1. Das Konzept der integrativen
Wirtschaftsethik und die Fokussierung
auf die Lebensdienlichkeit
«Wirtschaft gibt es, weil es den
Menschen gibt.» Diesen Satz hat der bekannte

Wirtschaftsethiker philosophisch-ökonomischer

Herkunft Peter Ulrich in
seinem Hauptwerk als Leitsatz einem seiner

Kapitel vorangestellt.1 Die Feststellung
stammt vom theologischen Wirtschaftsethiker

Arthur Rieh (1910-1992). Auch
die Wirtschaft kennt, so Arthur Rieh, in
ihrer speziellen Fragestellung «Was und
wie viel soll wann und für wen produziert

werden?» die Sinnfrage. Dabei gilt:
«Darum vermag auch keine Ökonomie
von der Realität des Menschen in seinen
Bedürfnissen, Wünschen, Hoffnungen
usw. als der unabdinglichen Voraussetzung

allen Wirtschaftens abzusehen.»2

Alles Wirtschaften und alle
ökonomischen Modelle haben zur unabdingbaren

Voraussetzung, dass es die
Wirtschaft nur deshalb gibt, weil es den
Menschen gibt. Damit wird der Mensch
in den Mittelpunkt des Wirtschaftens
gestellt, nicht in einem abstrakt-ökonomistischen

Sinne als Produktionsfaktor,
Kaufkraft oder Humankapital, sondern
vielmehr als Mensch mit existenziellen
Grundbedürfnissen und dem Anspruch
auf umfassende Entfaltungsmöglichkeiten.

Der «humane Zweck des Wirtschaftens»

erweist sich als Lebensdienlichkeit.3

Mit der Lebensdienlichkeit als
fundamentaler Zweck Sinn der Wirtschaft)
und zentraler Begriff der Wirtschafts-
ethik von Arthur Rieh wird ein zentraler

Aspekt protestantischer Ethik aufgenommen:

«Der Sabbat ist um des Menschen
willen gemacht und nicht der Mensch

um des Sabbat willen.» (Mk 2,27) Der
Sabbat, jede Institution dient grundsätzlich

dem Menschen.
Wenn Wirtschaften heisst, (a) für den

Menschen da zu sein und (b) Werte zu
schaffen, dann darf das entscheidende
Mass einer lebensdienlichen Wirtschaft
nicht die Schaffung von Marktwerten

Helmut Kaiser

Von der integrativen zur
radikalen Wirtschaftsethik

Die integrative Wirtschaftsethik mit ihrer Basisnorm der
Lebensdienlichkeitführt zur radikalen Wirtschaftsethik.
Denn aktuelles Wirtschaften gefährdet Leben und

zerstört natürliche Lebensgrundlagen und Menschen.

215



(Gewinn, Wachstum, Shareholdervalue)
sein, sondern allen Sachzwängen zum
Trotz ihre Lebensdienlichkeit. Sie
bezieht sich umfassend und integrativ auf
Natur, Mensch, Tier. Diese Lebensdienlichkeit

ergibt sich jedoch nicht durch
die Entfesselung der Marktkräfte, die
dann einer «unsichtbare Hand» gleich
zum Guten wirken, sondern vielmehr
durch die bewusste Gestaltung des
Wirtschaftens.4

Bei der integrativen Wirtschaftsethik
als einem neuen Paradigma von
Wirtschaftsethik geht es darum, die
Lebensdienlichkeit als eigentlichen Zweck des

Wirtschaftens aufzuweisen. Das meint:
Die Lebensdienlichkeit wird als Basisnorm

in das Wirtschaften integrierte

2. Das Konzept der radikalen
Wirtschaftsethik und die Forderung nach
einem konsequent lebensdienlichen
Wirtschaften
Jedes Wirtschaften wird sich daran messen

lassen müssen, inwiefern es der
Lebensdienlichkeit als seinem Hauptzweck

dient. Diese Überprüfung hat

global zu erfolgen, und die
entsprechenden Fakten erfordern ein konsequent

lebensdienliches Wirtschaften für
alle, das keinen Aufschub duldet:
• Wie können wir den globalisierten
Finanzkapitalismus und seine Akteurinnen

daran hindern, den Rest der Welt
ihrer mörderischen Herrschaft zu
unterwerfen? Danach fragt Jean Ziegler in
seinem Buch «Der Hass auf den Westen.
Wie sich die armen Völker gegen den
wirtschaftlichen Weltkrieg wehren».6 Er
konstatiert eine «kannibalische
Weltordnung» und spricht von struktureller
Gewalt: «Es geht nicht um Gut und Böse,
es ist ein System der strukturellen
Gewalt. Ich kenne etwa Peter Brabeck, den
Präsidenten von Nestle, dem grössten
Lebensmittelkonzern der Welt. Er ist ein
hochanständiger Mann. Aber wenn er
den Shareholder-Value, die Rendite auf
das Kapital, nicht jedes Jahr um soundsoviel

Prozent hinaufjagt, ist er nach drei

Monaten nicht mehr der Präsident von
Nestle.»7 Die radikalen Analysen von
Jean Ziegler, als Enfant terrible
diffamiert, sind die Voraussetzungen für die
Gestaltung einer gerechten Welt.
• Der Titelbericht im Spiegel vom 21.2.

2015 «Der verheizte Planet. Wie die Gier
nach Wachstum unser Klima zerstört»
stellt in Frage, dass wir einen Klimawandel

aufhalten können, der unser Leben
zerstört. Im Buch von Naomi Klein «Die
Entscheidung - Kapitalismus vs. Klima»8
wird der freie Markt auf der Basis des

Kapitals als Feind des Klimas beschrieben.

Mit Artikeln wie «Doch die Sozialistin

macht es sich viel zu einfach»9
werden ihre radikalen Analysen auf
klassische Weise gekillt. Die Killerargumente

Sozialismus und Undifferenziertheit

werden lebensgefährlich, wenn
dadurch wichtige Analysen nicht ernst

genommen werden.10

• Im Jahre 1972 stellte der Bericht «Die
Grenzen des Wachstums» an den Club
of Rome den Wachstumsglauben radikal

in Frage. In der Folge wurden jedoch
nicht die Grenzen des Wachstums
beachtet, vielmehr geschah ein Wachstum
der Grenzen. Das Ziel des wirtschaftlichen

Wachstums - gemessen als BIP -
blieb grundlegend. Sicher gab es

Fortschritte in der Nachhaltigkeit, doch der
Klimawandel ist eine Tatsache. So hält
der neue Bericht an den Club of Rome
fest: «Der verengte Blick von Kapitalismus

und Demokratie auf kurzfristige
Erfolge führt dazu, dass weise Entscheidungen

für das langfristige Wohlergehen

nicht rechtzeitig getroffen werden.»
Was sind weise Entscheidungen? Klar

ist, dass Systeme, die allein kurzfristige
Erfolgs- und Gewinnperspektiven kennen,

nicht geeignet sind, solche rechtzeitig

zu treffen. Wer trifft dann die weisen

Entscheidungen und wie? Bei diesen

Fragen setzt die radikale Wirtschaftsethik

an, welche die Basisnorm der
Lebensdienlichkeit der integrativen
Wirtschaftsethik bereits heute einfordert.

Radikalität heisst weder Extremis-

216



mus noch Fanatismus", vielmehr die
sofortige, konsequente und universale
Beachtung des Grundwertes der Lebens-
dienlichkeit. Wird dieser notorisch
missachtet, so muss gehandelt werden.
Empörung und Protest stehen am Anfang.12
Doch: Wie lange empören wir uns schon
über die inhumanen Arbeitsverhältnisse
der Zulieferbetriebe von Apple, wie lange

schon wissen wir um die unmenschlichen

Arbeitsbedingungen bei der Roh-

stoffgewinnung, wie lange schon sind
wir informiert über die digitalen Friedhöfe

in Ghana, wie lange diskutieren wir
schon über das Essen im Abfalleimer,
wie lange schon kennen wir den
Sachverhalt der billigen Bananen auf Kosten
der Produzentinnen?

Diese Empörung führt zur Einsicht,
die bereits Carl Friedrich von
Weizsäcker in seinem Buch «Die Zeit drängt»
im Jahr 1987 herausgestellt hat: «Die
Menschheit befindet sich heute in einer
Krise, deren katastrophaler Höhepunkt
wahrscheinlich noch vor uns liegt. Deshalb

ist entschlossenes Handeln nötig.
Die Krise ist sichtbar in den drei
Themenbereichen Gerechtigkeit, Friede,
Natur. Es gibt ethisch konsensfähige,
politisch realisierbare Forderungen zum
Verhalten in diesen Bereichen.»13

Von Weizsäcker hat diese Thesen
noch vor der Wende 1989 verfasst. Ab
dann realisierte sich das Konzept des

Neoliberalismus, das sich vom Basiswert
der Lebensdienlichkeit abgekoppelt hat.
Es etablierte sich ein Wirtschaften ohne
ethische Grundlegung. Diese Aussage

verlangt eine unternehmensspezifische
Differenzierung: Das Teppichgeschäft,
das Elektrogeschäft, der Blumenladen,
das Baugeschäft, die Fenster AG im
Dorf S. sind lebensdienlich basiert, und
auch der Grossverteiler Coop
unternimmt über das Konzept der Produkte-
biografie Anstrengungen in Bezug auf
die human-ökologische Nachhaltigkeit.
Trotzdem unterliegt ein Teil dieser
Betriebe dem ökonomischen Wachstumsimperativ,

der inhumane und für die na¬

türlichen Lebensgrundlagen zerstörerische

Folgen zeitigt.
Radikale Wirtschaftsethik geht somit

nicht bloss von der Einsicht aus, dass die
Zeit drängt, sie postuliert auch nicht nur
das «Ende der Geduld»14 im Sinne eines
«So kann es nicht mehr weitergehen».
Radikal heisst in Bezug auf die Frage
nach dem Wirtschaftssystem: Ein
lebensdienliches Wirtschaften braucht eine

Marktwirtschaft, welche das Gewinnziel

konsequent der Lebensdienlichkeit
unterordnet und Fortschritt allein als

Fortschritt in der nachhaltigen
Lebensdienlichkeit für alle ab sofort realisiert.
Ein marktwirtschaftliches Prinzip kann
in diesem Zusammenhang heissen: In-
ternalisierung aller ökologischen
Kosten ohne Abwälzung auf den Staat und
die Verbraucherinnen.

3. Handlungs- und Aktionsmöglichkeiten

der radikalen Wirtschaftsethik
Weil die neoliberale Wirtschaft ab der
Wende (Reduktion von Freiheit auf
Marktfreiheit, von Gerechtigkeit auf
Wettbewerb, von Fortschritt auf Wachstum

BIP) die human-ökologischen
Probleme erzeugt, kann von dieser keine

Lösung der Probleme erwartet werden.
Auch die aktuelle Politik, die sich bis auf
Ausnahmen (Energiewende?) den

Imperativen der neoliberalen Wirtschaft
unterworfen hat, kann diese Probleme
nicht lösen.

Welche Handlungs- und
Aktionsmöglichkeiten gibt es in dieser Situation,
in welcher die Lebensdienlichkeit
keinen systematischen und vorrangigen
Stellenwert im politischen und
ökonomischen System hat?

• Unterstützung von demokratischen
Parteien, welche in ihrem Leitbild die

globale und nachhaltige Lebensdienlichkeit

verankert und zudem erkannt
haben, dass es dazu nicht einfach
Umverteilungen braucht, sondern vielmehr
eine partizipative Gerechtigkeit im
Sinne einer Beteiligungsgerechtigkeit.
• Es braucht innovative Unternehmen

217



mit einem konsequenten Nachhaltig-
keitscommitment. Dieses ist nicht
konjunkturabhängig, sondern die Grundlage
der Geschäftsführung (wie etwa Wenger
Fenster AG in Wimmis bei Spiez). Ein
solches Unternehmen realisiert die kirchliche

Initiative «anders wachsen».15

• Im Film «Voices of transition» werden
Akteurinnen des sozialökologischen
Wandels in Frankreich, Grossbritannien

und Kuba beschrieben, die praktisch

zeigen, wie Lebensdienlichkeit im
Kontext von Klimawandel, Ressourcen-
Verknappung, Hunger realisiert werden
kann.16

• Es braucht eine Zivilgesellschaft mit
starken NGOs, die Gegenmächte der
Lebensdienlichkeit aufbauen und die
bestehenden politischen wie
ökonomischen Institutionen unter Druck
setzen. Dazu gehören die relativ sanfte

Strategie des «naming and shaming», also

des öffentlichen An-den-Pranger-
Stellens von Unternehmen, welche
Menschenrechte verletzen, oder die

«Konzernverantwortungsinitiative».
• «Heiner will es wissen»: Sieben Lehrer
und Rentner aus dem Säuliamt wollten
wissen, ob Glencore schmutzige
Geschäfte in Kolumbien macht. Auf dem

Höhepunkt der dreiwöchigen Reise sagt
der beteiligte Heiner Stolz zu Mark Mc-
Manus, dem CEO der Glencore-Stein-
kohlenmine Prodeco in Kolumbien:
«Ich habe in meinem ganzen langen
Leben noch nichts gesehen, was mich
gleichzeitig so traurig und wütend
gemacht hat wie die Situation in den Dörfern

rund um Ihre Mine.»17 Nach der
Rückkehr in die Schweiz verfasst die

Gruppe einen fünfzigseitigen Bericht.
Der Rohstoffkonzern reagiert sofort und
lädt die Gruppe an den Hauptsitz nach
Baar (ZG) ein. Glencore-Chef Ivan
Glasenberg kritisiert den Bericht, die Gruppe

bleibt hartnäckig. Nach zweieinhalb
Stunden schlägt Glasenberg vor: «Wir
gehen zusammen nach Kolumbien und
schauen uns diese Probleme gemeinsam
an.» Damit ist eine konkrete Aktion ei¬

ner Gruppe der Zivilgesellschaft
beschrieben, von «guten» Bürgerinnen,
die mit einer klaren Strategie eine
lebensdienliche Marktwirtschaft einfordern.18

Diese Strategie hat Regula Grünenfelder

als «gewaltfreie Guerilla-Verbindlichkeit»

beschrieben. Ausgangspunkt

ist dabei die Einsicht: «Zur Zeit
gibt es für die engagierte Zivilgesellschaft

kaum Hoffnung, in den etablierten
Machtstrukturen eine menschliche Asyl-
und Flüchtlingspolitik zu erreichen.»19

«Guerilla» (Streit, Verwirrung) meint
den politisch motivierten, revolutionären,

antikolonialen Kleinkrieg. «Beim
Guerillakampf handelt es sich um eine
<Waffe der Schwachen) gegen einen
überlegenen Gegner. Motiv für
Guerillakämpfe ist die fehlende Hoffnung,
politische und soziale Forderungen in den
etablierten Machtstrukturen mit politischen

und rechtlichen Mitteln zu erreichen.

Entscheidende Kennzeichen der
Guerilla sind die Beziehungen untereinander

und die hohe Motivation. (Wichtig:

Berichte über gewaltsam eingezogene

Männer, Frauen und Kinder lassen

es nicht zu, Guerilla-Bewegungen zu
idealisieren!) Weitere Merkmale sind
ihre Mobilität.»20

Guerilla-Verbindlichkeit ist eine
Perspektive, die ich nicht aufdie Asylpolitik
eingeschränkt sehe, sondern grundsätzlich

als Modell zivilgesellschaftlichen
Handelns. Dieses verharrt nicht bei der

Empörung, vielmehr wird ein konkretes

Engagement initiiert und organisiert.21
Diese Perspektive setzt sich radikal für
die Lebensdienlichkeit ein, für Natur,
Menschen, Tiere.

Zu den grundsätzlichen Merkmalen
einer engagierten Zivilgesellschaft
gehören: hohes Engagement von Personen
und Gruppen, Netzwerke der Solidarität,

geltendes Recht und Bürokratisie-

rung werden momentweise und überraschend

ausser Kraft gesetzt, Menschen
wollen das hoffnungsvoll Unmögliche
bezogen auf das geltende Recht und

218



nehmen dafür hohe Einsatzzeiten und
mögliche Sanktionen auf sich.

Regula Grünenfelder spricht ganz be-
wusst von «gewaltfreier» Guerilla-Verbindlichkeit.

Dies entspricht der radikalen

Wirtschaftsethik mit ihrem Basiswert
der Lebensdienlichkeit.

Zum Schluss muss eine heikle Frage
gestellt werden: Wir kennen Situationen
aus der Geschichte, in denen sich
beispielsweise Dietrich Bonhoeffer dem
Widerstand gegen Hitler angeschlossen
hat. Dieser politische Widerstand
beinhaltete Gewalt gegen die Akteure des

barbarischen NS-Systems und
Tyrannenmord. Können wir uns eine Situation

vorstellen, in welcher das

Wirtschaftssystem solche Zerstörungen von
Mensch, Natur und Klima erzeugt, so
dass dann die Frage der Gewalt gestellt
ist? Mein Denken und Handeln
bezweckt, dass sich diese Frage nicht stellt.
Ich will nicht, dass eine GAF (Grüne
Armee Fraktion) entsteht.

4. Fazit
Die radikale Wirtschaftsethik nimmt
die Basisnorm der Lebensdienlichkeit
der integrativen Wirtschaftsethik auf
und verweist auf die eigentliche
Selbstverständlichkeit, dass alles Wirtschaften
diese Basisnorm integriert.

Wir als Bürgerinnen halten es für
vernünftig, dass im Bereich der Politik
diese Basisnorm grundlegend ist. Eine
Abkoppelung des Wirtschaftens von
dieser Basisnorm ist nicht zu rechtfertigen.

Jede wirtschaftliche Entwicklung
muss sich also daran messen, inwiefern
der Fortschritt ein Fortschritt in der
Lebensdienlichkeit darstellt. Insofern ist es

vernünftig und menschlich, dass diese
Basisnorm für den Bereich der
Wirtschaft global, universal und sofort gültig
ist. Lebensdienliches Wirtschaften ist
bedürfnisgerecht, gerecht und sinnvoll.
Es weist eine kooperative, partizipative
und solidarische Grundstruktur auf. •

1 Peter Ulrich, Integrative Wirtschaftsethik.
Grundlagen einer lebensdienlichen
Wirtschaft, Bern u.a. 4. Aufl. 2008, S. 217.

'Arthur Rieh, Wirtschaftsethik Bd. II.
Marktwirtschaft, Planwirtschaft, Weltwirtschaft aus
sozialethischer Sicht, Gütersloh 1990, S. 17.
3 Arthur Rieh mit Bezug auf Emil Brunner:
«Die Dienhchkeit, die Lebensdienlichkeit,
ist der primäre gottgewollte Zweck der
Wirtschaft.» Emil Brunner, Das Gebot und die
Ordnungen, Zurich 1978 (4 AufL/1932), S.

387; s. bei Arthur Rieh, Wirtschaftsethik Bd.
II. Gütersloh 1990, S. 23. Arthur Rieh spricht
jedoch nicht mehr von «gottgewollt».
4 So der «richtig» verstandene Adam Smith.
5 siehe Helmut Kaiser, Ökologische
Wirtschaftsdemokratie. Wege zu einem lebens-
dienlichen Wirtschaften im Kontext der
Globalisierung, Aachen 2007.
6 München 2009.
1 http://www.format.at/wirtschaft/mternational/
jean-ziegler-kannibahsche-weltornungssS4S23
8 Frankfurt a.M. 2015.
' Felix Ekardt, zeitonline 11 Marz 2015, www.
ze1t.de/w1rtschaft/2015-03/naom1-kle1n-kap1-
talismus-klimawandel.
" Jorgen Randers, 2052. Der neue Bericht an
den Club of Rome 40 Jahre nach «Die Grenzen

des Wachstums», München 2012, S. 417.
" siehe Arthur Rieh, Wirtschaftsethik I:
Grundlagen in theologischer Perspektive,
Gütersloh 1984, S. 190h

"Stephane Hessel, Empört Euch!, Berlin 2011.
" Carl Friedrich von Weizsäcker, Die Zeit
drangt, München / Wien 1986, S 114.
14 Das Ende der Geduld. Carl Friedrich von
Weizsäckers ,Die Zeit drangt' in der Diskussion,

München / Wien 1987.
15 Hans Diefenbacher, Der Teich ist voll.
„Postwachstum" heisst die Herausforderung fur die
Ökonomie des 21. Jahrhunderts, in. Zeitzeichen,

Juni 2015, S. 22-24.
"Vgl. der Umbau zum Biolandbau ab 1990 /
dritte Agrarreform in Kuba mit manchen
objektiven und sichtbaren Problemen.
17 Heiner will es wissen, in. Reportagen, Mai
2015, S. 13.
18 Siehe Peter Ulrich, Zivilisierte Marktwirtschaft.

Eine wirtschaftsethische Orientierung,
Bern 2010, S. 71, 91ft.
" Regula Grunenfelder, Versuch über
Erfahrungen mit gewaltfreier Guerilla-Verbindlich-
keit, in- Neue Wege 5/2015, S. 153.
20 Regula Grunenfelder, a.a.O., S. 154.
" Stephane Hessel, Engagiert Euch!, Berlin
2011.

Helmut Kaiser, geboren

1949 m Stuttgart,
studierte Theologie
und Philosophie in
Tubingen und Bern.
Er arbeitete ab 1984

am Institut fur Sozialethik

des Schweizerischen

Evangelischen
Kirchenbundes. Von

1989 bis 2013 war er

Pfarrer in Spiez und
daneben Titularpro-
fessor mit einem
Lehrauftragfur Sozial-
und Wirtschaftsethik
an der Universität
Zurich.

helmut.kaiser<s>spiez.ch

219


	Von der integrativen zur radikalen Wirtschaftsethik

