
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 109 (2015)

Heft: 6

Artikel: Jenseits von Islamismus und Islamophobie : MuslimInnen in der Roten
Fabrik in Zürich

Autor: Hui, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-632211

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-632211
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Ja, die Welt ist kompliziert. Und das ist
auch gut so.» (Selbstdarstellung des

Konzeptbüros der Roten Fabrik in Zürich).
Wer 2or5 Fragen stellt zu dieser komplizierten

Welt, kommt auch auf den Islam

zu sprechen. Oder besser, wie es die Rote
Fabrik tat: Sie kommt mit Musliminnen
und Muslimen ins Gespräch. Aufgesucht
und eingeladen hat sie insbesondere
Rayelle Niemann, Künstlerin und Kuratorin,

die lange in Ägypten lebte. Religion
war dabei ein eher «zufälliger» Bestandteil,

meint Kyros Kikos vom Konzeptbüro.

Der Roten Fabrik gehe es um eine

gesellschaftliche Diskussion. Um
Demokratie. Um die Frage, aus welchen
Gründen Gruppen ausgeschlossen und
gebrandmarkt werden. Es überrascht
trotzdem: Religion ausgerechnet in der
Roten Fabrik. Islam an einem Ort ungefragt

säkularer Identität, in einem Haus,
das in verschiedenen kulturellen Sparten
die Avantgarde pflegt.

Verschleierte Zwillinge
In der Welt von 2015 macht sich der
Islamismus breit. In Syrien, im Irak und
anderswo. Auch in einigen jugendlichen
Köpfen hierzulande. Und vor allem auch

in unseren Medien, wo der «Islamische
Staat» gerne ohne Anführungszeichen
dargestellt wird. Scheinbar am anderen
Ende des Spektrums steht die
Islamfeindlichkeit. Ulrich Schlüer, Andreas
Thiel, Minarettinitiative, Pegida. Dazu
kommt die weichgespülte Version, die in
der Mitte unserer Gesellschaft
angekommen ist. «Mit dem Islam kommt ein

Wertesystem in die Schweiz, das

teilweise anders ist als das christliche.» So

sagte kürzlich Gottfried Locher, SEK-

Präsident, in der Schweizer Illustrierten.
Und weiter im Brustton der Überzeugung:

«Der Islam kennt keine
Gleichberechtigung von Mann und Frau.» Zur
Gewalt im Namen der Religion verlangt
Locher Haltung von den Muslimen:
«Die Schweizer Muslime müssen klar

sagen, dass diese Gewalt nicht akzeptabel

ist. Wenn nötig halt immer wieder

Matthias Hui

Jenseits von Islamismus
und Islamophobie
Musliminnen in der Roten Fabrik in Zürich

«So viel Meer zwischen uns» - ein tunesisch-schweizerisches

Theaterprojekt war Ausgangspunktfür eine grosse

Veranstaltungsreihe im April / Mai 2015 in der Roten

Fabrik in Zürich. Unter dem Titel «Da, hier, dort -
Gesellschaften im Wandel» fanden auch Debatten zum
muslimischen Alltag in der Schweiz statt. Ein Barometer - weit
über die Zürcher Szene hinaus.

191



Veranstaltungsreihe
«Gesellschaften im
Wandel - Da, Hier,
Dort» in der Roten
Fabrik Zürich im

April / Mai 201s

neu. Sonst wächst bei mir das Gefühl,
dass sich die Muslime gar nicht von dieser

Gewalt distanzieren können.»
Islamismus und Islamophobie scheinen

heute global die beiden extremen
und gegensätzlichen Pole politischer
Positionierung zu sein. Allerdings, so
die deutsche Islamwissenschaftlerin La-

mya Kaddor in der Roten Fabrik: «Sie

bedingen einander.» Beim Islamismus
und der Islamfeindlichkeit handelt es

sich um Zwillinge, die nicht ohne einander

existieren können - und die unter
ihrer jeweiligen Verschleierung sich

zum Verwechseln ähnlich sind. Sie

behaupten beide eine angebliche Einheits¬

doktrin und nicht die Vielfalt des Islam.
Sie distanzieren sich beide weitestmöglich

von linken und liberalen Positionen.
Sie foutieren sich beide um Menschenrechte

und Gleichstellung. Sie kämpfen
beide nicht für soziale Gerechtigkeit,
sondern für die Ehre der eigenen
Community. Und sie sind beide Ausprägungen

der Kräfteverhältnisse nach dem
Ende des Kalten Krieges, zwei moderne
Antworten auf die neoliberale Globalisierung.

Deshalb liegt die Konsequenz
von Lamya Kaddor auf der Hand: «Isla¬

mismus und Islamfeindlichkeit müssen

zusammen bekämpft werden.»

Mitbürgerinnen im Lehrerzimmer
Jenseits von Islamismus und Islamfeindlichkeit

liegt das Wesentliche, auch in
der Schweiz. Die enorme Vielfalt der

400 000 Menschen mit muslimischem
Hintergrund zum Beispiel. Aufdem
Podium «Was brennt uns unter den
Nägeln?» kamen in der Roten Fabrik solche
Zürcherlnnen zu Wort. Damit wurde
die Forderung, die den gemeinsamen
Nenner des Podiums bildete, unmittelbar

eingelöst: Die Diskussion in der
Schweiz soll endlich mit muslimischen
Frauen und Männern und nicht über sie

geführt werden. Einzelne gingen gleich
einen Schritt weiter: Nicht lediglich die
Diskussion über den Islam soll mit
Musliminnen geführt werden, sondern alle
aktuellen Debatten - über Gentechnologie

oder über die Fanszenen im Fussball
oder Ganz einfach, weil die
muslimischen Männer und Frauen Mitbewohnerinnen

und Mitbürgerinnen der
Schweiz sind.

In Medienhäusern und in Lehrerzimmern

sollen Musliminnen nicht mehr
isolierte Exotinnen sein, forderte die
Berufsschullehrerin und Politologin De-

myet Aysal: «Es braucht sie dort in grösserer

Zahl, damit sie ihre Leserschaft
oder die Zusammensetzung ihrer Schüler

widerspiegeln.» Unterschiedliche
Erfahrungshintergründe und vielfältige
Perspektiven gehören in Zeitungsredaktionen

und in Schulen, in Verwaltung
und Vereinsleitungen, zur Polizei und
an die Uni. Wie dies in der Notfallseelsorge

bereits funktioniert, schilderte der
Imam und Islamwissenschafter Muris
Begovic. Ähnliches berichtete der
Sozialarbeiter Agron Ibraj aus der offenen

Jugendarbeit. Sie alle widersetzen sich

einer gegenläufigen Tendenz, die ihnen
Sorgen bereitet: Menschen, die sich in
ihre muslimische Kindergärten, Pfadi
und Moscheen zurückziehen und nur
noch in diesen Milieus anzutreffen sind.

192



Sie werden, frei nach Max Frisch, zu
andorranischen Musliminnen: «Plötzlich
bist du so, wie sie sagen.»

Keine Einigkeit vorspielen
Die Gespräche in der Roten Fabrik
machen deutlich: Es darf kein Zurück hinter

feministische Religions- und
Gesellschaftskritikgeben. Keine interreligiösen
Verbrüderungen, welche Frauen
instrumentalisieren, keine kulturalistischen

Abgrenzungen, keine Essentialisierungen -
«der Islam kennt keine Gleichberechtigung»

(Gottfried Locher). Heterogenität
ist gefragt - Vielfalt und Kontroverse

- anstatt sozialer Konstrukte. Entsprechend

spannend war die Runde «Muslimische

Perspektiven» mit deutschsprachigen

muslimischen Feministinnen
unterschiedlichen Alters und unterschiedlicher

Couleur. Die Zürcher Islamwis-
senschaftlerin Rifa'at Lenzin zerlegte
den vorherrschenden Genderdiskurs im
Westen, der immer noch stark durchsetzt

ist von kolonialistischen,
orientalistischen Bildern. Es heisst dann gerne,
auch unter Linken: Die muslimischen
Frauen sind noch ein wenig mehr
unterdrückt als andere, das Patriarchat im
Islam wesenhaft noch ein weniger brutaler
als anderswo.

Am Anfang stehe immer die
Herrschaft über den Körper und über das

Verhalten der Frau, sagte die Politologin
Elham Manea in der Analyse der Entstehung

islamistischer Bewegungen.
Fundamentalismus ist immer auch gegen
Frauen gerichtet. Dabei, so Lenzin, sind
selbstverständlich auch Männerrollen
und Maskulinität im Islam nicht statisch
und durch den Koran fixiert, sondern
gesellschaftlich konstruiert und damit
vielfältig und wandelbar - wie
Männlichkeiten überall. Die Gesprächsleiterin
Amira Hafner-AI Jabaji betonte, dass es

höchste Zeit sei, den Genderdiskurs zum
Islam - zu Hundert Prozent auf Frauen
fixiert - nicht mehr durch Aussensichten
dominieren zu lassen. Sie plädierte für
mehr Mut zu Kontroversen und Plura¬

lismus, für die Überwindung der eigenen

Angst, dass Musliminnen unter die
Räder kommen, wenn sie nicht «Einigkeit

vorspielen».
«Wieso sollten wir uns als muslimische

Frauen überdurchschnittlich
outen, einmischen und kämpfen müssen»,
fragte in der Roten Fabrik die
Chemiestudentin Merjema Adilovic, die sich
in feministischen und Antidiskriminie-
rungs-Zusammenhängen engagiert. Alle
sollen gemeinsam für Grundrechte
einstehen. Alle sollen Zivilcourage zeigen.
Musliminnen sollen nicht ständig
Anwältinnen in eigener Sache sein müssen:
«Wollen wir, dass wir nicht diskriminert
werden, oder wollen wir, dass keine
verletzliche Gruppe Diskriminierung
erfährt?» Der rote Faden, der sich durch
die Fabrik in Zürich zog, war jener der
Universalität der Menschenrechte, der
Normativität der Grundrechte.

Theologie in paradoxer Lage
Der Gesprächsleiter und Journalist
Andreas Zumach fragte nach einer gemeinsamen

politischen Strategie gegen die
systematischen Hetzkampagnen der SVP
seit 25 Jahren. Heute werden Musliminnen

zu Objekten der Fremdenfeindlichkeit

gemacht; diese kennt in der
Schweiz aber eine sehr lange Traditionslinie

und wechselnde Zielgruppen. Bei
der Minarettinitiative, die in den
Diskussionen mehrfach als noch nicht
verarbeitetes politisches «Desaster»
angesprochen wurde, hat auch die Linke
versagt. Sie trug durch Nichteinmischung,

durch gutgemeinte Toleranzappelle

und gleichzeitig diffuses
Verständnis für die Angst vor dem Islam
dazu bei, dass letztlich über den Islam
und nicht über Grundrechte abgestimmt
wurde. Einen Kontrapunkt setzte
damals übrigens die Rote Fabrik, die ihren
Fabrikschornstein in ein Minarett
verwandelte.

Die Medien, nicht nur in der Verbreitung

von Stereotypen, sondern auch in
der Darstellung «guter» Musliminnen,

193



waren damals für die Schräglage
mitverantwortlich. Der Winterthurer
Professor für Journalistik Vinzenz Wyss
zeigte auf, wie die Thematisierung des

Islams in den letzten Jahren medial
«überdominant» werden konnte und
dabei oft in negativen Erzählmustern
auftritt. Ein Grund dafür ist die
Überforderung der Journalistinnen im
ökonomisierten Medienbetrieb, wenn sie,

selber religiös uninformiert und
politisch nicht vorurteilsfrei, die Gesellschaft

informieren sollen.
Kommt man im öffentlichen Diskurs

in der säkularen Gesellschaft nicht um
die Religion herum? Und braucht es dazu

Theologie? Die Lage ist paradox, das

wurde in der Roten Fabrik deutlich. Der
Berliner Antisemitismusforscher Wolfgang

Benz betonte, wie gerade religiöse
Vorbehalte seltsamerweise in säkularisierten

Gesellschaften wieder mit grossem

Ernst vorgetragen werden. Sehr
deutlich und aufschlussreich sind für
ihn Parallelen zwischen der theologisch
untermauerten Judenfeindlichkeit mit
einem Schwerpunkt im 19. Jahrhundert
und der gegenwärtigen Islamfeindlichkeit.

Jahrhundertealte Muster der
Stigmatisierung der Anderen bleiben
wirkmächtig. Die «frechste Usurpation» ist
für Benz die Ausgrenzung der Musliminnen

aus den sogenannt «christlich-jüdischen

Werten des Abendlandes».
Gerade die fremdenfeindliche Rechte
kaschiert mithilfe des neuen Feindbildes
ihre antisemitischen Traditionen.

Kritik der Religion
Für Elham Manea ist ein theologischer
Diskurs - hier scheint das scheinbar
Paradoxe erneut auf - gerade dafür wichtig,

dass sich Menschen nicht mehr auf
eine simple und fundamentalistische
religiöse Identität reduzieren lassen. La-

mya Kaddor will mit der Vermittlung
eines nichtautoritären Gottesbildes im
Religionsunterricht dazu beitragen, dass

Islamisten ein weniger leichtes Spiel
haben. Theologien, die auf schwarzer Pä¬

dagogik aufbauen und Autoritäten wie
den eigenen Vater oder die Imame in der
Moschee religiös verkleistern, sind für
Jugendliche brandgefährlich. Allerdings
ist für Kaddor nicht die Theologie der
Grund für das Abgleiten in den
militanten Islam, sondern eine autoritäre
Religion bietet dazu lediglich den
ideologischen Rahmen. Die Radikalisierung
hat vielmehr mit dem frustrierenden
Alltag in unserer Gesellschaft und den
Familien hier in Europa zu tun, mit der
Sehnsucht nach einer Erfahrung von
Wertschätzung und Bedeutung des eigenen

Lebens. Auch Rifa'at Lenzin betonte,
dass viele Musliminnen sich davor
hüten, die religiösen Quellen eigenständig
weiterzudenken, den sicheren Boden zu
verlassen. Noch gibt es wenig seriöses

Ringen um theologische Positionen, das

Personal fehlt. Einen Beitrag dazu
erhofft man sich vom neuen Zentrum für
Islam und Gesellschaft an der Universität

Fribourg.
Der Einbezug der Theologie in den

gesellschaftlichen Diskurs bedeutet aber
nicht blosse Wissensvermittlung. Spannend

wird es, wenn die Religion nicht
nur kritisch durchleuchtet wird,
sondern umgekehrt auch Beiträge leistet zur
Kritik der herrschenden gesellschaftlichen

Verhältnisse. Die Debatte über
«ethisches/islamisches Wirtschaften» in
der Roten Fabrik war Illustration dazu.
Ökonomen aus unterschiedlichen
Kontexten machten einander und dem
Publikum deutlich, dass die Ansätze noch
viel stärker zusammengedacht werden
müssen. Eigentlich ist die Alternative
Bank Schweiz schariakonform, meinte
ihr Berater Christian Arnsperger. «So

stelle ich mir mögliche Aufklärung in
den unterschiedlichen Richtungen vor»,
meinte Rayelle Niemann, welche den
Anstoss zum ganzen Zyklus gab und eine

enorme Vernetzungsarbeit leistete.
Gerade die Ökonomierunde vermochte
ihrer Meinung nach gemeinsame
Perspektiven zur Veränderung der Gesellschaft

aufzuzeigen. «Der Islam ist per

194



Definition eine antikapitalistische
Religion.» So äusserte sich auch der bekannte

Genfer Vordenker eines europäischen
Islam Tariq Ramadan. Er schloss die

Veranstaltungsreihe vor einem sehr
gemischten Publikum ab.

Raus aus den Gärten
Ramadan stellt die aktuellen Fragestellungen

vom Kopf auf die Füsse.
Musliminnen in Europa - oft nicht in zweiter,

sondern in dritter oder vierter
Generation hier - hätten sich nicht zu
fragen, «wie werde ich als Muslim
akzeptiert?», sondern: «Was trage ich als

Europäer, als Schweizer zu dieser Gesellschaft

bei?». Ramadan bezeichnet diese

Haltung als post-integrativ. Freiheit,
Gleichheit, Menschenwürde sind
europäische und zugleich auch muslimische
Werte. In der Frage etwa der Meinungs-
äusserungsfreiheit stehen nicht
muslimische Werte aufgeklärten gegenüber.
Sondern es geht um eine notwendige
europäische Debatte unter Bürgerinnen
um - nicht absolute - Grundwerte und
Grundrechte. Gerade weil Musliminnen
off auf ihre Herkunft reduziert werden,
sind sie in der Lage, ihre Mitbürgerinnen
herauszufordern: «Verwechselt eure
Nationalität nicht mit Identität!» Die Mehrheit

der Musliminnen schweigt in den

Augen Ramadans viel zu stark. Musliminnen

sollten innerhalb ihrer Gemeinschaft

eine klare, auch religiös begründete,

Haltung gegen Gewalt und Terrorismus

einnehmen und - auch angesichts
der vom Nahen Osten überschwappenden

Konflikte - sehr dringlich eine

Dialogkultur entwickeln. Sie sollten in der
Gesellschaft mit anderen zusammen
kämpfen gegen die erstarkende politische

Rechte. «Als Europäerinnen sagen
wir gemeinsam Nein, wenn sozioökono-
mische Konflikte auf Ethnien, Kulturen
und Religionen zurückgeführt werden.»
Politische Probleme von Ungleichheit,
Arbeitslosigkeit, schlechten Chancen im
Bildungssystem, Segregation oder
Rassismus müssten politisch gelöst werden.

Für die Initiatorin Rayelle Niemann
war die Erfahrung spannend, dass viele
muslimische Beteiligte den zuvor
unbekannten Veranstaltungsort sehr schätzten.

Sie entdeckten dabei zum Teil, dass

in einem solchen Kontext Gespräche
möglich sind, ohne sich ständig zuerst
rechtfertigen zu müssen: Diskussionen,
die gemeinsame Perspektiven von Gruppen

in unserer Gesellschaft aufzeigen,
die sich wenig kennen.

Aktionsbündnisse, Begegnungsangebote

und Gesprächsplattformen müssen

raus aus ihren bisherigen interreligiösen

und akademischen Gärten. •

195


	Jenseits von Islamismus und Islamophobie : MuslimInnen in der Roten Fabrik in Zürich

