Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 109 (2015)

Heft: 6

Artikel: Jenseits von Islamismus und Islamophobie : Musliminnen in der Roten
Fabrik in Zurich

Autor: Hui, Matthias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-632211

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-632211
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Ja, die Welt ist kompliziert. Und das ist
auch gut so.» (Selbstdarstellung des Kon-
zeptbiiros der Roten Fabrik in Ziirich).
Wer 2015 Fragen stellt zu dieser kompli-
zierten Welt, kommt auch auf den Islam
zu sprechen. Oder besser, wie es die Rote
Fabrik tat: Sie kommt mit Musliminnen
und Muslimen ins Gespréch. Aufgesucht
und eingeladen hat sie insbesondere Ra-
yelle Niemann, Kiinstlerin und Kurato-
rin, die lange in Agypten lebte. Religion
war dabei ein eher «zufilliger» Bestand-
teil, meint Kyros Kikos vom Konzept-
biiro. Der Roten Fabrik gehe es um eine
gesellschaftliche Diskussion. Um De-
mokratie. Um die Frage, aus welchen
Griinden Gruppen ausgeschlossen und
gebrandmarkt werden. Es iiberrascht
trotzdem: Religion ausgerechnet in der
Roten Fabrik. Islam an einem Ort unge-
fragt sikularer Identitit, in einem Haus,
das in verschiedenen kulturellen Sparten
die Avantgarde pflegt.

Verschleierte Zwillinge

In der Welt von 2015 macht sich der Is-
lamismus breit. In Syrien, im Irak und
anderswo. Auch in einigen jugendlichen
Koépfen hierzulande. Und vor allem auch
in unseren Medien, wo der «Islamische
Staat» gerne ohne Anfithrungszeichen
dargestellt wird. Scheinbar am anderen
Ende des Spektrums steht die Islam-
feindlichkeit. Ulrich Schliler, Andreas
Thiel, Minarettinitiative, Pegida. Dazu
kommt die weichgespiilte Version, die in
der Mitte unserer Gesellschaft ange-
kommen ist. «Mit dem Islam kommt ein
Wertesystem in die Schweiz, das teil-
weise anders ist als das christliche.» So
sagte kiirzlich Gottfried Locher, SEK-
Prisident, in der Schweizer Illustrierten.
Und weiter im Brustton der Uberzeu-
gung: «Der Islam kennt keine Gleichbe-
rechtigung von Mann und Frau.» Zur
Gewalt im Namen der Religion verlangt
Locher Haltung von den Muslimen:
«Die Schweizer Muslime miissen klar
sagen, dass diese Gewalt nicht akzepta-
bel ist. Wenn noétig halt immer wieder

Matthias Hui

Jenseits von Islamismus
und Islamophobie

MuslimInnen in der Roten Fabrik in Ziirich

«So viel Meer zwischen uns» — ein tunesisch-schweizeri-
sches Theaterprojekt war Ausgangspunkt fiir eine grosse
Veranstaltungsreihe im April / Mai 2015 in der Roten
Fabrik in Ziirich. Unter dem Titel «Da, hier, dort — Gesell-
schaften im Wandel» fanden auch Debatten zum musli-
mischen Alltag in der Schweiz statt. Ein Barometer — weit
iiber die Ziircher Szene hinaus.

191



Veranstaltungsreihe
«Gesellschaften im
Wandel - Da, Hier,
Dort» in der Roten
Fabrik Ziirich im
April / Mai 2015

neu. Sonst wichst bei mir das Gefiihl,
dass sich die Muslime gar nicht von die-
ser Gewalt distanzieren kénnen.»
Islamismus und Islamophobie schei-
nen heute global die beiden extremen
und gegensitzlichen Pole politischer
Positionierung zu sein. Allerdings, so
die deutsche Islamwissenschaftlerin La-
mya Kaddor in der Roten Fabrik: «Sie
bedingen einander.» Beim Islamismus
und der Islamfeindlichkeit handelt es
sich um Zwillinge, die nicht ohne einan-
der existieren konnen - und die unter
ihrer jeweiligen Verschleierung sich
zum Verwechseln dhnlich sind. Sie be-
haupten beide eine angebliche Einheits-

—

7%
q »
S
e
i

w

B I B

w

TR

@

o

~

¢

f,-_
&
|
=
-
—
-
—3
—
—

pmoa 1=
Yy o .

N

doktrin und nicht die Vielfalt des Islam.
Sie distanzieren sich beide weitestmog-
lich von linken und liberalen Positionen.
Sie foutieren sich beide um Menschen-
rechte und Gleichstellung. Sie kimpfen
beide nicht fiir soziale Gerechtigkeit,
sondern fiir die Ehre der eigenen Com-
munity. Und sie sind beide Auspra-
gungen der Krifteverhaltnisse nach dem
Ende des Kalten Krieges, zwei moderne
Antworten auf die neoliberale Globali-
sierung. Deshalb liegt die Konsequenz
von Lamya Kaddor auf der Hand: «Isla-

mismus und Islamfeindlichkeit miissen
zusammen bekdampft werden.»

Mitbiirgerinnen im Lehrerzimmer
Jenseits von Islamismus und Islamfeind-
lichkeit liegt das Wesentliche, auch in
der Schweiz. Die enorme Vielfalt der
400 000 Menschen mit muslimischem
Hintergrund zum Beispiel. Auf dem Po-
dium «Was brennt uns unter den Ni-
geln?» kamen in der Roten Fabrik solche
ZircherInnen zu Wort. Damit wurde
die Forderung, die den gemeinsamen
Nenner des Podiums bildete, unmittel-
bar eingelost: Die Diskussion in der
Schweiz soll endlich mit muslimischen
Frauen und Ménnern und nicht Giber sie
gefiihrt werden. Einzelne gingen gleich
einen Schritt weiter: Nicht lediglich die
Diskussion iiber den Islam soll mit Mus-
limInnen gefithrt werden, sondern alle
aktuellen Debatten - {iber Gentechnolo-
gie oder iiber die Fanszenen im Fussball
oder ... Ganz einfach, weil die musli-
mischen Ménner und Frauen Mitbewoh-
nerlnnen und Mitbiirgerlnnen der
Schweiz sind.

In Medienhdusern und in Lehrerzim-
mern sollen MuslimInnen nicht mehr
isolierte ExotInnen sein, forderte die Be-
rufsschullehrerin und Politologin De-
myet Aysal: «Es braucht sie dort in gros-
serer Zahl, damit sie ihre Leserschaft
oder die Zusammensetzung ihrer Schii-
ler widerspiegeln.» Unterschiedliche Er-
fahrungshintergriinde und vielfiltige
Perspektiven gehoren in Zeitungsredak-
tionen und in Schulen, in Verwaltung
und Vereinsleitungen, zur Polizei und
an die Uni. Wie dies in der Notfallseel-
sorge bereits funktioniert, schilderte der
Imam und Islamwissenschafter Muris
Begovic. Ahnliches berichtete der Sozi-
alarbeiter Agron Ibraj aus der offenen
Jugendarbeit. Sie alle widersetzen sich
einer gegenlaufigen Tendenz, die ihnen
Sorgen bereitet: Menschen, die sich in
ihre muslimische Kindergirten, Pfadi
und Moscheen zuriickziehen und nur
noch in diesen Milieus anzutreffen sind.

192



Sie werden, frei nach Max Frisch, zu an-
dorranischen MuslimInnen: «Plotzlich
bist du so, wie sie sagen.»

Keine Einigkeit vorspielen

Die Gesprache in der Roten Fabrik ma-
chen deutlich: Es darf kein Zuriick hin-
ter feministische Religions- und Gesell-
schaftskritikgeben. Keineinterreligitsen
Verbriiderungen, welche Frauen instru-
mentalisieren, keine kulturalistischen Ab-
grenzungen, keine Essentialisierungen —
«der Islam kennt keine Gleichberechti-
gung» (Gottfried Locher). Heterogenitt
ist gefragt - Vielfalt und Kontroverse
- anstatt sozialer Konstrukte. Entspre-
chend spannend war die Runde «Musli-
mische Perspektiven» mit deutschspra-
chigen muslimischen Feministinnen un-
terschiedlichen Alters und unterschied-
licher Couleur. Die Ziircher Islamwis-
senschaftlerin Rifaat Lenzin zerlegte
den vorherrschenden Genderdiskurs im
Westen, der immer noch stark durch-
setzt ist von kolonialistischen, orienta-
listischen Bildern. Es heisst dann gerne,
auch unter Linken: Die muslimischen
Frauen sind noch ein wenig mehr unter-
driickt als andere, das Patriarchat im Is-
lam wesenhaft noch ein weniger brutaler
als anderswo.

Am Anfang stehe immer die Herr-
schaft iiber den Korper und iiber das
Verhalten der Frau, sagte die Politologin
Elham Manea in der Analyse der Entste-
hung islamistischer Bewegungen. Fun-
damentalismus ist immer auch gegen
Frauen gerichtet. Dabei, so Lenzin, sind
selbstverstindlich auch Mannerrollen
und Maskulinitit im Islam nicht statisch
und durch den Koran fixiert, sondern
gesellschaftlich konstruiert und damit
vielfaltig und wandelbar - wie Minn-
lichkeiten tiberall. Die Gesprachsleiterin
Amira Hafner-Al Jabaji betonte, dass es
hochste Zeit sei, den Genderdiskurs zum
Islam - zu Hundert Prozent auf Frauen
fixiert — nicht mehr durch Aussensichten
dominieren zu lassen. Sie pladierte fiir
mehr Mut zu Kontroversen und Plura-

lismus, fiir die Uberwindung der eige-
nen Angst, dass MuslimInnen unter die
Rédder kommen, wenn sie nicht «Einig-
keit vorspielen».

«Wieso sollten wir uns als muslimi-
sche Frauen iberdurchschnittlich ou-
ten, einmischen und kimpfen miissen»,
fragte in der Roten Fabrik die Chemie-
studentin Merjema Adilovic, die sich
in feministischen und Antidiskriminie-
rungs-Zusammenhangen engagiert. Alle
sollen gemeinsam fiir Grundrechte ein-
stehen. Alle sollen Zivilcourage zeigen.
MuslimInnen sollen nicht stindig An-
wiltInnen in eigener Sache sein miissen:
«Wollen wir, dass wir nicht diskriminert
werden, oder wollen wir, dass keine ver-
letzliche Gruppe Diskriminierung er-
fahrt?» Der rote Faden, der sich durch
die Fabrik in Ziirich zog, war jener der
Universalitdit der Menschenrechte, der
Normativitit der Grundrechte.

Theologie in paradoxer Lage
Der Gesprichsleiter und Journalist An-
dreas Zumach fragte nach einer gemein-
samen politischen Strategie gegen die sy-
stematischen Hetzkampagnen der SVP
seit 25 Jahren. Heute werden Muslim-
Innen zu Objekten der Fremdenfeind-
lichkeit gemacht; diese kennt in der
Schweiz aber eine sehr lange Traditions-
linie und wechselnde Zielgruppen. Bei
der Minarettinitiative, die in den Dis-
kussionen mehrfach als noch nicht ver-
arbeitetes politisches «Desaster» ange-
sprochen wurde, hat auch die Linke
versagt. Sie trug durch Nichteinmi-
schung, durch gutgemeinte Toleranz-
appelle und gleichzeitig diffuses Ver-
stindnis fiir die Angst vor dem Islam
dazu bei, dass letztlich tiber den Islam
und nicht tiber Grundrechte abgestimmt
wurde. Einen Kontrapunkt setzte da-
mals iibrigens die Rote Fabrik, die ihren
Fabrikschornstein in ein Minarett ver-
wandelte.

Die Medien, nicht nur in der Verbrei-
tung von Stereotypen, sondern auch in
der Darstellung «guter» MuslimInnen,

193



waren damals fiir die Schriglage mit-
verantwortlich. Der Winterthurer Pro-
fessor fiir Journalistik Vinzenz Wyss
zeigte auf, wie die Thematisierung des
Islams in den letzten Jahren medial
«iilberdominant» werden konnte und
dabei oft in negativen Erzihlmustern
auftritt. Ein Grund dafiir ist die Uber-
forderung der JournalistInnen im 6ko-
nomisierten Medienbetrieb, wenn sie,
selber religios uninformiert und poli-
tisch nicht vorurteilsfrei, die Gesell-
schaft informieren sollen.

Kommt man im 6ffentlichen Diskurs
in der siakularen Gesellschaft nicht um
die Religion herum? Und braucht es da-
zu Theologie? Die Lage ist paradox, das
wurde in der Roten Fabrik deutlich. Der
Berliner Antisemitismusforscher Wolf-
gang Benz betonte, wie gerade religiose
Vorbehalte seltsamerweise in sdkulari-
sierten Gesellschaften wieder mit gros-
sem Ernst vorgetragen werden. Sehr
deutlich und aufschlussreich sind fiir
ihn Parallelen zwischen der theologisch
untermauerten Judenfeindlichkeit mit
einem Schwerpunkt im 19. Jahrhundert
und der gegenwirtigen Islamfeindlich-
keit. Jahrhundertealte Muster der Stig-
matisierung der Anderen bleiben wirk-
machtig. Die «frechste Usurpation» ist
fir Benz die Ausgrenzung der Muslim-
Innen aus den sogenannt «christlich-jii-
dischen Werten des Abendlandes». Ge-
rade die fremdenfeindliche Rechte ka-
schiert mithilfe des neuen Feindbildes
ihre antisemitischen Traditionen.

Kritik der Religion

Fiir Elham Manea ist ein theologischer
Diskurs - hier scheint das scheinbar Pa-
radoxe erneut auf — gerade dafiir wich-
tig, dass sich Menschen nicht mehr auf
eine simple und fundamentalistische re-
ligiose Identitdt reduzieren lassen. La-
mya Kaddor will mit der Vermittlung
eines nichtautoritiren Gottesbildes im
Religionsunterricht dazu beitragen, dass
Islamisten ein weniger leichtes Spiel ha-
ben. Theologien, die auf schwarzer Pi-

dagogik aufbauen und Autorititen wie
den eigenen Vater oder die Imame in der
Moschee religios verkleistern, sind fiir
Jugendliche brandgefahrlich. Allerdings
ist fir Kaddor nicht die Theologie der
Grund fiir das Abgleiten in den mili-
tanten Islam, sondern eine autoritire
Religion bietet dazu lediglich den ideo-
logischen Rahmen. Die Radikalisierung
hat vielmehr mit dem frustrierenden
Alltag in unserer Gesellschaft und den
Familien hier in Europa zu tun, mit der
Sehnsucht nach einer Erfahrung von
Wertschitzung und Bedeutung des eige-
nen Lebens. Auch Rifaat Lenzin betonte,
dass viele MuslimInnen sich davor hii-
ten, die religiosen Quellen eigenstandig
weiterzudenken, den sicheren Boden zu
verlassen. Noch gibt es wenig serioses
Ringen um theologische Positionen, das
Personal fehlt. Einen Beitrag dazu er-
hofft man sich vom neuen Zentrum fir
Islam und Gesellschaft an der Universi-
tat Fribourg.

Der Einbezug der Theologie in den
gesellschaftlichen Diskurs bedeutet aber
nicht blosse Wissensvermittlung. Span-
nend wird es, wenn die Religion nicht
nur kritisch durchleuchtet wird, son-
dern umgekehrt auch Beitrage leistet zur
Kritik der herrschenden gesellschaft-
lichen Verhiltnisse. Die Debatte iiber
«ethisches/islamisches Wirtschaften» in
der Roten Fabrik war Illustration dazu.
Okonomen aus unterschiedlichen Kon-
texten machten einander und dem Pu-
blikum deutlich, dass die Ansdtze noch
viel stirker zusammengedacht werden
miissen. Eigentlich ist die Alternative
Bank Schweiz schariakonform, meinte
ihr Berater Christian Arnsperger. «So
stelle ich mir mogliche Aufklarung in
den unterschiedlichen Richtungen vor»,
meinte Rayelle Niemann, welche den
Anstoss zum ganzen Zyklus gab und ei-
ne enorme Vernetzungsarbeit leistete.
Gerade die Okonomierunde vermochte
ihrer Meinung nach gemeinsame Per-
spektiven zur Verdnderung der Gesell-
schaft aufzuzeigen. «Der Islam ist per

194



Definition eine antikapitalistische Reli-
gion.» So dusserte sich auch der bekann-
te Genfer Vordenker eines europiischen
Islam Tariq Ramadan. Er schloss die
Veranstaltungsreihe vor einem sehr ge-
mischten Publikum ab.

Raus aus den Gérten

Ramadan stellt die aktuellen Fragestel-
lungen vom Kopf auf die Fiisse. Mus-
limInnen in Europa - oft nicht in zwei-
ter, sondern in dritter oder vierter
Generation hier - hitten sich nicht zu
fragen, «wie werde ich als Muslim ak-
zeptiert?», sondern: «Was trage ich als
Europier, als Schweizer zu dieser Gesell-
schaft bei?». Ramadan bezeichnet diese
Haltung als post-integrativ. Freiheit,
Gleichheit, Menschenwiirde sind euro-
paische und zugleich auch muslimische
Werte. In der Frage etwa der Meinungs-
dusserungsfreiheit stehen nicht musli-
mische Werte aufgeklarten gegeniiber.
Sondern es geht um eine notwendige eu-
ropdische Debatte unter BiirgerInnen
um - nicht absolute - Grundwerte und
Grundrechte. Gerade weil MuslimInnen
oft auf ihre Herkunft reduziert werden,
sind sie in der Lage, ihre MitbiirgerInnen
herauszufordern: «Verwechselt eure Na-
tionalitdt nicht mit Identitét!» Die Mehr-
heit der MuslimInnen schweigt in den
Augen Ramadans viel zu stark. Muslim-
Innen sollten innerhalb ihrer Gemein-
schaft eine klare, auch religios begriinde-
te, Haltung gegen Gewalt und Terroris-
mus einnehmen und - auch angesichts
der vom Nahen Osten tiberschwappen-
den Konflikte — sehr dringlich eine Dia-
logkultur entwickeln. Sie sollten in der
Gesellschaft mit anderen zusammen
kimpfen gegen die erstarkende politi-
sche Rechte. «Als EuropderInnen sagen
wir gemeinsam Nein, wenn soziodkono-
mische Konflikte auf Ethnien, Kulturen
und Religionen zuriickgefiihrt werden.»
Politische Probleme von Ungleichheit,
Arbeitslosigkeit, schlechten Chancen im
Bildungssystem, Segregation oder Ras-
sismus miissten politisch gelost werden.

Fir die Initiatorin Rayelle Niemann
war die Erfahrung spannend, dass viele
muslimische Beteiligte den zuvor unbe-
kannten Veranstaltungsort sehr schitz-
ten. Sie entdeckten dabei zum Teil, dass
in einem solchen Kontext Gespriache
moglich sind, ohne sich stindig zuerst
rechtfertigen zu miissen: Diskussionen,
die gemeinsame Perspektiven von Grup-
pen in unserer Gesellschaft aufzeigen,
die sich wenig kennen.

Aktionsbiindnisse, Begegnungsange-
bote und Gesprachsplattformen miissen
raus aus ihren bisherigen interreligio-
sen und akademischen Girten. °

195



	Jenseits von Islamismus und Islamophobie : MuslimInnen in der Roten Fabrik in Zürich

