
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 109 (2015)

Heft: 6

Artikel: Desgleichen sein : Solidarität und Nächstenliebe : Menschenrechte und
Menschenwürde in unserer Gesellschaft

Autor: Aus der Au, Christina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-632206

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-632206
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Solidarität und Nächstenliebe gehören
selbstverständlich zu einer christlichen
Ethik - ja, sie werden sogar oft als deren

Grundlage angesehen. Wie man mit
dem Nächsten umgeht, wird in den

Evangelien an zentraler Stelle als Kriterium

des christlichen Glaubens und
Lebens angeführt. So sagt Jesus im
Matthäus-Evangelium: «Also: Wie immer ihr
wollt, dass die Leute mit euch umgehen,
so geht auch mit ihnen um! Denn darin
besteht das Gesetz und die Propheten.»
(Mt 7, 12) Oder auch: «Du sollst den

Herrn, deinen Gott, lieben mit deinem

ganzen Herzen und mit deiner ganzen
Seele und mit deinem ganzen Verstand.
Dies ist das höchste und erste Gebot.
Das zweite aber ist ihm gleich: Du sollst
deinen Nächsten lieben wie dich selbst.

An diesen beiden Geboten hängt das

ganze Gesetz und die Propheten.» (Mt
22, 37-40).

Die beiden Stellen sagen allerdings
mitnichten dasselbe aus. Die erste ist als

«Goldene Regel» bekannt und spielt in
allen Weltreligionen eine Rolle.1 Hier
geht es darum, den Anderen als «wie-
Ich» zu behandeln, während das Gebot
der Nächstenliebe uns anweist, den
Nächsten wie mich zu lieben - auch

wenn dieser eventuell andere Vorlieben
und Bedürfnisse haben könnte als ich.

Noch weiter geht Jesus an einem dritten

Ort, im Gebot der Feindesliebe: «Ich
aber sage euch: Liebt eure Femde und
betet für die, die euch verfolgen.
Denn wenn ihr die liebt, die euch heben,
welchen Lohn könnt ihr da erwarten?»

(Mt 5, 44ff) Den Anderen lieben ohne

Anknüpfungspunkt, nicht einmal dessen

Bedürftigkeit, die uns zu Mitleid
bewegen könnte. Das ist nicht mehr
Nächstenliebe, sondern Fernstenliebe, wie sie

Friedrich Nietzsche einfordert.
Die beiden ersten Gebote betrachten

den Anderen als den Nächsten, der zu
lieben ist, so wie es die Evangelischen
Frauen Schweiz formuliert haben:
«Nächsten-Liebe sieht in jedem
Menschen einen Nächsten, den sie lieben

Christina Aus der Au

Desgleichen sein
Solidarität und Nächstenliebe - Menschenrechte und
Menschenwürde in unserer Gesellschaft

Otto Dix (1891-196$)
Strasse, Radierung, 1920,
Staatl. Graphische

Sammlung München

165



Der Text ist die über
arbeitete Fassung eines

Referats, das an der

Delegiertenversamm
lung der Evangelischen
Frauen Schweiz vom

9 5 2015 gehalten
wurde

kann». Das Urbild dieser Nächstenliebe
ist der barmherzige Samariter. Er lasst
sich vom Verwundeten am Strassenrand
anrühren und tut, was hier zu tun ist (Lk
10, 25-37) Die Neurowissenschaftlerinnen

haben den Ort im Gehirn gefunden,
der eine solche Tat nicht nur möglich,
sondern sogar wahrscheinlich macht.
Die so genannten Spiegelneuronen sind
dann aktiv, wenn wir einem anderen
Lebewesen bei bestimmten Handlungen
zuschauen; sie bewirken, dass wir dessen

Empfindungen buchstäblich am
eigenen Leibe mitfühlen.2 Wenn nun unser

Gegenuber in die Schale mit den
Erdnusschen greift, gähnt oder weint, so

spiegeln unsere Neuronen sozusagen die
Innenseite dieses Verhaltens in unserem
Gehirn und ermöglichen es uns, dessen

Motivation nachzuvollziehen. Und
gegebenenfalls darauf zu reagieren, wenn
wir merken, dass diese Wunden auch
wirklich weh tun.

Die Goldene Regel wird damit
sozusagen neurowissenschaftlich bestätigt
Wenn der Andere via meine Spiegel-
neuronen mich selber wird, dann weiss
ich, was ich zu tun habe Der Samariter
sah und es jammerte ihn. Seine Spie-
gelneuronen haben auf das Leiden des

Anderen reagiert, und das bewegt ihn
zum Handeln

Nun sind wir allerdings zumindest in
der Schweiz in der privilegierten Situation,

dass bei uns selten Verwundete in
den Strassen liegen. Und auch dort, wo
uns Not in der Gestalt von jungen
Drogenabhängigen oder alterer Obdachloser

direkt anrührt, können wir uns
trösten mit dem Wissen, dass bei uns der
Staat die Rolle des barmherzigen Samariters

übernommen hat. Institutionen
wie die AHV, die Arbeitslosenversicherung,

die IV, die Suva, das Sozialamt, die
Krankenkassen und die Pensionskassen

sorgen (zumindest rein finanziell) dafür,
dass hier niemand um seine Existenz
bangen muss Der Staat und staatlich
geregelte Institutionen greifen ein, bevor
die Not lebensgefahrlich wird Und so ist

sie uns in dieser blutigen Form, wie sie
dem Samariter begegnet ist, aus den Augen

genommen.
Oder etwa nicht?
Fernsehen, Zeitungen, Internet, bringen

uns tagtäglich neue Bilder von
Bedürftigen, von Menschen, die ihr Leben
riskieren fur ein lebenswertes Leben -
und von Menschen, die an Hunger,
Krieg und Naturkatastrophen sterben
Sie liegen nicht vor unseren Fussen, aber

sie stranden an unseren Grenzen und
werden von unseren Zäunen und Gesetzen

aufgehalten. Wie reagieren hier unsere

Spiegelneuronen?
Sie funktionieren auch - jedenfalls

reagieren die meisten von uns aufdiese Bilder

mit Erschrecken und Empathie. Aber
dann wird es komplexer! Wir können
nicht mehr einfach die Menschen aufs
Pferd heben und zum nächsten Wirtshaus

bringen. Hinter diesen globalen
Problemen stehen politische Systeme,
internationale Zusammenhange und
Kapitalflusse, auf die wir wenig Einfluss
haben. Zumal der Staat ja auch hier schon

einiges über- und unternommen hat, so
dass es doch reichen sollte, ab und zu das

Portemonnaie zu zucken. Und so

delegieren wir das Problem gerne an
Hilfswerke, spenden grosszugig und fühlen
uns in unserer Nächstenliebe bestätigt.

Am Ende des Gleichnisses vom
barmherzigen Samariter stellt sich allerdings
heraus: Das war die falsche Frage! Nicht.
Wer ist mein Nächster51 Nicht: Wer ist
der Hilfsbedürftige, und wie kann ich
dessen Probleme losen? Sondern: Wem
bin ich Nächster? Wo ist mein Ange-
ruhrtsein gefragt, wo bin ich damit in
eine Beziehung hineingenommen, die
auch mich verändert? Wem bm ich
Nächster - das heisst: «Ich» ist ein
relationaler Begriff. Es gibt «mich» als Nächsten

nicht ohne den Anderen. Wir
definieren einander und sind zusammen
eine Nachstengemeinschaft.

Neben dem traditionellen Modell des

Samariters fur Nächstenliebe - hier
unabhängiger starker Held, dort abhangi-

166



ges hilfsbedürftiges Opfer - gibt es ein
Anderes: die Tischgemeinschaft Jesu mit
dem Zöllner und der Ehebrecherin, dem
Fischer und dem Schriffgelehrten. Alle
sind eingeladen, und alle sind Eingeladene,

denn Gastgeber ist Jesus Christus.3
Durch die Brille dieses Modells gesehen

steht am Anfang nicht die
Unterscheidung von Opfern und Helferinnen,
es gibt nicht aktive Subjekte und passive
Objekte. Nächstenliebe beginnt mit der
Frage: Was müssen wir tun, damit
möglichst alle an dieser Tischgemeinschaft,
an dieser gemeinschaftlichen Existenz
teilhaben können? Der Schlüsselbegriff
ist «Inklusion»: Jeder Mensch wird in
seiner Individualität akzeptiert und hat
die Möglichkeit, in vollem Umfang an
der Gemeinschaft und der Gesellschaft
teilzuhaben. Zur Individualität gehören
nicht nur die Bedürftigkeit eines
Menschen, sondern ebenso seine Stärken,
seine Fähigkeiten und Besonderheiten.
Dieser Gesellschaft gehöre ich ebenso an
wie er und sie, ich bin sein und ihr Nächster.

Das lässt sich nicht delegieren,
sondern muss zusammen gelebt werden.

So plädiere ich dafür, zwei Arten von
Nächstenliebe zu unterscheiden: Zum
einen geht es natürlich um Hilfe für die

Bedürftigen. Jeder Mensch hat Anrecht
auf Leben, Freiheit und Sicherheit der
Person, auf Bildung, Gleichberechtigung,

Gewissensfreiheit und auf soziale
Sicherheit. Es braucht starke Instanzen,
die dies sichern können, und es ist eine
wertvolle Errungenschaft, dass dies in
vielen Ländern Institutionen des Staates

übernehmen. Mit Liebe hat dies

allerdings nicht viel zu tun, sondern mit
Rechten, auf die sich diejenigen Staaten

geeinigt haben, welche die
Menschenrechtskonvention unterzeichnet haben.
Diese Rechte lassen sich einfordern.
Über ihre konkrete Realisierung - zum
Beispiel des Rechts auf Asyl oder des

Rechts auf soziale Sicherheit - muss
immer wieder gestritten und gerungen
werden, und da müssen sich auch die
Kirchen einmischen.

Zum anderen aber geht es um Inklusion,

oder mit anderen Worten: um
Würde, nicht nur um Rechte. Auch
wenn die Existenz gesichert ist, auch

wenn die Rechte zugestanden sind, so ist
damit noch keine wirkliche Teilnahme
an und in der Gesellschaft garantiert.
Flüchtlinge können aufgenommen, ihre
materielle Unterstützung gesichert und
ihr Arbeitsplatz gefunden sein. Aber wer
ist ihr Nächster? Wer nimmt sie auf in
die Gemeinschaft, wer anerkennt sie in
ihrer Unterschiedlichkeit und erfreut
sich an ihren Besonderheiten? Wer,
wenn nicht die Kirche und ihre Mitglieder?

Der Gedanke, «er/sie ist der Nächste»,

ist aus der Perspektive des unbeteiligten

Beobachters gedacht; so kann die
Sorge um den Nächsten auch delegiert
werden. Diese andere, zweite Form von
Nächstenliebe und Solidarität aber lebt
in und von Beziehungen. Das Bewusst-
sein, «ich bin der/die Nächste», fordert
uns persönlich heraus, sich auf das
konkrete «Du» einzulassen. Beim einen geht
es um Gerechtigkeit - das ist zentral und
unaufgebbar! Beim anderen geht es um
Würde, um die unvertretbare Person,
um die Beziehung, welche auf beiden
Seiten verändert. Das ist nicht einklagbar,

nicht delegierbar, aber ebenso zentral.

Das hat Jesus dem Gesetzeskundigen

in und mit seinem Gleichnis
gezeigt. Christinnen und Christen in
Gemeinden und Kirche sind also

herausgefordert, nicht nur «desgleichen zu
tun» (Lk 10,37), sondern vor allem
«desgleichen zu sein». •

1 Vgl. Hans Kung, Projekt Weltethos, München

1990.
"Marco Iacoboni, Woher wir wissen, was
andere denken und fühlen, München 2009.
3 Sehr schon ausgearbeitet und bebildert ist
dieses Modell im Diakoniekonzept der
reformierten Zürcher Landeskirche, www.zh.ref.ch

Christina Aus der Au
ist Privatdozentin fur
Systematische Theologie

an der Uni Basel,

Theologische Ge-

schaftsfuhrerm am
Zentrum fur
Kirchenentwicklung der Uni
Zurich und im
Vorstand des Deutschen

Evangelischen Kirchentags.

christina.ausderau@

kirchenentwicklung ch

167


	Desgleichen sein : Solidarität und Nächstenliebe : Menschenrechte und Menschenwürde in unserer Gesellschaft

