Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 109 (2015)

Heft: 5

Artikel: Nach Charlie Hebdo : was bleibt, sind viele Fragen
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-632200

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-632200
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Charlie Hebdo war gestern. Die Welle
von Entsetzen und Abscheu ist verebbt,
der Medienhype und die 6ffentliche Em-
pérung haben sich gelegt. Ahnlich wie
seinerzeit im Fall Anders Breivik — wer
war nochmal Anders Breivik?

Davor und auch danach gab es An-
griffe auf Muslime und Moscheen in Eu-
ropa, den USA und in Afrika. Der Islam
als Ganzes, muslimische Einrichtungen
und Menschen mit erkennbar musli-
mischem Glauben werden attackiert,
verbal und immer ofter auch physisch.
Das generiert in Europa zwar eine
Schlagzeile, aber keine, die zu einer kol-
lektiven offentlichen Reaktion fiihrt.
Keine, die dazu fuhrt, dass Politike-
rInnen um Stellungnahmen gebeten
werden. Keine, die eine gesellschaftliche
Diskussion tiber Islamhass auslosen
wiirde. Warum? Spielt es allem Gerede
von der Gleichheit der Menschen, von
Menschenwiirde und Menschenrechten
zum Trotz doch eine Rolle, wer die Opfer
sind? Nimmt jede Seite nur ihre eigenen
Opfer wahr? Westlichen Terroropfern
wird eine enorme Medienaufmerksam-
keit zuteil; doch die Hauptopfer der
Jihadisten sind MuslimInnen, im Nahen
Osten und in Afrika. Sie haben nichts mit
dem «Heiligen Krieg» des «Islamischen
Staates» zu tun, und dessen Gewaltor-
gien sind fiir sie so abscheulich wie fiir
uns. Gibt es bei uns im Westen so etwas
wie einen «zynischen Humanismus»
(Milo Rau), der den Krieg in Syrien oder
die Bombardierung der muslimischen
Welt mit Drohnen hinnimmt, aber zu-
tiefst schockiert ist, wenn in Paris sieb-
zehn Menschen getotet werden? Haben
Menschenleben in Europa einen ande-
ren Wert als in Syrien oder Nigeria?

Wieso ist es trotz Antirassismusgesetz,
das die Diskriminierung und die syste-
matische Herabsetzung und Verleum-
dung von Personen oder Gruppen wegen
ihrer Rasse, Ethnie oder Religion unter
Strafe stellt, moglich, dass die Verhun-
zung des Islam und seiner Symbole unter
die Meinungsdusserungsfreiheit fallt?
Dies fragen sich viele MuslimInnen.

Interreligioser Think-Tank

Nach Charlie Hebdo:
Was bleibt, sind viele
Fragen

Das Attentat auf Charlie Hebdo hat sofort und weltweit
zu Reaktionen gefiihrt: Man sah beim «Marsch zum
Schutz der Demokratie vor Terror» Staatschefs aus allen
Lindern Arm in Arm durch Paris ziehen — auch solche,
die zu Hause JournalistInnen ins Gefdngnis werfen.
Man hérte das «Je suis Charlie» von Leuten, die sich mit
Aufklirung und unbotmdssigen Botschaften schwer tun.
Siindenbockzuweisungen grassierten in den Medien, den
sozialen Medien, in Kopfen und Herzen. Der Think-
Tank thematisiert, was bleibt: viele Fragen.

145



Wofiir steht Europa?

Wotiir steht Europa, um dessen Werte es
in den ganzen Debatten geht? Fiir das
Projekt einer demokratischen, offenen,
freien, kulturell und religiés pluralisti-
schen Gesellschaft, in der alle volle Teil-
habe an politischen Rechten und glei-
chen Zugang zur Gesellschaft haben?
Oder fiir einen Kontinent, der mehr und
mehr seine Grenzen schliesst und sein
«Eigenes» wieder zunehmend durch
Abgrenzung von «Fremdem» definiert?

Und kann es denn wirklich sein, dass
eine der grossten kulturellen Errungen-
schaften Europas, die Meinungsfreiheit,
darin bestehen soll, sich tiber das Hei-
ligste von glaubigen Menschen lustig zu
machen, es zu verhéhnen und eine gan-
ze Glaubensgemeinschaft pauschal her-
abzuwiirdigen? Schon Rosa Luxemburg
hat in einem leidenschaftlichen Plado-
yer fiir die freie Meinungsdusserung an-
gemahnt, dass Freiheit immer die Frei-
heit der Andersdenkenden ist. Das eige-
ne Handeln am Wohl der anderen zu
orientieren, ist eine Beschrinkung der
zweifelhaften Freiheit, sich selbst auf
Kosten der anderen gross zu machen.

«Wir alle sind Charlie Hebdo», haben
Tausende auf den Strassen skandiert:
Doch was impliziert dieses «Wir»? Sind
wir alle Opfer von radikalen Islamisten?
Sind wir alle Karikaturisten und Satiri-
ker, die sich alle Freiheit herausnehmen,
ohne allfillige Konsequenzen mit zu be-
denken? Sind wir alle Islamhasser oder
bloss Islamistenhasser? Oder steckt da-
hinter einfach der Ausdruck von Betrof-
fenheit iiber einen brutalen Gewaltakt
in unmittelbarer Ndahe? Wer ist einge-
schlossen in das «Wir» und wer ausge-
schlossen davon?

Was ist gemeint mit dem aufgeklar-
ten Europa, das es zu verteidigen gilt?
Wenn «aufgeklirt» im Sinne Kants be-
deutet, sich seines Verstandes ohne Lei-
tung eines Andern zu bedienen, kann
es damit in der heutigen globalisierten
Welt nicht weit her sein. Die These
von der «Islamisierung - wahlweise -

«des Abendlandes», «Europas» oder «der
Schweiz» miisste dann namlich voéllig
ins Leere laufen. Jeder «aufgekldrte»
Mensch miisste sie als das erkennen, was
sie ist: ein leeres Schlagwort, das nur da-
zu dient, Angste zu schiiren und damit
die Massen, das «Stimmvolk», den De-
magogen in die Arme zu treiben. Wenn
wir die populistische Zweiteilung Euro-
pas in «Wir» und die «Anderen» iiber-
nehmen, wenn wir uns einreden lassen,
der Islam befinde sich im Krieg mit dem
Westen, haben die islamistischen Terro-
risten und auch die radikalen faschis-
toiden Parteien Europas erreicht, was sie
wollten: eine Spaltung unserer Gesell-
schaften!

Kein Ende des Antisemitismus?

In Paris — und kurz darauf in Kopenha-
gen — wurden auch jiidische Einrich-
tungen angegriffen, Jiidinnen und Juden
getotet, einfach weil sie jiidisch sind.
Siebzig Jahre nach Auschwitz ist der An-
tisemitismus nicht verschwunden. Er
hat weltweit in den letzten Jahren wieder
zugenommen, ist in manchen Lindern
die haufigste Form von Rassismus. Ne-
ben dem europdischen Antisemitismus
gibt es seit geraumer Zeit einen musli-
mischen Antisemitismus, der sich durch
den Gaza-Krieg im Sommer 2014 ver-
starkte. Unsicherheit und Besorgnis un-
ter judischen MitbiirgerInnen nehmen
deshalb zu, auch bei uns in der Schweiz.
Judische Freundinnen fragen: Soll ich
mich zuriickziehen, einigeln? An Schab-
bat und Feiertagen in die Synagoge ge-
hen oder zuhause bleiben, aus Angst vor
dem, was passieren konnte? Lieber im
Familien- und Freundeskreis feiern -
bei gezogenen Vorhidngen? Bloss nicht
als Judin auffallen? Oder trotzig mit
einem sichtbaren Davidstern auf die
Strasse gehen? Nach Israel auswandern,
wie es manche europiische Juden und
Judinnen nach den Anschldgen in Paris
und Kopenhagen tun? Oder an einem
europdischen Judentum arbeiten, eine
neue jidische Identitit und Gemein-

146



schaft entwickeln, die nach neuen We-
gen sucht zwischen Tradition und Er-
neuerung und die Briickenbauerin sein
kann zwischen Minderheiten und Mehr-
heitsgesellschaften in Europa? Und was
kann und muss die Mehrheitsgesell-
schaft endlich fiir den Schutz und die ra-
dikale Respektierung der jiidischen Mit-
biirgerInnen tun? Viele offene Fragen
auch hier.

Hat Gewalt eine Religion?

Weil islamistische Terroristen sich auf
den Islam berufen, werden die Debatten
vorrangig iiber die «Gewalttétigkeit des
Islam» gefiihrt. Dadurch geht man den
Tatern auf den Leim und versteht Islam
so, wie die Terroristen ihn verstehen
wollen. Plausibler wire es, die islamis-
tischen Terrorakte nicht als Teil der Is-
lamdebatte, sondern als politische Er-
eignisse zu diskutieren, fordert der Po-
litikwissenschaftler Farid Hafez. Nicht
die Religiositit sei die Hauptursache is-
lamistischer Gewalt, sondern das Ge-
fithl junger MuslimInnen, ausgeschlos-
sen und ohne Perspektive zu sein. Die
Aussicht, sich als Helden und gewaltti-
tige Machos in den Kampf zu stiirzen,
Macht auszuiiben, wertet ihr rampo-
niertes Selbstwertgefiihl auf.

Aber warum suchen junge Minner
ausgerechnet den Islam als Folie fiir ihre
Gewaltexzesse? Bietet der Islam nicht
doch auch religiose Ansatzpunkte fiir
ihre Gewalt? Stehen im Koran nicht
Verse, die zur Totung der Nicht-Glau-
bigen aufrufen? Diese Fragen werden
immer wieder im Kontext der Berichte
tiber die Charlie-Hebdo-Attentate ge-
stellt. Doch wenn wir die Bibel «von aus-
sen» betrachten: Lassen sich da nicht
auch verstorende Texte finden, die den
Feinden Tod und Verderben wiinschen?
Die Psalmen etwa sind durchtrankt mit
Rachephantasien. Solche Texte kénnen
auch ChristInnen nicht einfach aus-
l6schen, aber wenn sie sie «von innen»
lesen, kénnen sie in einem bestimmten
Kontext situiert und ihre Autoritit rela-

tiviert werden, indem ihnen andere
Texte der Bibel gegeniiberstellt werden.
Auch MuslimInnen haben iiber Jahr-
hunderte problematische Texte im Ko-
ran in ihrem historischen Kontext ver-
breit und im Zusammenhang mit der
Gesamtbotschaft des Propheten gelesen
und dadurch entschirft.

Befiirchtungen

Es ist zu befiirchten, dass soziale Pro-
bleme noch vermehrt «religionisiert» und
insbesondere «islamisiert» werden. Der
Ruf nach Sicherheit und einseitigen Re-
striktionen, die in Diskriminierungen
enden, wird lauter ertonen. Besondersin
einem Wahljahr! Die Balance zwischen
Sicherheit und Freiheit hat sich verscho-
ben, auch in der Schweiz. Das geplante
und vom Nationalrat abgesegnete neue
Nachrichtendienstgesetz lasst den gla-
sernen Biirger Wirklichkeit werden. Da-
bei wire das starkste Gegenmittel gegen
jegliche Form von Radikalisierung eine
starke demokratische Zivilgesellschaft,
die auf Zusammenhalt fokussiert und
Vielfalt als Wert anerkennt, die genii-
gend Lern- und Arbeitsmdglichkeiten
fur alle bereitstellt und im Alltag die gu-
ten Erfahrungen mit den jeweils «Ande-
ren» fordert und einiibt.

Hoffnungsvolle Zeichen

Den problematischen Entwicklungen,
die, davon ist auszugehen, zu weiteren
Gewalttaten fithren werden, stehen eini-
ge hoffnungsvolle Zeichen gegeniiber.
So moderiert seit Kurzem eine irakisch-
schweizerische Islamwissenschaftlerin
und Muslimin die Sendung «Sternstun-
de Religion» von SRE. Ein Afrikaner und
Muslim steht an der Spitze einer schwei-
zerischen Grossbank. Das Urteil des
Deutschen Bundesverfassungsgerichts
zur Kopftuchfrage bei Lehrerinnen hilt
fest: Der Staat darf muslimischen Lehre-
rinnen das Tragen des Kopftuchs nicht
pauschal verbieten. °

147

Der «Interreligidse
Think-Tank» ist ein
institutionell unab-
héngiger Zusammen-
schluss von Exponen-
tinnen des interreli-
giosen Dialogs in der
Schweiz. Eine lingere
Version des gemein-
sam von JiidInnen,
MuslimInnen und
ChristInnen verfass-
ten Textes ist publi-
ziert auf: www.
interrelthinktank.ch

info@interrelthinktank.
ch



	Nach Charlie Hebdo : was bleibt, sind viele Fragen

