
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 109 (2015)

Heft: 5

Artikel: Nach Charlie Hebdo : was bleibt, sind viele Fragen

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-632200

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-632200
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Charlie Hebdo war gestern Die Welle

von Entsetzen und Abscheu ist verebbt,
der Medienhype und die öffentliche

Empörung haben sich gelegt Ähnlich wie
seinerzeit im Fall Anders Breivik - wer
war nochmal Anders Breivik7

Davor und auch danach gab es An
griffe auf Muslime und Moscheen in
Europa, den USA und in Afrika Der Islam
als Ganzes, muslimische Einrichtungen
und Menschen mit erkennbar
muslimischem Glauben werden attackiert,
verbal und immer offer auch physisch
Das generiert in Europa zwar eine
Schlagzeile, aber keine, die zu einer
kollektiven öffentlichen Reaktion fuhrt
Keine, die dazu fuhrt, dass Politikerinnen

um Stellungnahmen gebeten
werden Keine, die eine gesellschaftliche
Diskussion über Islamhass auslosen

wurde Warum? Spielt es allem Gerede

von der Gleichheit der Menschen, von
Menschenwürde und Menschenrechten

zum Trotz doch eine Rolle, wer die Opfer
sind? Nimmt jede Seite nur ihre eigenen
Opfer wahr7 Westlichen Terroropfern
wird eine enorme Medienaufmerksam-
keit zuteil, doch die Hauptopfer der
Jihadisten sind Musliminnen, im Nahen
Osten und m Afrika Sie haben nichts mit
dem «Heiligen Krieg» des «Islamischen
Staates» zu tun, und dessen Gewaltor-

gien sind fur sie so abscheulich wie fur
uns. Gibt es bei uns im Westen so etwas

wie einen «zynischen Humanismus»
(Milo Rau), der den Krieg in Syrien oder
die Bombardierung der muslimischen
Welt mit Drohnen hinnimmt, aber
zutiefst schockiert ist, wenn in Paris
siebzehn Menschen getötet werden7 Haben
Menschenleben in Europa einen anderen

Wert als m Syrien oder Nigeria?
Wieso ist es trotz Antirassismusgesetz,

das die Diskriminierung und die
systematische Herabsetzung und Verleumdung

von Personen oder Gruppen wegen
ihrer Rasse, Ethnie oder Religion unter
Strafe stellt, möglich, dass die Verhunzung

des Islam und seiner Symbole unter
die Memungsausserungsfreiheit fallt7
Dies fragen sich viele Mushmlnnen

Interreligioser Think-Tank

Nach Charlie Hebdo:
Was bleibt, sind viele
Fragen

Das Attentat auf Charlie Hebdo hat sofort und weltweit

zu Reaktionen gefuhrt: Man sah beim «Marsch zum
Schutz der Demokratie vor Terror» Staatschefs aus allen

Landern Arm in Arm durch Paris ziehen - auch solche,

die zu Hause Journalistinnen ins Gefängnis werfen
Man horte das «Je suis Charlie» von Leuten, die sich mit
Aufklarung und unbotmassigen Botschaften schwer tun

Sundenbockzuweisungen grassierten in den Medien, den

sozialen Medien, in Köpfen und Herzen. Der Think-
Tank thematisiert, was bleibt: viele Fragen.

145



Wofür steht Europa?
Wofür steht Europa, um dessen Werte es

in den ganzen Debatten geht? Für das

Projekt einer demokratischen, offenen,
freien, kulturell und religiös pluralistischen

Gesellschaft, in der alle volle
Teilhabe an politischen Rechten und
gleichen Zugang zur Gesellschaft haben?

Oder für einen Kontinent, der mehr und
mehr seine Grenzen schliesst und sein

«Eigenes» wieder zunehmend durch
Abgrenzung von «Fremdem» definiert?

Und kann es denn wirklich sein, dass

eine der grössten kulturellen Errungenschaften

Europas, die Meinungsfreiheit,
darin bestehen soll, sich über das

Heiligste von gläubigen Menschen lustig zu
machen, es zu verhöhnen und eine ganze

Glaubensgemeinschaft pauschal
herabzuwürdigen? Schon Rosa Luxemburg
hat in einem leidenschaftlichen Plädoyer

für die freie Meinungsäusserung
angemahnt, dass Freiheit immer die Freiheit

der Andersdenkenden ist. Das eigene

Handeln am Wohl der anderen zu
orientieren, ist eine Beschränkung der
zweifelhaften Freiheit, sich selbst auf
Kosten der anderen gross zu machen.

«Wir alle sind Charlie Hebdo», haben
Tausende auf den Strassen skandiert:
Doch was impliziert dieses «Wir»? Sind

wir alle Opfer von radikalen Islamisten?
Sind wir alle Karikaturisten und Satiriker,

die sich alle Freiheit herausnehmen,
ohne allfällige Konsequenzen mit zu
bedenken? Sind wir alle Islamhasser oder
bloss Islamistenhasser? Oder steckt
dahinter einfach der Ausdruck von Betroffenheit

über einen brutalen Gewaltakt
in unmittelbarer Nähe? Wer ist
eingeschlossen in das «Wir» und wer
ausgeschlossen davon?

Was ist gemeint mit dem aufgeklärten

Europa, das es zu verteidigen gilt?
Wenn «aufgeklärt» im Sinne Kants
bedeutet, sich seines Verstandes ohne
Leitung eines Andern zu bedienen, kann
es damit in der heutigen globalisierten
Welt nicht weit her sein. Die These

von der «Islamisierung - wahlweise -

«des Abendlandes», «Europas» oder «der
Schweiz» müsste dann nämlich völlig
ins Leere laufen. Jeder «aufgeklärte»
Mensch müsste sie als das erkennen, was
sie ist: ein leeres Schlagwort, das nur dazu

dient, Ängste zu schüren und damit
die Massen, das «Stimmvolk», den

Demagogen in die Arme zu treiben. Wenn
wir die populistische Zweiteilung Europas

in «Wir» und die «Anderen»
übernehmen, wenn wir uns einreden lassen,
der Islam befinde sich im Krieg mit dem
Westen, haben die islamistischen Terroristen

und auch die radikalen faschistoiden

Parteien Europas erreicht, was sie

wollten: eine Spaltung unserer
Gesellschaften!

Kein Ende des Antisemitismus?
In Paris - und kurz darauf in Kopenhagen

- wurden auch jüdische Einrichtungen

angegriffen, Jüdinnen und Juden

getötet, einfach weil sie jüdisch sind.

Siebzig Jahre nach Auschwitz ist der
Antisemitismus nicht verschwunden. Er
hat weltweit in den letzten Jahren wieder

zugenommen, ist in manchen Ländern
die häufigste Form von Rassismus.
Neben dem europäischen Antisemitismus
gibt es seit geraumer Zeit einen
muslimischen Antisemitismus, der sich durch
den Gaza-Krieg im Sommer 2014
verstärkte. Unsicherheit und Besorgnis unter

jüdischen Mitbürgerinnen nehmen
deshalb zu, auch bei uns in der Schweiz.

Jüdische Freundinnen fragen: Soll ich
mich zurückziehen, einigeln? An Schabbat

und Feiertagen in die Synagoge
gehen oder zuhause bleiben, aus Angst vor
dem, was passieren könnte? Lieber im
Familien- und Freundeskreis feiern -
bei gezogenen Vorhängen? Bloss nicht
als Jüdin auffallen? Oder trotzig mit
einem sichtbaren Davidstern auf die
Strasse gehen? Nach Israel auswandern,
wie es manche europäische Juden und
Jüdinnen nach den Anschlägen in Paris
und Kopenhagen tun? Oder an einem
europäischen Judentum arbeiten, eine

neue jüdische Identität und Gemein-

146



Schaft entwickeln, die nach neuen Wegen

sucht zwischen Tradition und

Erneuerung und die Brückenbauerin sein
kann zwischen Minderheiten und
Mehrheitsgesellschaften in Europa? Und was
kann und muss die Mehrheitsgesellschaft

endlich für den Schutz und die
radikale Respektierung der jüdischen
Mitbürgerinnen tun? Viele offene Fragen
auch hier.

Hat Gewalt eine Religion?
Weil islamistische Terroristen sich auf
den Islam berufen, werden die Debatten

vorrangig über die «Gewalttätigkeit des

Islam» geführt. Dadurch geht man den
Tatern auf den Leim und versteht Islam

so, wie die Terroristen ihn verstehen
wollen. Plausibler wäre es, die islamistischen

Terrorakte nicht als Teil der
Islamdebatte, sondern als politische
Ereignisse zu diskutieren, fordert der
Politikwissenschaftler Farid Hafez. Nicht
die Religiosität sei die Hauptursache
islamistischer Gewalt, sondern das
Gefühl junger Musliminnen, ausgeschlossen

und ohne Perspektive zu sein. Die
Aussicht, sich als Helden und gewalttätige

Machos in den Kampf zu stürzen,
Macht auszuüben, wertet ihr ramponiertes

Selbstwertgefühl auf.

Aber warum suchen junge Männer
ausgerechnet den Islam als Folie für ihre
Gewaltexzesse? Bietet der Islam nicht
doch auch religiöse Ansatzpunkte für
ihre Gewalt? Stehen im Koran nicht
Verse, die zur Tötung der Nicht-Glaubigen

aufrufen? Diese Fragen werden
immer wieder im Kontext der Berichte
über die Charlie-Hebdo-Attentate
gestellt. Doch wenn wir die Bibel «von
aussen» betrachten: Lassen sich da nicht
auch verstörende Texte finden, die den
Feinden Tod und Verderben wünschen?
Die Psalmen etwa sind durchtränkt mit
Rachephantasien. Solche Texte können
auch Christinnen nicht einfach
auslöschen, aber wenn sie sie «von innen»
lesen, können sie in einem bestimmten
Kontext situiert und ihre Autorität rela¬

tiviert werden, indem ihnen andere
Texte der Bibel gegenüberstellt werden.
Auch Musliminnen haben über
Jahrhunderte problematische Texte im Koran

in ihrem historischen Kontext
verbreit und im Zusammenhang mit der
Gesamtbotschaft des Propheten gelesen
und dadurch entschärft.

Befürchtungen
Es ist zu befürchten, dass soziale
Probleme noch vermehrt «rehgionisiert» und
insbesondere «islamisiert» werden. Der
Ruf nach Sicherheit und einseitigen
Restriktionen, die in Diskriminierungen
enden, wird lauter ertönen. Besonders in
einem Wahljahr! Die Balance zwischen
Sicherheit und Freiheit hat sich verschoben,

auch in der Schweiz. Das geplante
und vom Nationalrat abgesegnete neue
Nachrichtendienstgesetz lässt den
gläsernen Bürger Wirklichkeit werden. Dabei

wäre das stärkste Gegenmittel gegen
jegliche Form von Radikalisierung eine
starke demokratische Zivilgesellschaft,
die auf Zusammenhalt fokussiert und
Vielfalt als Wert anerkennt, die genügend

Lern- und Arbeitsmöglichkeiten
für alle bereitstellt und im Alltag die guten

Erfahrungen mit den jeweils «Anderen»

fördert und einübt.

Hoffnungsvolle Zeichen
Den problematischen Entwicklungen,
die, davon ist auszugehen, zu weiteren
Gewalttaten führen werden, stehen einige

hoffnungsvolle Zeichen gegenüber.
So moderiert seit Kurzem eine
irakischschweizerische Islamwissenschaftlerin
und Muslimin die Sendung «Sternstunde

Religion» von SRF. Ein Afrikaner und
Muslim steht an der Spitze einer
schweizerischen Grossbank. Das Urteil des

Deutschen Bundesverfassungsgerichts
zur Kopftuchfrage bei Lehrerinnen halt
fest: Der Staat darfmuslimischen
Lehrerinnen das Tragen des Kopftuchs nicht
pauschal verbieten. •

Der «Interreligiose
Thtnk-Tank» ist ein
institutionell
unabhängiger Zusammen-
schluss von Exponentinnen

des mterreli-

giosen Dialogs in der
Schweiz. Eine längere
Version des gemeinsam

von Judinnen,
Musltmlnnen und
Christinnen verfass-
ten Textes ist publiziert

auf: www.
interrelthinktank. ch

info@interrelthmktank
ch

147


	Nach Charlie Hebdo : was bleibt, sind viele Fragen

