Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 109 (2015)

Heft: 4

Artikel: Die Okonomie des Lebens : eine Einladung zu theologischer Reflexion
und zum Handeln

Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-632194

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-632194
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Okonomie des Lebens als Ausdruck der
«Koinonia»

Die Okonomie des Lebens verkdrpert Gottes
Vision von der Kononia (Gemeinde, Gemein-
schaft, Miteinanderteilen)in dersolide Gemein-
schaften in Frieden und Harmonie miteinander
und mit Gottes Schopfung gedeihen (Apg
2,42-47).Sie ist ein Ort, an dem alle Menschen
einen wirdevollen, sauberen und sicheren
Platz zum Leben haben und unter Familie und
Freunden, die sie lieben und mit denen sie das
Leben teilen, sterben, wo die Arbeit Wiirde hat
und die Lohne gerecht und fair sind, wo Ge-
rechtigkeit gelibt und Barmherzigkeit ge-
schatzt wird, und alle demiitig mit Gott wan-
deln (Micha 6, 8); und wo die Wesen der Erde
— Mikroben, Pflanzen und Buckelwale, Meere,
Seen, Flisse und Himmel, die Tiefen der Erde
und verborgene Gewdsser - in der von Gott
geschaffenen Integritdt leben. In der Tat sind
wir alle Teil eines Beziehungsgeflechts, das
einen Schmetterling in China mit der gesamt-
en Erdatmosphdre verbindet, alle ihre Meere,
Berge, Felder und Fliisse, Wiisten und Anakon-
das und die innersten Geheimnisse ihrer phy-
sischen Gestalt - Felsen, Lavra und Wasser,
Magma, Metalle und wertvolle Mineralien. Wir
sind in Christus an die ganze geschaffene Re-
alitat gebunden, in deren Mitte wir leben und
von der wir physisch flr unser Weiterleben
abhangig sind.

In der heutigen Welt erkennen wir nicht
Gottes Vision der Koinonia. Die Liberalisierung
und Deregulierung der Markte haben in den
letzten dreissig Jahren alsTeil eines drastischen
Prozesses der neoliberalen Globalisierung den
Aufbau eines Systems gestattet, das den un-
ersattlichen Konsum menschlicher und natdr-
licher Ressourcen und damit ein standig wach-
sendes wirtschaftliches, soziales und 6kolo-
gisches Ungleichgewicht férdert. Nur 67
Menschen besitzen heute die Halfte des Reich-
tums der Welt. Religiose Traditionen der Welt
haben uns schon lange vor der Habgier ge-
warnt, die zu dieser vélligen Zerstorung der
gottlichen Vision fiihrt. Inmitten von Armut,
Leid, Unterdriickung, wirtschaftlicher Ausbeu-
tung und Missbrauch von Macht, die das Leben
der Mehrheit der Menschen auf der Welt be-
stimmen, sowie auch von Folter und zuneh-
mendem Absterben der Erde und all ihrer
Lebewesen, weint Gott mit uns in unserem
Schmerz und unserer Verletzlichkeit. Gleich-
zeitig sehen wir Gott im Leben und in der
Widerstandskraft der Menschen, die die Méch-

Dokument

Die Okonomie des Lebens

Eine Einladung zu theologischer Reflexion und zum

Handeln

Ergebnisse einer Konsultation des Okumenischen Rates
der Kirchen vom 27. - 30. Oktober 2014 in Chennai, Indien

te des Todes und der Unterdriickung heraus-
fordern. (...)

Die Okonomie des Lebens ist eine Kultur
mitfiihlender Gerechtigkeit, wo diejenigen
von uns in wohlhabenderen Schichten der
Gesellschaft unseren Glauben an Gott durch
Solidaritat leben: indem sie Privilegien um-
wandeln, lebensfeindlichen Unternehmendie
Unterstitzung entziehen, einfacher leben,
Volks- und Arbeiterbewegungen beistehen
und unterstitzen, sich zu fairen Handelsprak-
tiken verpflichten, lokale alternative Wirt-
schaftsformen und gemeinschaftsorientierte
Landwirtschaft unterstiitzen, die Herstellung
von und den Handel mit Massenvernichtungs-
waffen in Frage stellen und unsere Regie-
rungen und internationale Finanz- und Wirt-
schaftsorganisationen auf alle méglichen
Arten herausfordern. (...)

Das vorliegende Dokument, das 2014 an
eineminternationalenTreffen von Kirchenver-
treterinnen, Weggefahrtinnen der buddhis-
tischen, muslimischen und hinduistischen
Traditionen sowie von Widerstandsbewe-
gungen verschiedener Volker erarbeitet wur-
de, reagiert auf den Aufruf der 10. Vollver-
sammlung des ORK in Busan (2013) zu einem
Pilgerweg der Gerechtigkeit und des Friedens
mit einer Einladung zu theologischer Reflexi-
onund Aktion im Blick auf eine Okonomie des
Lebens vonKirchen, Gemeinden, Widerstand-
sorganisationen, Volksbewegungen, Gruppen
der Zivilgesellschaft, Theologischen Hoch-
schulen, Seminaren und unseren Schwestern
und Bruder anderer Glaubenstraditionen.

117



Gottes Gerechtigkeit und Frieden

Gottes Gerechtigkeit bildet den Kern der Oko-
nomie des Lebens, die an der Lebensqualitat
der an den Rand Gedrangten gemessen wird
(Mt 10,42). Die Okonomie des Lebens erweitert
den Kreis, um alle einzuschliessen, die durch
die Volkswirtschaften des Profits und Wettbe-
werbs an den Rand gedringt wurden. Sie ist
eine Wirtschaft der Kooperation und Zusam-
menarbeit, eine fiirsorgliche Okonomie, die
die Werte der Solidaritat, der gegenseitigen
Abhangigkeit und Beziehungen hochhilt. Sie
ist in Gesellschaft und Okologie eingebettet
und garantiert, dass alle Menschen und Ge-
schopftein Wiirde leben kénnen. Sie ndhrt sich
von Ethik und Asthetik. Friede ist ihre Frucht.

Die Okonomie des Lebens kiimmert sich
um Land und Meer, die ganze bewohnte Erde,
die ihre eigene, von Gott gegebene Integritit
besitzt. Sie wehrt sich gegen die Okonomisie-
rung aller Aspekte der Natur - Wasser, Luft,
Walderund andere Gemeingiiter eingeschlos-
sen. Die Fille der Schopfung ist keine Ware,
die man pliindert, sondern sie ist ein Geschenk
Gottes, das Leben durch gegenseitiges Mitein-
anderteilen zu feiern. Die Okonomie des Le-
bens istdort, wo die gesamte Schépfung Gott
den Schopfer, Erloser und Bewahrer preist,
damitalle ein Leben in Fiille erreichen (Joh 10,
10). Sie ist von daher der Vorgeschmack auf
das Reich Gottes, in dem wir das Leben inmit-
ten der Unmdéglichkeit des Lebens» mit un-
serem Engagement fiir eine radikale Umstruk-
turierung der herrschenden Wirtschaftsord-
nung feiern.

Wie wir in vielen Teilen unseres Planeten
erleben, fihren die wirtschaftliche Expansion
und eine verbesserte Makrodkonomie nicht
automatisch zu einem besseren Leben fiir die
Menschen. So ist die Okonomie des Lebens
nichtauf ein wachsendes Bruttosozialprodukt
reduziert, sondern basiert vielmehr auf einem
verantwortungsbewussten Konsum, gerechter
Verteilung, nachhaltiger Produktion und Inve-
stitionen fiir das Gemeinwohl. Gott ladt uns
ein, die Filleder Naturzu geniessen, aber nicht
auf Kosten der Menschen, anderer Lebewesen
und der Erde selbst. Die Israeliten in der Wiiste
haben gelernt, dass die Manna-Okonomie vo-
raussetzt, dass wir nur das nehmen, was wir
fur den Tag brauchen (Ex 16, 13-30). Die Man-
na-Okonomie des «Genug» lehrt uns, unseren
Konsum einzuschrénken, weil alles, was wir
anhaufen, verdunsten und vermodern wird,
egal wie stark wir es festhalten.

Solidaritat als Tauferfahrung

Die Okonomie des Lebens griindet auf gerech-
ten Beziehungen zwischen den Menschen,
erkenntihre gemeinsamen Verwundbarkeiten
und begleitet den Existenzkampf der Men-
schen auf der ganzen Welt. Sie ist eine relatio-
nale Okonomie. Die Okonomie des Lebens ruft
uns auf, tber Verallgemeinerungen, die ab-
strakt und fern vom tdglichen Leben sind, hi-
nauszugehen zu einem konkreten Engage-
ment auf lokaler, nationaler, regionaler und
globaler Ebene. Wir sind aufgerufen zu Bezie-
hungen der Solidaritat, die Gerechtigkeit und
sozialen Wandel bezeugen, nicht zu karitativen
«Missionsprojekten». Wir miissen den Mut ha-
ben, unsere eigenen wirtschaftlichen Privile-
gien aufzugeben, damit wir nicht nur auf an-
dere héren, sondern solidarisch handeln mit
den sich abrackernden Menschen in unseren
Gemeinschaften, in unseren Landern und der
seufzenden Welt.

Die unterschiedlichen christlichen Ver-
standnisse der Taufe reflektieren ein solches
Sterben. Der Apostel Paulus spricht in seinem
Brief an die Rémer von der Taufe als «mit Chri-
stus begraben und in ein neues Leben aufer-
weckt» sein (R6m 6, 4). Einen solchen Tod in-
terpretieren wir als Bezugnahme auf den
Verzicht wirtschaftlicher Privilegien, und eine
solche Auferweckung interpretieren wir als
Hinweis auf eine Abkehr (metanoia) von einem
auf Konsum und Anhdufung ausgerichteten
Leben zu einem Leben der Loslosung. Religiose
Traditionen haben jahrhundertelang Verzicht
und Loslésung wertgeschatzt — wie es das
Leben vieler Religionsstifter, Kirchenfuhrer,
Heiliger und Gurus beweist.

In der Okonomie des Lebens sind wir mit
allen anderen Menschen, allen Wesen in Gottes
Schopfung, einschliesslich der Erde selbst, in
tiefer Solidaritat verbunden. Tiefe Solidaritat
istein wesentlicherTeil unsererTauferfahrung.
Fir jene unter uns, die - aufgrund von Klasse,
Gender, Rasse, Kaste, usw.—in Machtpositionen
und privilegiert leben, ist sie eine geistliche
und politische Ausserung, durch die wir in
Gemeinschaften eintauchen, die sich fiir ein
Leben inmitten der «Unmaoglichkeit des Le-
bens» einsetzen und dann gemeinsam han-
deln, mit und nicht einfach fiir unsere Schwe-
stern und Briider.Es ist ein entscheidender Akt,
die Herrschaft aller imperialer Machte Gber
unser Leben 6ffentlich anzuprangern und ab-
zulehnen und 6ffentlich zu erklaren, dass Jesus
Christus allein Herr iber unser Leben ist und
nicht der vergoldete Schein des Marktes. (...)

118



Transformative Macht

In der Okonomie des Lebens ist die Macht als
ein System von Kontrolle und Gegenkontrolle
geteilt, und - unabhangig von Klasse, Gender,
Rasse, Kaste, sexueller Orientierung, indigener
Identitdt und Religion — haben alle Menschen
eine Stimme und beteiligen sich an der Ent-
scheidungsfindungaufallen Ebenen.Entschei-
dungsfindung und Politikgestaltung in Wirt-
schaftsfragen missen auch «jene einschlies-
sen, die am meisten unter systemischer Aus-
grenzung leiden», weil «nichts, was ohne sie
ist, flr sie ist» (ORK, Okonomie des Lebens).(...

Von den an den Rand Gedringten lernen
Beim Aufbau der Okonomie des Lebens miis-
sen wir eingehend von den Perspektiven, Er-
fahrungen und Spiritualititen derer lernen,
die am Rande leben und mit denen sich Jesus
Christus identifiziert (Mt 25, 40): Verarmte,
Frauen, indigene Vélker, Adivasis (Ureinwoh-
nerlnnen in Indien), Migrantinnen, Menschen
anderer Hautfarbe, Kriegsopfer und Fliicht-
linge, Dalits und andere. Diese Gemeinschaf-
tensind gezwungen, aufgrundihrer Erfahrung
der Subalternitat die schwere Blirde der mit-
einander verflochtenen 6konomischen und
Okologischen Krisen zu tragen; sie fordern und
heraus, unseren Kampffiir wirtschaftliche und
Okologische Gerechtigkeit konsequent mit
dem Kampf gegen das Patriarchat, Sexismus,
Rassismus, Kastenwesen und Militarismus zu
kombinieren. Wie definieren und pragen die
Menschen an den Randern die Okonomie des
Lebens?

Adivasis, Stammesangehdrige, Dalits und
andere marginalisierte Gemeinschaften erken-
nen die Okonomie des Lebens als einen Ort,
Leben zu schaffen, zu férdern und bewahren;
um Kinder aufzuziehen und sie zu lehren, Pro-
phetlnnen und Menschenrechtsaktivistinnen
zu werden, die ihre Gemeinschaften verteidi-
gen werden; um Widerstand, Solidaritdt und
gegenseitige Abhdngigkeit mit neuen Sicht-
weisen und in der Praxis zu férdern. Dort wird
die symbiotische Beziehung zwischen Patriar-
chat, Rassismus und Kapitalismus freigelegt
und denunziert. Sie basiert auf schwarzen
Befreiungstheologien, die die Zentralitat und
die rassische Uberlegenheit des Westens de-
konstruiert haben, und die es Menschen an-
derer Hautfarbe erméglichen, ihre politische
und kollektive Macht auszuliben, um soziale
Veranderungen zu bewirken.

IhreVision einer Okonomie des Lebens legt

Dualismen ab, die den Leib vom Geist, Glauben
vom Handeln trennt, die Menschen von der
Natur, Okonomie von Okologie, Manner von
Frauen, und die Hierarchien der Herrschaft
und Unterdrickung fortbestehen lassen. Die
Okonomie des Lebens, verwurzelt in Gerech-
tigkeit und Egalitarismus, bestatigt die unver-
zichtbare Rolle, die Frauen im Kampf fiir die
Veranderungen spielen; wo Generationen von
Frauen - Grossmditter, Mitter, Ehefrauen,
Schwestern, Tanten und Tochter - nicht nur
als Kérper gewertet werden, sondern als hei-
lige Wesen; wo man sich an Priesterinnen der
Friihzeit erinnert, an Mudangs (Korea), an Ba-
baylans (Philippinen), an Ranis (Naga-Stimme
inIndien); wo Frauenbewegungen untersttitzt
und gefeiert werden. Die Okonomie des Le-
bens verurteilt die Feminisierung der Arbeit
und die Kommerzialisierung des weiblichen
Koérpers.

Eine ganzheitliche Okonomie des Lebens
lehnt Homogenisierung ab, die Unterschiede
in Identitat, Ethnizitat, Kultur, Tradition, Wer-
ten, Geschichte, Regierungs- und Wirtschafts-
systemen leugnet. Vielmehr bewahrt und
feiert sie Lebensweisen undVolkswirtschaften,
die von marginalisierten Gemeinschaften
praktiziert werden. Diese Lebensformen han-
gen eher vom Bedarf und nicht von Habgier
ab und achten die Integritat aller Lebewesen,
die als gleich wichtig angesehen werden. Sie
wurzeln im Verstandnis, dass wir dem Land
gehodren und nicht das Land uns, dass wir alle
Teil eines wunderbaren organischen Netzwerk
des Lebens sind (ein Prinzip, das in vielen Ge-
meinschaften, z.B. Ubuntu und Ujamaa in
Afrika, Sansaengin Korea, Buen Vivirund Sum-
ak Kawsay in Stidamerika gegenwirtig ist).

Bereits seit Jahrhunderten ausserhalb des
kolonialen und neoliberalen Marktes funktio-
nierend, werden diese Wirtschaftsformen oft
mit «Subsistenz» umschrieben. Doch diese
Wirtschaften finden Ganzheit und Fiille im
einfachen Leben, pflegen Heterogenitat und
Biodiversitat, und verzichten sowohl auf eine
Okonomisierung des Lebens als auch auf den
gewinn- und wettbewerbsorientierten Markt
der Unternehmen. Das indigene Quechua-
Konzept Sumak Kawsay nennt als Ziel «die
Befriedigung der Bediirfnisse, das Erreichen
einer wiirdigen Qualitat von Leben und Tod,
lieben und geliebt zu werden, gesundes Ge-
deihen aller in Frieden und Harmonie mit der
Natur, die unbegrenzte Ausdehnung von Kul-
turen, freie Zeit flir Kontemplation und Eman-

119



zipation sowie Ausbau und Gedeihen von
Freiheiten, Moglichkeiten, Kapazitdten und
Potenziale» (René Ramirez).

Die Spiritualitat der Okonomie des Lebens
ist in den Praktiken der marginalisierten Ge-
meinschaften zu spiren, die herrschende
metaphysische, institutionalisierte Spirituali-
taten negieren und dogmatische Erzahlungen
untergraben. Die Okonomie des Lebens be-
statigt die Bedeutung der sozialen Bezie-
hungen in der Produktion und der Reproduk-
tion sowie auch die Dynamik der «Spiritualitat
der Arbeit», das heisst: Kinder gebéren, Kinder
erziehenund alte Menschen pflegen, das Land
bestellen, Tiere zlichten, sich um die symbio-
tische Beziehung zur Natur kiimmern, usw.

In Armut lebende Menschen, Frauen, indi-
geneVolker, Ureinwohnerlnnen der Schildkro-
teninsel (Turtle Island First Nations), Adivavis,
Migrantinnen, Menschen anderer Hautfarbe,
Dalits und andere gebenWeisheit und Erkennt-
nisse weiter, die sich in ihren Geschichten,
Traditionen und Lebensweisen finden, die
schopferische Phantasie und mutiges Handeln
im Blick auf eine Okonomie des Lebens ermog-
lichen. (...)

Zusammenarbeit mit weltweiten Religions-
gemeinschaften

Wir rufen die lebensbejahende Okonomie in
Erinnerung, die in den religitsen Traditionen
der Welt und in alternativen Quellen der
Menschheitsgeschichte erfasst ist. Geschich-
ten wie die friihchristliche Praxis des Teilens
fur das Gemeinwohl (Apg 2, 44-46 und 4,
32-35)sind reichlich in diesen Quellen enthal-
ten und kdnnen ihre Anhdngerinnen zum
gemeinsamen Handeln anregen.

Uber Jahrhunderte hinweg haben religitse
Traditionen ihre Anhdngerinnen vor der
Schandung durch Habgier und Anbindungan
Glter, die zu Anhdufung fiihrt, gewarnt, und
haben sie zu einem Leben des Verzichts und
der Loslésung aufgerufen, das Umverteilung
unterstltzt. In wirtschaftlicher Hinsicht bedeu-
ten Verzicht und Loslésung, den Uberschuss
neu zu verteilen und den Gewinn dem Ge-
meinwohl zugutekommen zu lassen, so dass
sie in wirtschaftliche Aktivitdten investiert
werden konnen, die der Erhaltung und Ver-
besserung des materiellen und geistlichen
Wohlergehens der Gemeinschaft dienen (z.B.
Systeme der gerechten Entschadigung und
Léhne, Systeme der Sorge und Unterstiitzung
kranker und alter Menschen, und gemein-

schaftlich betriebene Projekte fiir erneuerbare
Energien).Theologisch und ontologisch gese-
hen bedeutet Verzicht, vom Materiellen los-
gelostzusein, d.h.vom Relativenund lrrealen,
denn es vergeht, und nur das Absolute und
Wirkliche festzuhalten.

Die herrschende Wirtschaftskultur sankti-
oniertund erachtet Habgier als primare Trieb-
kraft, die manche unserer eigenen religidsen
Institutionen korrumpiert. Dessen ungeachtet
betrachten alle grossen Religionen der Welt
Habgier als das primdre geistliche Problem
und beflirworten Verzicht und Losldsung als
Grundprinzipien. (...)

Die Okonomie des Lebens, der Gerechtig-
keit und des Friedens leben: Wo Koinonia
und unser Taufbekenntnis sich treffen

Der ORK-Pilgerweg der Gerechtigkeit und des
Friedens ist eine Reise, die uns zu dieser Zeit
und an die Orte ruft, an denen wir in Solidari-
tatzusammenkommen konnen, um flr Befrei-
ung zu kdmpfen, um voneinander zu lernen
und einander zu lehren, wie wir Gott in un-
serem Leben und unseren Gemeinden verste-
hen und erkennen. (...)

1. Koinonia — Achtung fiir die Nachbarn
Fllichtige Einblicke in die Koinonia lassen sich
in unserem Zusammenleben in der Gemein-
schaftundin unserem Lachen feststellen,und
wenn es uns gelingt zusammenzustehen, um
Wirde und Hoffnung lebendig zu halten. Jede
Theologie ergibt sich aus unserer Lebenser-
fahrung und Gemeinschaft (kontextuelle The-
ologie). Es gibt Kraft, wenn wir gemeinsam
dariiber sprechen, wie Gott in unserer Mitte
wirkt, um neue Formen der menschlichen So-
lidaritdt zu schaffen, und wenn wirgemeinsam
die Grenzen dessen sondieren, wie wir gerufen
sind, unser Leben in Christus und unseren
Glauben im Handeln zu leben.

Einladung an die Gemeinden:

In welchem Kontext lebt unsere Gemeinde? Wo
in unserer Gemeinde begegnen wir Gewalt, Un-
terdriickung, Leid und Ausgrenzung, die uns
daran hindern, der Koinonia Form zu geben?
Sindwir Unterdriicker, Unterdriickte oder beides?
Was sagt Gott unserer Gemeinschaft, wie wiruns
mitdiesen Problemen auseinandersetzen sollen?
Was verlangt unser Taufgeliibde von uns? Wozu
ruft Gott uns als Jiingerinnen Jesu in diesen Si-
tuationen auf? Wie sollen wir das heute machen,
und was hindert uns?

120



2. Solidaritat und gegenseitige Abhangigkeit
der Weltgemeinschaft

Gottes Gemeinschaft, die Koinonia, umfasst
die gesamte Schopfung Gottes - Menschen
und nichtmenschliche Geschépfe. Den Ge-
schichten, Theologien und Zeugnissen der
anderen zuzuhdren - der Weltgemeinschaft,
unseren Nachbarlnnen anderen Glaubens,
unseren Partnerkirchen aus aller Welt - ist
notwendig, um uns in der Gemeinschaft zu
erkennen und unsere gegenseitige Abhdngig-
keitals menschliche und 6kologische Gemein-
schaft zu verstehen. Die Koinonia ruft uns auf,
Gott und einander rechenschaftspflichtig zu
sein.

Einladung an die Gemeinden:

Wer sind unsere Nachbarlnnen nah und fern?
Kennen wir sie? Wie reden wir mit ihnen, oder
wie kénnen wir mit ihnen reden und von ihnen
lernen? Wo liegen unsere Vorurteile, und aufwen
héren wir nicht? Wie arbeiten wir mit anderen
Kirchen, Glaubensgemeinschaften, Biirgerbewe-
gungen und Gewerkschaften zusammen an
gemeinschaftlichen Problemen, undwaskénnen
wir in diesem Prozess lernen? Mit wem sind wir
in Christus vereint? Wie kbnnen wir die Grenzen
Jjenererweitern, die wir als unsere Nachbarinnen
ansehen? Wie schaffen wir Gemeinschaft mit
anderen, und was hindert uns daran?

3. Achtungvorderund Fiirsorgefiirdie Schép-
fung

Koinonia fordert unsere Aufmerksamkeit und
Firsorge, nicht nur fiir unsere Mitmenschen,
sondern auch fiir die ganze Weltgemeinschaft.
Sie verlangt von uns auch, die Natur als eine
heilige Gabe Gottes zu achten; wir sind geru-
fen, sie nicht auszubeuten und zu zerstoren,
sondern sie zu verteidigen, zu pflegen und zu
heilen. Die liebende Fiirsorge, die Gott in der
Schopfungsgeschichte der Genesis zeigt, ist
eine Inspiration fiir unsere eigene Rolle als
Hausmeisterlnnen, Wachterlnnen, Treuhande-
rinnen, Verwalterlnnen der Erde. In einer in-
dustriell und technologisch fortschrittlichen
Welt miissen wir wiedervondenen lernen, die
sich erinnern, wie man leichter auf der Erde
wandelt und wie man in Harmonie mit der
Natur lebt. Ausserdem miissen wir uns unserer
Rechenschaftspflicht bewusst sein gegeniiber
Gott fiir die Gabe der Schopfung und fiir ihre
Erhaltung fiir kiinftige Generationen aller Le-
bewesen.

Einladung an die Gemeinden:

Wie wirkt sich unser Leben (individuell und kol-
lektiv) auf die Erde aus? Wie sind wir daran be-
teiligt, unsere Lebensweise und das Verhalten
unserer Kirchen zu dindern, damitwirleichter auf
der Erde wandeln? Wie kénnen wirvonindigenen
Gemeinschaften und «Subsistenz»-orientierten
Gesellschaften lernen, unser Leben und unsere
Gesellschaften anders einzuordnen, damit wir
beginnenkénnen, nachhaltigerzu leben? Welche
theologischen Ressourcen helfen uns, (iber un-
sere Beziehung zur Natur nachzudenken? Wie
kénnen Stadtbewohnerinnen sich wieder der
Natur anschliessen, und was hindert uns?

4, Welche Art von Veranderung brauchen wir?
Koinonia zu leben, erfordert das radikale Er-
fahren der Metanoia oder eines Wandels, das
es uns ermdglicht, auf eine neue Art und Wei-
semiteinander zu leben, die Gerechtigkeit und
Frieden reflektiert. Spirituelle Praktiken wie
Bekenntnis, Reue, Vergebung, Gastfreund-
schaft, der Zehnte, Fasten, Liturgie, Gottes-
dienstund Gebet u.a.kénnen unseren Gemein-
den helfen, gesunde Theologien und Spiritu-
alitaten zu entwickeln, die mutiges Handeln
im Blick auf die Okonomie des Lebens wider-
spiegeln und anregen.

Einladung an die Gemeinden:
Welche Verdnderungen sind in unserem Ver-
stédndnis der Kirche, Siinde, Lebensweise, Segen
notwendig? Was missen wir (persénlich und als
Gemeinden) bekennen? Wie bekrdftigt uns Gott,
und wie fordert er uns heraus? Wie kann unser
Verstdndnis von Gnade, Erlésung, Auferstehung
und Gerechtigkeit unser Leben und unsere geist-
liche Praxis durchdringen und/oder sie verzerren?
Was fordert unser Taufgeltibde in unserem ge-
genwdrtigen Kontext von uns? Wie werden wir
durch unser Leben in Christus in eine Okonomie
des Lebens verwandelt, und was hindert uns?
Wie kann dieser Pilgerweg der Gerechtigkeit
unddes Friedens uns zu einer neuen und mutigen
Offenbarung des Leibes Christi in der Welt ver-
helfen? Zueiner globalen Okonomie des Lebens,
gegriindet aufgerechte und rechenschaftspflich-
tige Beziehungen zwischen allen Vélkern der
ganzen Erde, mit allen Wesen der Schépfung
Gottes und mit der Erde selbst?

«Siehe, ich habe dir heute vorgelegt das Leben
und das Gute, den Tod und das Bése... damitdu
das Leben erwdhlstund am Leben bleibst, du und
deine Nachkommen ...» (5. Mose 30, 15; 19b).

121

Ubersetzung:

Renate Sbeghen (im
Auftrag der Zeitschrift
Neue Wege und der
Ref. Kirchen Bern-Jura-
Solothurn, Bereich
OeME-Migration)



	Die Ökonomie des Lebens : eine Einladung zu theologischer Reflexion und zum Handeln

