
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 109 (2015)

Heft: 4

Artikel: Die Ökonomie des Lebens : eine Einladung zu theologischer Reflexion
und zum Handeln

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-632194

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-632194
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ökonomie des Lebens als Ausdruck der
«Koinonia»
Die Ökonomie des Lebens verkörpert Gottes
Vision von der Kononia (Gemeinde, Gemeinschaft,

Miteinanderteilen) in der solide Gemeinschaften

in Frieden und Harmonie miteinander
und mit Gottes Schöpfung gedeihen (Apg
2,42-47). Sie ist ein Ort, an dem alle Menschen
einen wurdevollen, sauberen und sicheren
Platz zum Leben haben und unter Familie und
Freunden, die sie lieben und mit denen sie das

Leben teilen, sterben, wo die Arbeit Wurde hat
und die Lohne gerecht und fair sind, wo
Gerechtigkeit geübt und Barmherzigkeit
geschätzt wird, und alle demutig mit Gott wandeln

(Micha 6, 8), und wo die Wesen der Erde

- Mikroben, Pflanzen und Buckelwale, Meere,
Seen, Flusse und Himmel, die Tiefen der Erde

und verborgene Gewässer - in der von Gott
geschaffenen Integrität leben. In der Tat sind

wir alle Teil eines Beziehungsgeflechts, das

einen Schmetterling in China mit der gesamten

Erdatmosphäre verbindet, alle ihre Meere,

Berge, Felder und Flusse, Wüsten und Anakondas

und die innersten Geheimnisse ihrer
physischen Gestalt - Felsen, Lavra und Wasser,

Magma, Metalle und wertvolle Mineralien. Wir
sind in Christus an die ganze geschaffene
Realität gebunden, in deren Mitte wir leben und
von der wir physisch fur unser Weiterleben
abhangig sind

In der heutigen Welt erkennen wir nicht
Gottes Vision der Koinonia. Die Liberalisierung
und Deregulierung der Markte haben in den
letzten dreissig Jahren alsTeil eines drastischen
Prozesses der neoliberalen Globalisierung den
Aufbau eines Systems gestattet, das den
unersättlichen Konsum menschlicherund natürlicher

Ressourcen und damit ein standig
wachsendes wirtschaftliches, soziales und
Ökologisches Ungleichgewicht fordert. Nur 67
Menschen besitzen heute die Hälfte des Reichtums

der Welt. Religiose Traditionen der Welt
haben uns schon lange vor der Habgier
gewarnt, die zu dieser völligen Zerstörung der

göttlichen Vision fuhrt. Inmitten von Armut,
Leid, Unterdrückung, wirtschaftlicher Ausbeutung

und Missbrauch von Macht, die das Leben
der Mehrheit der Menschen auf der Welt
bestimmen, sowie auch von Folter und
zunehmendem Absterben der Erde und all ihrer
Lebewesen, weint Gott mit uns in unserem
Schmerz und unserer Verletzlichkeit Gleichzeitig

sehen wir Gott im Leben und in der
Widerstandskraft der Menschen, die die Mach-

Dokument

Die Ökonomie des Lebens
Eine Einladung zu theologischer Reflexion und zum
Handeln

Ergebnisse einer Konsultation des Ökumenischen Rates
der Kirchen vom 27.-30. Oktober 2014 in Chennai, Indien

te des Todes und der Unterdrückung herausfordern

Die Ökonomie des Lebens ist eine Kultur
mitfühlender Gerechtigkeit, wo diejenigen
von uns in wohlhabenderen Schichten der
Gesellschaft unseren Glauben an Gott durch
Solidarität leben, indem sie Privilegien
umwandeln, lebensfeindlichen Unternehmen die

Unterstützung entziehen, einfacher leben,
Volks- und Arbeiterbewegungen beistehen
und unterstutzen, sich zu fairen Handelspraktiken

verpflichten, lokale alternative
Wirtschaftsformen und gemeinschaftsorientierte
Landwirtschaft unterstutzen, die Herstellung
von und den Handel mit Massenvernichtungswaffen

in Frage stellen und unsere
Regierungen und internationale Finanz- und
Wirtschaftsorganisationen auf alle möglichen
Arten herausfordern.

Das vorliegende Dokument, das 2014 an

einem internationalenTreffen von
Kirchenvertreterinnen, Weggefahrtinnen der buddhistischen,

muslimischen und hinduistischen
Traditionen sowie von Widerstandsbewegungen

verschiedener Volker erarbeitet wurde,

reagiert auf den Aufruf der 10
Vollversammlung des ORK in Busan (2013) zu einem
Pilgerweg der Gerechtigkeit und des Friedens

mit einer Einladung zu theologischer Reflexion

und Aktion im Blick auf eine Ökonomie des
Lebens von Kirchen, Gemeinden,
Widerstandsorganisationen, Volksbewegungen, Gruppen
der Zivilgeseilschaft, Theologischen
Hochschulen, Seminaren und unseren Schwestern
und Bruder anderer Glaubenstraditionen.

117



Gottes Gerechtigkeit und Frieden
Gottes Gerechtigkeit bildet den Kern der
Ökonomie des Lebens, die an der Lebensqualltat
der an den Rand Gedrängten gemessen wird
(Mt 10,42). Die Ökonomie des Lebens erweitert
den Kreis, um alle einzuschliessen, die durch
die Volkswirtschaften des Profits und Wettbewerbs

an den Rand gedrangt wurden Sie ist
eine Wirtschaft der Kooperation und
Zusammenarbeit, eine fürsorgliche Ökonomie, die
die Werte der Solidarität, der gegenseitigen
Abhängigkeit und Beziehungen hochhalt. Sie

ist in Gesellschaft und Ökologie eingebettet
und garantiert, dass alle Menschen und
Geschöpfte in Wurde leben können. Sie nährt sich

von Ethik und Ästhetik Friede ist ihre Frucht
Die Ökonomie des Lebens kümmert sich

um Land und Meer, die ganze bewohnte Erde,
die ihre eigene, von Gott gegebene Integrität
besitzt Sie wehrt sich gegen die Okonomisie-

rung aller Aspekte der Natur - Wasser, Luft,
Walder und andere Gemeingutereingeschlos-
sen Die Fülle der Schöpfung ist keine Ware,
die man plündert, sondern sie ist ein Geschenk
Gottes, das Leben durch gegenseitiges Mitein-
anderteilen zu feiern Die Ökonomie des
Lebens ist dort, wo die gesamte Schöpfung Gott
den Schopfer, Erloser und Bewahrer preist,
damit alle ein Leben in Fülle erreichen (Joh 10,

10) Sie ist von daher der Vorgeschmack auf
das Reich Gottes, in dem wir das Leben inmitten

der Unmöglichkeit des Lebens» mit
unserem Engagementfur eine radikale
Umstrukturierung der herrschenden Wirtschaftsordnung

feiern.
Wie wir in vielen Teilen unseres Planeten

erleben, fuhren die wirtschaftliche Expansion
und eine verbesserte Makroökonomie nicht
automatisch zu einem besseren Leben fur die
Menschen. So ist die Ökonomie des Lebens
nichtaufein wachsendes Bruttosozialprodukt
reduziert, sondern basiert vielmehr auf einem
verantwortungsbewussten Konsum, gerechter
Verteilung, nachhaltiger Produktion und
Investitionen fur das Gemeinwohl. Gott ladt uns
ein, die Fulleder Naturzu gemessen, aber nicht
auf Kosten der Menschen, anderer Lebewesen
und der Erde selbst Die Israeliten in der Wüste
haben gelernt, dass die Manna-Okonomie
voraussetzt, dass wir nur das nehmen, was wir
fur den Tag brauchen (Ex 16,13-30) Die
Manna-Ökonomie des «Genug» lehrt uns, unseren
Konsum einzuschränken, weil alles, was wir
anhäufen, verdunsten und vermodern wird,
egal wie stark wir es festhalten

Solidarität als Tauferfahrung
Die Ökonomie des Lebens gründet aufgerechten

Beziehungen zwischen den Menschen,
erkennt ihre gemeinsamen Verwundbarkeiten
und begleitet den Existenzkampf der
Menschen auf der ganzen Welt Sie ist eine relatio-
naleOkonomie Die Okonomiedes Lebens ruft
uns auf, über Verallgemeinerungen, die
abstrakt und fern vom taglichen Leben sind,
hinauszugehen zu einem konkreten Engagement

auf lokaler, nationaler, regionaler und
globaler Ebene Wir sind aufgerufen zu
Beziehungen der Solidarität, die Gerechtigkeit und
sozialen Wandel bezeugen, mchtzu karitativen
«Missionsprojekten» Wir müssen den Mut
haben, unsere eigenen wirtschaftlichen Privilegien

aufzugeben, damit wir nicht nur auf
andere hören, sondern solidarisch handeln mit
den sich abrackernden Menschen in unseren
Gemeinschaften, in unseren Landern und der
seufzenden Welt

Die unterschiedlichen christlichen
Verstandnisse der Taufe reflektieren ein solches
Sterben. Der Apostel Paulus spricht in seinem
Brief an die Romer von der Taufe als «mit Christus

begraben und in ein neues Leben
auferweckt» sein (Rom 6,4). Einen solchen Tod

interpretieren wir als Bezugnahme auf den
Verzicht wirtschaftlicher Privilegien, und eine
solche Auferweckung interpretieren wir als

Hinweis aufeine Abkehr (metanoia) von einem
auf Konsum und Anhäufung ausgerichteten
Leben zu einem Leben der Loslosung Religiose
Traditionen haben jahrhundertelang Verzicht
und Loslosung wertgeschatzt - wie es das
Leben vieler Religionsstifter, Kirchenfuhrer,
Heiliger und Gurus beweist.

In der Ökonomie des Lebens sind wir mit
allen anderen Menschen, allen Wesen in Gottes
Schöpfung, einschliesslich der Erde selbst, in
tiefer Solidarität verbunden. Tiefe Solidarität
isteinwesentlicherTeilunsererTauferfahrung
Fur jene unter uns, die - aufgrund von Klasse,

Gender, Rasse, Kaste, usw. - in Machtpositionen
und privilegiert leben, ist sie eine geistliche
und politische Äusserung, durch die wir in
Gemeinschaften eintauchen, die sich fur ein
Leben inmitten der «Unmöglichkeit des
Lebens» einsetzen und dann gemeinsam
handeln, mit und nicht einfach fur unsere Schwestern

und Bruder. Es ist ein entscheidender Akt,
die Herrschaft aller imperialer Machte über
unser Leben öffentlich anzuprangern und
abzulehnen und öffentlich zu erklaren, dass Jesus

Christus allein Herr über unser Leben ist und
nicht der vergoldete Schein des Marktes.

118



Transformative Macht
In der Ökonomie des Lebens ist die Macht als

ein System von Kontrolle und Gegenkontrolle
geteilt, und - unabhängig von Klasse, Gender,
Rasse, Kaste, sexueller Orientierung, mdigener
Identität und Religion - haben alle Menschen
eine Stimme und beteiligen sich an der
Entscheidungsfindung aufallen Ebenen
Entscheidungsfindung und Politikgestaltung in Wirt-
schaftsfragen müssen auch «jene einschlössen,

die am meisten unter systemischer
Ausgrenzung leiden», weil «nichts, was ohne sie
ist, fur sie ist» (ORK, Ökonomie des Lebens)

Von den an den Rand Gedrängten lernen
Beim Aufbau der Ökonomie des Lebens müssen

wir eingehend von den Perspektiven,
Erfahrungen und Spiritualitäten derer lernen,
die am Rande leben und mit denen sich Jesus
Christus identifiziert (Mt 25, 40)- Verarmte,
Frauen, indigene Volker, Adivasis (Ureinwoh-
nerlnnen in Indien), Migrantinnen, Menschen
anderer Hautfarbe, Kriegsopfer und Flucht
linge, Dalits und andere Diese Gemeinschaften

sind gezwungen, aufgrund ihrer Erfahrung
der Subalternitat die schwere Bürde der
miteinander verflochtenen Ökonomischen und
ökologischen Krisen zu tragen, siefordern und
heraus, unseren Kampffur wirtschaftliche und
Ökologische Gerechtigkeit konsequent mit
dem Kampf gegen das Patriarchat, Sexismus,
Rassismus, Kastenwesen und Militarismus zu
kombinieren Wie definieren und prägen die
Menschen an den Randern die Ökonomie des
Lebens'

Adivasis, Stammesangehorige, Dalits und
andere marginalisierte Gemeinschaften erkennen

die Ökonomie des Lebens als einen Ort,
Leben zu schaffen, zu fordern und bewahren,
um Kinder aufzuziehen und siezu lehren,
Prophetinnen und Menschenrechtsaktivistinnen
zu werden, die ihre Gemeinschaften verteidi
gen werden, um Widerstand, Solidarität und

gegenseitige Abhängigkeit mit neuen
Sichtweisen und in der Praxis zu fordern Dort wird
die symbiotische Beziehung zwischen Patriarchat,

Rassismus und Kapitalismus freigelegt
und denunziert Sie basiert auf schwarzen
Befreiungstheologien, die die Zentralltat und
die rassische Überlegenheit des Westens de-
konstruiert haben, und die es Menschen
anderer Hautfarbe ermöglichen, ihre politische
und kollektive Macht auszuüben, um soziale

Veränderungen zu bewirken.
IhreVision einerOkonomiedes Lebens legt

Dualismen ab, dieden Leib vom Geist, Glauben
vom Handeln trennt, die Menschen von der
Natur, Ökonomie von Ökologie, Manner von
Frauen, und die Hierarchien der Herrschaft
und Unterdrückung fortbestehen lassen Die
Ökonomie des Lebens, verwurzelt in Gerechtigkeit

und Egalitarismus, bestätigt die
unverzichtbare Rolle, die Frauen im Kampffur die
Veränderungen spielen, wo Generationen von
Frauen - Grossmutter, Mutter, Ehefrauen,
Schwestern, Tanten und Tochter - nicht nur
als Korper gewertet werden, sondern als heilige

Wesen; wo man sich an Priesterinnen der
Fruhzeit erinnert, an Mudangs (Korea), an Ba-

baylans (Philippinen), an Ranis (Naga-Stamme
in Indien), wo Frauenbewegungen unterstutzt
und gefeiert werden Die Ökonomie des
Lebens verurteilt die Feminisierung der Arbeit
und die Kommerzialisierung des weiblichen
Korpers

Eine ganzheitliche Ökonomie des Lebens
lehnt Homogenisierung ab, die Unterschiede
in Identität, Ethnizitat, Kultur, Tradition, Werten,

Geschichte, Regierungs- und Wirtschaftssystemen

leugnet. Vielmehr bewahrt und
feiert sie Lebensweisen und Volkswirtschaften,
die von marginalisierten Gemeinschaften
praktiziert werden Diese Lebensformen hangen

eher vom Bedarf und nicht von Habgier
ab und achten die Integrität aller Lebewesen,
die als gleich wichtig angesehen werden Sie

wurzeln im Verständnis, dass wir dem Land

gehören und nicht das Land uns, dass wir alle
Teil eines wunderbaren organischen Netzwerk
des Lebens sind (ein Prinzip, das in vielen
Gemeinschaften, z.B Ubuntu und Ujamaa in
Afrika, Sansaeng in Korea, Buen Vivir und Sum-
ak Kawsay in Sudamerika gegenwartig ist)

Bereits seit Jahrhunderten ausserhalb des
kolonialen und neoliberalen Marktes
funktionierend, werden diese Wirtschaftsformen oft
mit «Subsistenz» umschrieben Doch diese
Wirtschaften finden Ganzheit und Fülle im
einfachen Leben, pflegen Heterogenitat und
Biodiversitat, und verzichten sowohl auf eine
Okonomisierung des Lebens als auch auf den

gewinn- und wettbewerbsorientierten Markt
der Unternehmen Das indigene Quechua-
Konzept Sumak Kawsay nennt als Ziel «die
Befriedigung der Bedurfnisse, das Erreichen

einer würdigen Qualität von Leben und Tod,
lieben und geliebt zu werden, gesundes
Gedeihen aller in Frieden und Harmonie mit der
Natur, die unbegrenzte Ausdehnung von
Kulturen, freie Zeit fur Kontemplation und Eman-

119



zipation sowie Ausbau und Gedeihen von
Freiheiten, Möglichkeiten, Kapazitäten und
Potenziale» (Rene Ramirez)

Die Spiritualität der Ökonomie des Lebens
ist in den Praktiken der marginalisierten
Gemeinschaften zu spuren, die herrschende
metaphysische, institutionalisierte Spiritualitäten

negieren und dogmatische Erzählungen
untergraben. Die Ökonomie des Lebens

bestätigt die Bedeutung der sozialen
Beziehungen in der Produktion und der Reproduktion

sowie auch die Dynamikder «Spiritualität
der Arbeit», das heisst: Kinder gebaren, Kinder
erziehen und alte Menschen pflegen, das Land

bestellen, Tiere züchten, sich um die symbio-
tische Beziehung zur Natur kummern, usw.

In Armut lebende Menschen, Frauen, indi-
geneVolker, UreinwohnerlnnenderSchildkro-
teninsel (Turtle Island First Nations), Adivavis,

Migrantinnen, Menschen anderer Hautfarbe,
Dalits und andere geben Weisheit und Erkenntnisse

weiter, die sich in ihren Geschichten,
Traditionen und Lebensweisen finden, die
schöpferische Phantasie und mutiges Handeln

im Blickauf eine Ökonomie des Lebens ermöglichen.

Zusammenarbeit mit weltweiten
Religionsgemeinschaften

Wir rufen die lebensbejahende Ökonomie in

Erinnerung, die in den religiösen Traditionen
der Welt und in alternativen Quellen der
Menschheitsgeschichte erfasst ist. Geschichten

wie die frühchristliche Praxis des Teilens

fur das Gemeinwohl (Apg 2, 44-46 und 4,

32-35) sind reichlich in diesen Quellen enthalten

und können ihre Anhangerinnen zum
gemeinsamen Handeln anregen.

UberJahrhunderte hinweg haben religiose
Traditionen ihre Anhangerinnen vor der
Schändung durch Habgier und Anbindung an

Guter, die zu Anhäufung fuhrt, gewarnt, und
haben sie zu einem Leben des Verzichts und
der Loslosung aufgerufen, das Umverteilung
unterstutzt. In wirtschaftlicher Hinsicht bedeuten

Verzicht und Loslosung, den Uberschuss

neu zu verteilen und den Gewinn dem
Gemeinwohl zugutekommen zu lassen, so dass

sie in wirtschaftliche Aktivitäten investiert
werden können, die der Erhaltung und
Verbesserung des materiellen und geistlichen
Wohlergehens der Gemeinschaft dienen (z.B

Systeme der gerechten Entschädigung und

Lohne, Systeme der Sorge und Unterstützung
kranker und alter Menschen, und gemein¬

schaftlich betriebene Projekte fur erneuerbare
Energien).Theologisch und ontologisch gesehen

bedeutet Verzicht, vom Materiellen
losgelost zu sein, d h. vom Relativen und Irrealen,
denn es vergeht, und nur das Absolute und
Wirkliche festzuhalten

Die herrschende Wirtschaftskultur sanktioniert

und erachtet Habgier als primareTrieb-
kraft, die manche unserer eigenen religiösen
Institutionen korrumpiert. Dessen ungeachtet
betrachten alle grossen Religionen der Welt

Habgier als das primäre geistliche Problem
und befürworten Verzicht und Loslosung als

Grundprinzipien

Die Ökonomie des Lebens, der Gerechtigkeit

und des Friedens leben: Wo Koinonia
und unser Taufbekenntnis sich treffen
Der ORK-Pilgerweg derGerechtigkeit und des
Friedens ist eine Reise, die uns zu dieser Zeit
und an die Orte ruft, an denen wir in Solidari-
tatzusammenkommen können, um fur Befreiung

zu kämpfen, um voneinander zu lernen
und einander zu lehren, wie wir Gott in
unserem Leben und unseren Gemeinden verstehen

und erkennen

1 Koinonia - Achtung fur die Nachbarn

Fluchtige Einblicke in die Koinonia lassen sich

in unserem Zusammenleben in der Gemeinschaft

und in unserem Lachen feststellen, und
wenn es uns gelingt zusammenzustehen, um
Wurde und Hoffnung lebendig zu halten. Jede

Theologie ergibt sich aus unserer Lebenserfahrung

und Gemeinschaft (kontextuelleThe-
ologie). Es gibt Kraft, wenn wir gemeinsam
darüber sprechen, wie Gott in unserer Mitte
wirkt, um neue Formen der menschlichen So-

lidaritatzu schaffen, und wenn wir gemeinsam
die Grenzen dessen sondieren, wie wir gerufen
sind, unser Leben in Christus und unseren
Glauben im Handeln zu leben

Einladung an die Gemeinden.
In welchem Kontext lebt unsere Gemeinde7 Wo

in unserer Gemeinde begegnen wir Gewalt,
Unterdrückung, Leid und Ausgrenzung, die uns
daran hindern, der Koinonia Form zu geben7
Sind wir Un terdrucker, Un terdruckte oder beides7

Was sagt Gott unsererGemeinschaft, wie wiruns

mitdiesen Problemen auseinandersetzen sollen7

Was verlangt unserTaufgelubde von uns? Wozu

ruft Gott uns als Jungerinnen Jesu in diesen

Situationen auP Wie sollen wirdas heute machen,
und was hindert uns?

120



2. Solidarität und gegenseitige Abhängigkeit
der Weltgemeinschaft
Gottes Gemeinschaft, die Koinonia, umfasst
die gesamte Schöpfung Gottes - Menschen
und nichtmenschliche Geschöpfe. Den
Geschichten, Theologien und Zeugnissen der
anderen zuzuhören - der Weltgemeinschaft,
unseren Nachbarinnen anderen Glaubens,
unseren Partnerkirchen aus aller Welt - ist

notwendig, um uns in der Gemeinschaft zu
erkennen und unsere gegenseitige Abhängigkeit

als menschliche und ökologische Gemeinschaft

zu verstehen. Die Koinonia ruft uns auf,
Gott und einander rechenschaftspflichtig zu
sein.

Einladung an die Gemeinden:
Wer sind unsere Nachbarinnen nah und fern?
Kennen wir sie? Wie reden wir mit ihnen, oder
wie können wir mit ihnen reden und von ihnen
lernen Wo liegen unsere Vorurteile, undaufwen
hören wir nicht? Wie arbeiten wir mit anderen
Kirchen, Glaubensgemeinschaften, Bürgerbewegungen

und Gewerkschaften zusammen an
gemeinschaftlichen Problemen, undwas können
wir in diesem Prozess lernen? Mit wem sind wir
in Christus vereint? Wie können wir die Grenzen

jenererweitern, die wirals unsere Nachbarinnen
ansehen? Wie schaffen wir Gemeinschaft mit
anderen, und was hindert uns daran?

3. Achtung vorderund Fürsorgefürdie Schöpfung

Koinonia fordert unsere Aufmerksamkeit und

Fürsorge, nicht nur fur unsere Mitmenschen,
sondern auch für die ganze Weltgemeinschaft.
Sie verlangt von uns auch, die Natur als eine
heilige Gabe Gottes zu achten; wir sind gerufen,

sie nicht auszubeuten und zu zerstören,
sondern sie zu verteidigen, zu pflegen und zu
heilen. Die liebende Fürsorge, die Gott in der

Schöpfungsgeschichte der Genesis zeigt, ist

eine Inspiration für unsere eigene Rolle als

Hausmeisterinnen, Wachterinnen,Treuhänderinnen,

Verwalterinnen der Erde. In einer
industriell und technologisch fortschrittlichen
Welt müssen wir wieder von denen lernen, die
sich erinnern, wie man leichter auf der Erde

wandelt und wie man in Harmonie mit der
Natur lebt. Ausserdem müssen wiruns unserer
Rechenschaftspflicht bewusst sein gegenüber
Gott für die Gabe der Schöpfung und für ihre

Erhaltung fur künftige Generationen aller
Lebewesen.

Einladung an die Gemeinden:
Wie wirkt sich unser Leben (individuell und
kollektiv) auf die Erde aus? Wie sind wir daran
beteiligt, unsere Lebensweise und das Verhalten

unsererKirchen zu andern, damit wir leichterauf
derErde wandeln? Wie können wirvon indigenen
Gemeinschaften und «Subsistenz»-orientierten
Gesellschaften lernen, unser Leben und unsere
Gesellschaften anders einzuordnen, damit wir
beginnen können, nachhaltigerzu leben? Welche

theologischen Ressourcen helfen uns, über
unsere Beziehung zur Natur nachzudenken? Wie

können Stadtbewohnerinnen sich wieder der
Natur anschliessen, und was hindert uns?

4. Welche Art von Veränderung brauchen wir?
Koinonia zu leben, erfordert das radikale
Erfahren der Metanoia oder eines Wandels, das

es uns ermöglicht, auf eine neue Art und Weise

miteinanderzu leben,die Gerechtigkeitund
Frieden reflektiert. Spirituelle Praktiken wie
Bekenntnis, Reue, Vergebung, Gastfreundschaft,

der Zehnte, Fasten, Liturgie, Gottesdienst

und Gebet u.a. können unseren Gemeinden

helfen, gesunde Theologien und
Spiritualitäten zu entwickeln, die mutiges Handeln
im Blick auf die Ökonomie des Lebens
widerspiegeln und anregen.

Einladung an die Gemeinden:
Welche Veränderungen sind in unserem
Verständnis der Kirche, Sünde, Lebensweise, Segen

notwendig? Was müssen wirfpersönlich und als

Gemeinden) bekennen? Wie bekräftigtuns Gott,
und wie fordert er uns heraus? Wie kann unser
Verständnis von Gnade, Erlösung, Auferstehung
und Gerechtigkeit unser Leben und unsere geistliche

Praxis durchdringen und/odersie verzerren
Was fordert unser Taufgelubde in unserem
gegenwartigen Kontext von uns? Wie werden wir
durch unser Leben in Christus in eine Ökonomie
des Lebens verwandelt, und was hindert uns?

Wie kann dieser Pilgerweg der Gerechtigkeit
und des Friedens unszu einerneuen undmutigen
Offenbarung des Leibes Christi in der Welt
verhelfen? Zu einerglobalen Ökonomie des Lebens,

gegründetaufgerechte und rechenschaftspflichtige

Beziehungen zwischen allen Völkern der

ganzen Erde, mit allen Wesen der Schöpfung
Gottes und mit der Erde selbst?

«Siehe, ich habe dir heute vorgelegt das Leben

und das Gute, den Tod und das Bose... damit du
das Leben erwählstund am Leben bleibst, du und
deine Nachkommen...»(5. Mose 30,15; 19b).

Ubersetzung
Renate Sbeghen (im

Auftrag der Zeitschrift

Neue Wege und der
Ref Kirchen Bern-Jura-

Solothurn, Bereich

OeME-Migration)

121


	Die Ökonomie des Lebens : eine Einladung zu theologischer Reflexion und zum Handeln

