Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 109 (2015)

Heft: 3

Artikel: Wider die Instrumentalisierung der Opfer : Antisemitismus als Realitat
und Antisemitismusvorwurfe als Herrschaftsinstrument : Interview

Autor: Hui, Matthias / Zuckermann, Moshe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-632186

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-632186
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Neue Wege-Gesprich von Matthias Hui
mit Moshe Zuckermann

Wider die Instrumentali-
sierung der Opfer

Antisemitismus als Realitat und und Antisemitismus-
vorwiirfe als Herrschaftsinstrument

Nach dem Gazakrieg 2014 und den Anschligen in Paris
und Kopenhagen auf die freie Meinungsdusserung und
auf jiidische Einrichtungen stellen sich viele Fragen. Wo
konnte es Zusammenhdnge geben zwischen der Gewalt im
Nahen Osten, Antisemitismus und Islamophobie im
Westen? Wie soll der Holocaust heute erinnert werden?
Der israelische Historiker und Philosph Moshe Zucker-
mann referierte am 5. Februar an einer Veranstaltung in
Bern, die von den Neuen Wegen mitorganisiert wurde.

Was ist Ihre intellektuelle Motivation,
aber auch Ihre politische und person-
liche, sich seit Jahren mit dem Antisemi-
tismus und der Instrumentalisierung
von Antisemitsmusvorwiirfen in der Po-
litik zu beschiiftigen?

Die personliche Motivation liegt in
der Geschichte meiner Familie. Meine
Eltern sind Holocaust-Uberlebende, mein
Vater auch Auschwitz-Uberlebender.
Der Antisemitismus ist der grosste Hor-
ror in der Geschichte meiner Familie
und meines Volkes: Achtzig Prozent der
Familien meines Vaters und meiner
Mutter sind ausgerottet worden. Antise-
mitismus war mir in die Wiege gelegt als
Lebens- und Existenzproblem. Diese
Realitit hat sich spéter in meinem Leben
als Schiiler der Frankfurter Schule mit
Adorno und Horkheimer dahingehend
entfaltet, dass eine akademische, theore-
tische Motivation hinzukam. Adorno
und Horkheimer haben in ihrem Buch
«Dialektik der Aufklirung» Elemente
des Antisemitismus thematisiert und
diesen zu einem zivilisationsgeschicht-
lichen Paradigma erhoben.

Aber dariiber hinaus, und das wider-
spricht dem nicht, was ich eben gesagt
habe, fiel mir schnell auf, wie der Anti-
semitismus besonders in Israel - spiter
habe ich das auch in Deutschland stark
wahrgenommen - zum Fetisch gewor-
den ist. Man fing an, ihn fiir Ziele zu ver-
wenden und zu instrumentalisieren,
die nichts mehr mit Antisemitismus-
bekdmpfung und vor allem gar nichts
mehr mit dem Holocaust-Gedenken zu
tun hatten.

Ich mochte ins Gesprich einsteigen mit
dem realen Antisemitismus. Wie schiit-
zen Sie diesen in Europa ein? Die Atten-
tate in Paris liegen erst wenige Wochen
zuriick. Im Sommer 2014 wihrend des
Gazakrieges sprach der Prisident des
Schweizerischen Israelitischen Gemein-
debundes, Herbert Winter, von vielen er-
schreckenden Mails, die Juden erhalten
hdtten, und Wortmeldungen in den so-

78



zialen Medien wie « Wir miissen die Ju-
den ausrotten» oder «Vergast diese
Hunde». Friiher seien die Zuschriften
von Herrn Miiller oder Meier gekom-
men, mittlerweile stammten die Bot-
schaften von Namen aus Albanien, Ko-
sovo und der Tiirkei: «Antisemitische
Mails bekommen wir jedes Mal, wenn in
Nahost Gewalt ausbricht. Doch dieses
Mal hat es eine ganz andere Dimension
erreicht.»

Ich mochte voranschicken: Der Anti-
semitismus gehort fiir mich tiberall auf
der Welt bekdmpft, wo er auftritt. Er hat
mit Auschwitz die Welt, nicht nur was
die Juden angeht, sondern auch zivilisa-

tionsgeschichtlich, so sehr gepragt, dass
man dariiber nicht hinweg schauen darf.
Das Problem besteht fiir mich darin,
dass man in den letzten Jahren immer
weniger auf die Konstellationen, die
Kontexte und die Urspriinge des Anti-
semitismus schaut, sondern oft, wie von
einer Schlange gebannt, nur auf das Pha-
nomen und dann hysterisch oder ideo-
logisch reagiert.

Nehmen wir das Beispiel, das Sie ar-

tikuliert haben, die Zeit des Gazakrieges.
Es ist bezeichnend, dass Sie nun nicht
zuerst dariiber reden, was im Krieg pas-
siert ist, sondern dariiber, wie man in
Europa darauf reagiert hat. Man muss
verstehen, dass diejenigen, die dann ge-
geniiber den Juden ihre Stimme antise-
mitisch erhoben haben, dies nicht im
luftleeren Raum taten. Es passierte ja
auch etwas in Gaza, 2100 Menschen sind
mit einer Brachialitit umgebracht wor-
den, unzdhlige Frauen und Kinder, nicht
das erste Mal iibrigens. Immer, wenn es
zu Gewalteskalationen kommt, sagt

man, dass der paldstinensische Terror
keine Unterscheidungen macht; aber es

stellt sich heraus, dass auch die Juden,
welche die Besatzung betreiben und in
die Eskalation hineingeraten bzw. sie
teilweise provozieren, mit einer Vehe-
menz zuschlagen, die iiberhaupt nicht
unterscheidet zwischen der Zivilbevol-
kerung und den Guerillakimpfern oder
den Terroristen. Fiir mich geht Ihre Fra-
ge, was ich vom aktuellen Antisemitis-
mus halte, nicht von den Grundlagen
aus, die es zu diskutieren galte.

79

Moshe Zuckermann
am 21. November 2010
in Hamburg St. Georg.
Bild: Arne List



[Ein Vorwurf als Herrschaftsinstrument
Moshe Zuckermann

Moshe Zuckermann,
«Antisemit!» Ein
Vorwurf als Herr-
schaftsinstrument,
Promedia Verlag,
Wien 2010.

Was sollte zur Sprache kommen?

Die Tatsache, dass Israel in einem er-
heblichen Mass daran mit beteiligt ist,
dass es zu antisemitischen Vorfillen
kommt. Esliegt auch in seinem Interesse,
denn je mehr Antisemitismus es in der
Welt gibt, umso besser ist es fiir das
Selbstverstindnis des Staates als Zu-
fluchtsstatte fiir alle Juden. In meinem
letzten Buch zitiere ich den ersten Premi-
erminister Ben Gurion, der sagte, wenn
der Antisemitismus zum Erlahmen
komme, miisse er wieder angefeuert wer-
den, damit die Juden nach Israel kom-
men. Wir haben Netanyahu gesehen, wie
er nach dem Terroranschlag auf den jii-
dischen Laden in Paris die Situation ge-
nau so instrumentalisierte. Wenn ich
franzosischer Staatsprasident wire, hitte
ich ihn mit einem Fusstritt aus dem Land
verscheucht: «Wie kommst du dazu, die
Biirger meines Landes herauslocken zu
wollen?» Ahnlich sprach auch Ariel
Scharon 2004: Wenn er die Kritik aus Eu-
ropa an der israelischen Politik hore,
wisse er, dass sie unweigerlich antisemi-
tisch sein miisse, und angesichts dieser
Kritik wisse er, wie es zum Holocaust
kam. Er hat die Kritik an seiner Politik
perfide umgedreht.

Sie mochten also den Antisemitismus
immer in seiner Entstehung verstehen.
Sie fragen nach seinen gesellschaftli-
chen, ideologischen, 6konomischen Be-
dingungen?

... und auch nach seinen patholo-
gischen Bedingungen.

Das ist Thr Erbe aus der Frankfurter
Schule: Sie unterscheiden sich von ande-
ren Forschungsrichtungen, welche den
Antisemitismus stdrker in einer Linie
mit der zweitausendjihrigen Juden-
feindschaft sehen, die als kultureller Bo-
densatz weiterexistiert und immer wie-
der hervorbrechen kann.

Ich unterscheide zwischen Antisemi-
tismus und traditionellem Judenhass.
Traditioneller Judenhass war religios be-

griindet: Das auserwdhlte Volk wird als
Problem, Juden werden als Gottesmor-
der gesehen. Diese Konstrukte wurden
von Staat und Kirche immer wieder in-
strumentalisiert, zu Kreuzzugszeiten bis
spiter zu den Pogromen. Diesem Juden-
hass konnten Juden noch zur Zeit der
Spanischen Inquisition immerhin durch
die Konversion zum Christentum ent-
fliehen. Er findet sein Ende in der zwei-
ten Halfte des 19. Jahrhunderts.

Nun kommt nicht nur als Begriff,
sondern auch vom Phianomen her etwas
ganz Anderes: Im Zuge der Judeneman-
zipation und des Versuchs der Integra-
tion in die biirgerliche Gesellschaft ent-
steht Antisemitismus. In dem Moment,
wo die Juden nicht mehr ghettomassig
abgeschlossen werden - in einem Schtetl,
wo von Zeit zu Zeit Kosaken einbrechen
und wiiten kénnen -, in dem Moment,
wo der Jude «einer von uns» wird, der
Fremde unter uns, wird gefragt: Seid ihr
ein Volk, eine Nation, eine Religion?
Dieser Moment brachte den sozialoko-
nomischen Antisemitismus. Juden wa-
ren traditionell sehr stark in der Zirku-
lationsspdhre tdtig; sie waren Héndler,
Hausierer, Bankiers, aus dem einfachen
Grund, dass sie keinen Boden bearbei-
ten und nicht ansdssig werden durften
So entstand das Bild des Schacher-
juden, geldgierig und blutsaugerisch.
Das Schlimmste kam aber erst, als der
urspriinglich sozialokonomische Anti-
semitismus, der den Juden angriff, weil
er Kapitalist war oder Sozialist, auf eine
ganz andere Ebene gehievt wurde, auf
diejenige der Rasse. In dem Moment, wo
der Antisemitismus rassistisch wurde,
wo die Biologie mit ins Spiel kam, wurde
auch der urspriingliche, stark religios
bedingte Judenhass auf dieser Ebene in-
tegriert, aus der es kein Entrinnen mehr
gab. Die Nazis nahmen das Blut zum
Kriterium.

Sie schildern diese Entwicklung sehr

deutlich. Sind Sie der Meinung, dass der
religidse Judenhass aber dennoch wei-

80



terwirkt? Oder ist die Frage des traditi-
onellen Judenhasses in der christlichen
Theologie, in der Kirche, welche iiber
Jahrhunderte zentrale Ideologielieferan-
tin fiir die Herrschenden war, heute
nicht mehr sehr relevant?

Ich bin der Meinung, dass der religi-
Ose Aspekt «des Juden», der zum Juden-
hass fiihrt, von einer kleineren Bedeu-
tung ist als die beiden anderen Faktoren:
Der Jude wird entweder abstrakt als der
Andere betrachtet, als der Fremde unter
uns, und das hat nicht unbedingt mit
der Religion zu tun. Oder, und das gibt
meiner Meinung nach heute den Haupt-
ausschlag fiir Antisemitismus: Der Jude
wird gleichgesetzt mit dem Zionisten
und der Zionist mit dem Israeli, und
deshalb wird die israelische Politik mehr
oder weniger zum Anlass genommen
fiir Angriffe auf Juden. Man unterschei-
det nicht. Wir miissen aber grundsitz-
liche kategorielle Unterscheidungen
machen: Weil nicht alle Juden Zionisten
sind und nicht alle Zionisten Israeli und
nicht alle Israeli iibrigens Juden, kann
man auch nicht negativ ableiten, dass
Antizionismus, Antisemitismus und Is-
raelkritik das Gleiche sind. Das sind drei
paar Schuhe. Man kann sehr gut israel-
kritisch sein, ohne antizionistisch und
antisemitisch zu sein. Man kann auch
sehr gut Antisemit sein und trotzdem
zionistisch. Man kann israelkritisch
sein, ohne antizionistisch und ohne an-
tisemitisch zu sein, und man kann An-
tisemit sein und Antizionist und antiis-
raelisch - es gibt alle Moglichkeiten.

Auch von israelischer Seite werden
Judentum, Zionismus und Israel stindig
gleichgesetzt, was hanebiichern ist. Or-
thodoxe Juden sind keine Zionisten.
Kommunistische Juden sind keine Zio-
nisten. Die meisten US-amerikanischen
Juden heute sehen sich weder als Dia-
sporanoch in irgendeiner Weise als Zio-
nisten. Die Hilfte des jiidischen Volkes
lebt nicht in Zion.

Und der Judenhass von Muslimen?

Wir miissen uns immer wieder fra-
gen, wenn es zu Antisemitismus kommt:
Wie hidngt er zusammen mit der politi-
schen Konstellation im Nahen Osten?
Das Hauptproblem heute ist aber trotz
allem wohl nicht der wiitende Antisemi-
tismus; der Antiislamismus ist heute in
Europa viel starker ausgeprigt, eventuell
tibrigens als Ersatz fiir den tabuisierten
Antisemitismus. Dazu noch eine Be-
merkung: Das Schicksal der Juden unter
dem Islam war iiber Jahrhunderte un-
gleich positiver und im Grunde genom-
men normaler als ihr Schicksal im
christlichen Abendland. Es gab, wenn
tiberhaupt, weniger Pogrome gegeniiber
Juden im Islam, es gab sie regelmassig in
Osteuropa. Es gab weniger, wenn {iber-
haupt, religios-gewaltsames Vorgehen
gegen Juden, wie es die katholische In-
quisition in Spanien und andernorts be-
trieben hat. Der Holocaust hat weder in
Asien, in Kleinasien noch in Stiidameri-
ka oder in Afrika stattgefunden, son-
dern im aufgeklarten Abendland des 2o0.
Jahrhunderts.

Wenn heute also die Islamisten gegen
die Juden wiiten, hat das mit der zionis-
tischen Geschichte zu tun: Aus ihrer
Sichtist ein Fremdkorper expansiv in ih-
re Region eingedrungen mit dem An-
spruch, Land wegzunehmen und Bevol-
kerungzuverdringen. Soistein Problem
zwischen Muslimen und Juden entstan-
den, das traditionell nicht in der Religi-
on angelegt war. Es handelt sich um ei-
nen Territorialkonflikt zwischen Israeli
und Paldstinensern. Wenn man das
nicht in Betracht zieht, macht man einen
Kurzschluss und sieht den Islam von
vorneherein als eine morderische, ju-
denfeindliche Religion.

Meine Einstellung zu Religion ins-
gesamt mochte ich in Threr Zeitschrift
lieber nicht allzu stark offenlegen...
Nein, im Ernst: Als bekennender Atheist
habe ich mit Religion nicht allzu viel zu
schaffen, obwohl ich mich viel mit Reli-
gion beschiftigt habe. Aber ich kann Th-
nen sagen: Der Islam ist keineswegs

81



Moshe Zuckermann,
Israels Schicksal. Wie
der Zionismus seinen
Untergang betreibt,
Promedia Verlag,
Wien 2014.

morderischer als das Christentum. Und
wenn das Judentum in einer stirkeren
Position gewesen wire, wire es auch
nichtbesser gewesen als die anderen Re-
ligionen.

Miissen wir uns in Europa aber nicht
trotzdem und jetzt erst recht mit dem
Antisemitismus aus islamistischen Krei-
sen auseinandersetzen?

Ja, aber mit allen Koordinaten, die
damit zusammenhéangen. Nicht nur mit
der Tatsache, dass Islamisten Antisemi-
ten geworden sind, sondern mit der Fra-
ge, warum es iberhaupt Islamisten gibt.
Antworten darauf wiirden uns tibrigens
ganz tief in die europiische Kolonial-
geschichte fithren. Wir miissen auch
fragen: Was trégt Israel dazu bei, dass
die Islamisten solche Erfolge zeitigen?
Wieso kann man fiir diese Ideologie so
viele Leute rekrutieren? Fiir einen hu-
manistisch eingestellten Linken ist die
Bekdmpfung des Antisemitismus grund-
legend, aber eben auch die Bekdmpfung
der Ursachen, die zum Antisemitismus
fithren. Sie wird meiner Meinung nach
viel zu wenig betrieben.

Ich komme noch einmal zuriick auf Thre
Aussage, der Zionismus habe ein Inte-
resse am Antisemitismus, um weiter zu
existieren.

... um iiberhaupt in die Welt zu kom-
men. Der Zionismus entstand als Reak-
tion auf den Antisemitismus. Ware die
Integration der Juden in das Europa des
19. Jahrhunderts gegliickt, hitte es wei-
terhin den religiésen Zionismus gege-
ben, vielleicht eine kulturelle Renais-
sance des Zionismus, aber nicht den
territorialen Zionismus. Theodor Herzl,
der hier in Basel verkiindete, «hier habe
ich den Judenstaat gegriindet», war von
der Dreyfus- Affire beeinflusst. Der neue
Antisemitismus stand an der Wiege des
Zionismus. Weil man dort einen Staat
griinden wollte — auf dem dortigen Ter-
ritorium, mit einer Bevolkerung, die so-
zusagen erst zusammengetrommelt und

zum neuen Judenstaat versammelt wer-
den musste und der man erst eine neue
Nationalsprache verpassen musste, und
weil die Menschen sich nicht ganz so
leicht trennten von ihren Residenzge-
sellschaften —, musste man das Negative
des Diasporischen herausheben. In Isra-
el wurde dann ein ethnozentrisches Mo-
ment notwendig, um die innere Konso-
lidierung herzustellen: Man brauchte
unentwegt die Bedrohung. Die Bedro-
hung als Verfolgungs- und Leidensge-
schichte, als Holocaust, als Sicherheits-
frage mit dem Gefiihl, von aller Welt
bedroht zu sein, heute vor allem vom
Iran.

Letztes Jahr hat sich auch bei uns rund
um den Gazakrieg vieles wie in einem
Brennglas gebiindelt. Auch in der Solida-
ritdtsbewegung kam es zu Auseinander-
setzungen. Zum Beispiel anlisslich eines
von einigen als antisemitisch eingestuf-
ten Demo-Transparents, auf dem stand:
«Ohne Gleichberechtigung und Men-
schenrechte fiir alle - nicht nur ein paar
Auserwidhlte - gibt es keinen Frieden».

Ich will Folgendes voranschicken:
Gemessen daran, was sich im Gazastrei-
fen im vergangenen Sommer abgespielt
hat, und auch gemessen daran, was sich
in den Stidten im Siiden Israels und
sogar in Tel Aviv abgespielt hat, sind die-
se Demo und dieses Transparent ein
Klacks. Der Disput dariiber ist der Lu-
xus von gutsituierten Mittelstandseuro-
péaerInnen. Ich will aber nicht polemisch
werden. Wenn man sagt, das sei anti-
semitisch, muss man sich auch fragen,
was diese Juden gerade im Gazastreifen
machen. Und: Angenommen, dieses
Transparent ist antisemitisch — ich wiiss-
te tbrigens gerne genauer, warum -,
geht es um eine religiose Aufladung, die
an allem vorbeigeht, was den Nahost-
konflikt und den modernen Antisemi-
tismus ausmacht. Das sind keine religi-
Osen Angelegenheiten.

Ein solches Transparent ist Quatsch.
Aber: Ist es die Heraufkunft des Vierten

82



Reiches? Ist es das neue Auschwitz, ist es
Volkermord? Wie oft hort man auf den
Fussballplitzen Israels: «Tod den Ara-
bern!». Wie oft hort man, dass ein toter
Araber ein guter Araber ist. Es gibt eine
Rhetorik, und natiirlich muss man sa-
gen: Wehret den Anfingen! Aber inwie-
fern werden diese Anfinge fetischisiert
und instrumentell ideologisiert, bis sie
gar nicht mehr viel mit der Abwehr von
Antisemitismus zu tun haben, sondern
mit ganz anderen Dingen?

Sind unsere Debatten wirklich so banal?

Was ich jetzt sage, hat nun nicht mit
Antisemitismus zu tun, ich sage es als
Linker: Wir wissen seit den siebziger
Jahren des 20. Jahrhunderts, dass wir
auf einem Stand der Produktionsmittel
sind, auf dem es keinen einzigen Mensch
auf der Welt mehr zu geben brauchte,
der an Hunger stirbt. Jedes Jahr sterben
aber 25 bis 30 Millionen Menschen an
Hunger. Man muss bei allem auch wis-
sen, woriiber man sich echauffiert.

Wenn Thnen jemand sagt, dass ich ein
sich selbst hassender Jude bin - das be-
komme ich ja andauernd reingeknallt -,
dann weiss ich, dass ich das nicht bin.
Und das reicht mir bereits, um von der
Kugel, die man mir durchs Herz schies-
sen wollte, nicht getroffen zu werden.
Wenn man mir als Sohn eines Au-
schwitz-Uberlebenden sagt, du bist ein
judischer Antisemit, dann weiss ich,
dass die Aussage mit dem Problem jener,
die mich schadigen wollen, zu tun hat,
und nicht mit mir.

Sie haben zuvor gesagt, vielleicht ersetze
die Islamophobie den Antisemitismus
ein Stiick weit. Welche parallele Funk-
tion hiitte sie dann hier?

Das Ressentiment entspricht bei bei-
den demselben Impuls. Ich meine das
Ressentiment dem Juden gegeniiber als
Kapitalisten, als Sozialisten oder als dem
Fremden an sich, wie Georg Simmel es
bezeichnete. Es geht nicht um den Frem-
den, der heute kommt und morgen geht,

sondern um jenen, der heute kommt
und morgen bleibt, der Fremde unter
uns. Der Jude war dieser Fremdkérper;
und er war gleichzeitig allgegenwirtig,
er war erfolgreich, 6konomisch, kultu-
rell, wissenschaftlich, so viele Nobel-
preistriger, und die Juden haben ihre
Hand irgendwie iiberall, in der Okono-
mie, und die Lobby in Amerika - Sie
wissen ja, wie das gelaufen ist. Das ist der
gleiche Impuls wie bei der Islamophobie.
Die Muslime sind da, iiberall, und dies
in einer Art und Weise, wie wir es nicht
ertragen konnen. Stadtviertel von Berlin
sehen aus wie Istanbul, und so weiter.
Das ist der gleiche Impuls wie beim An-
tisemitismus.

Die zweite Sache ist die, dass der An-
tisemitismus in Deutschland und dari-
ber hinaus weitgehend tabuisiert ist in-
folge des Holocausts. Deshalb hat man
das Bediirfnis zu projizieren, wie Sartre
das genannt hat. Das Problem liegt im-
mer beim Antisemiten, der projizieren
muss. Es braucht nun einen Ersatz. Es
gibt zwei Maoglichkeiten: Antisemitis-
mus kann auf den Israeli, auf den Zio-
nisten gerichtet sein, der jetzt Frauen
und Kinder umbringt. Oder man kann
sich an etwas austoben, das legitim ist.
Der Islam ist legitimes Ziel, er wird als
fremd eingestuft.

Stichwort Antisemitismusvorwurf als
Herrschaftsinstrument: In der Schweiz
wird in einer Kampagne zurzeit das
HEKs kritisiert wegen seiner Unterstiit-
zung der israelischen Organisation Zoch-
rot, die sich auf das Erinnern an die Ver-
treibung der PaldstinenserInnen bei der
Griindung des Staates Israel fokussiert.
Hier wird die Erinnerung an verschie-
dene Opfergruppen gegeneinander aus-
gespielt. Erinnerung ist ein zentrales
Thema im Judentum. Wie geht denn
Ihrer Meinung nach ein Erinnern an
Opfer, seien es die PalistinenserInnen,
die 1948 vertrieben wurden, seien es die
sechs Millionen Opfer der Shoah? Wie
soll Erinnern geschehen, bei dem die

83



Menschen, die Opfer selber im Zentrum
bleiben?

In ihrer Frage steckt schon ein Teil
der Antwort. Meine Formel lautet: Das
Opfer im Stande seines Opferseins und
die Titer im Stande ihres Téterseins er-
innern. Das lauft darauf hinaus, dass
man fir eine Gesellschaft kimpft, die
nicht mehr opfert und keine Menschen
mehr zu Tétern werden ldsst. Die beste
Erinnerung an Auschwitz ist fiir mich
eine bessere Gesellschaft, die antirassis-
tisch und antixenophob und humanis-
tisch ist.

Das Problem besteht darin, dass jede
Vergangenheit fiir die Gegenwart ver-
wendet, vereinnahmt, instrumentali-
siert wird. Meine einzige Frage ist: in
welcher Absicht? Instrumentalisiere ich
das Andenken an die Opfer propagan-
distisch fiir eine Politik, die immer mehr
Opfer herstellt, schande ich es. Das kann
das Opfer als Opfer nicht gewollt haben.

Yehuda Elkana, der israelische His-
toriker, hat formuliert, aus Auschwitz
seien symbolisch gesprochen zwei Vol-
ker gekommen. Eine kleine Minderheit,
die sagt, es solle nie wieder passieren,
nirgends auf der Welt und niemandem.
Das korrespondiert mit dem neuen ka-
tegorischen Imperativ, den Adorno for-
muliert hat: «Hitler hat den Menschen
im Stande ihrer Unfreiheit einen neuen
kategorischen Imperativ aufgezwungen:
ihr Denken und Handeln so einzurich-
ten, dass Auschwitz nicht sich wieder-
hole, nichts Ahnliches geschehe» Die
andere Gruppe, die Mehrheit, driickt
sich angsterfasst und begreiflicherweise
zuerst auch nicht besonders reflektiert
so aus: «Es soll nie wieder uns passieren.
Wir diirfen im Namen der Opfer die-
jenigen, die wir als Bedroher ansehen, zu
Opfer werden lassen.» Mein Anliegen
war immer: Lasst uns iiber den Opferbe-
griff und den Tiéterbegriff reden - und
iber Konstellationen, welche historisch
immer wieder Repressionen, Transgres-
sionen und Regressionen in die Barbarei
ermoglichen.

Wie konnen in der heutigen israelischen
Situation diese Minderheit grosser und
die Mehrheit kleiner werden? Wie kon-
nen Menschen sensibilisiert werden fiir
die Wahrnehmnung der Opfer, fiir das
Leiden auf der anderen Seite?

Das bedeutet zweierlei: Die Griinde,
weshalb sich die Israelis noch verbarri-
kadieren hinter der Vorstellung, dass die
ganze Welt gegen uns ist, und dass wir
uns gegen alle in der Welt wehren miis-
sen und iiberall Antisemitismus sehen,
miissen abgeschafft werden. Wenn Isra-
el den Frieden mit den Paldstinensern
schliessen wiirde, wiirde eine ganze
Menge davon abgetragen werden. Das
wire die eine, reale, materiale, histo-
risch-empirische Sache, die es zu verfol-
gen gilt. Israel braucht den Frieden, um
sich zu normalisieren, um zu existieren.
Die zweite Ebene ist, was Yehuda Elkana
versuchte zu thematisieren, indem er die
Universalisierung des Holocaust heraus-
stellte. Der Holocaust ist nicht nur uns
passiert, sondern er hat zivilisations-
geschichtlich etwas in die Welt gesetzt.
Das ist die eigentliche Funktion von
«Elemente des Antisemitismus» in der
«Dialektik der Aufklirung» von Hork-
heimer und Adorno; sie ist von Zio-
nisten und Israeli vereinnahmt worden.
Es geht um die Ergriindung des zivilisa-
tionsgeschichtlichen Stellenwerts des
Holocausts, er muss zu einem Paradig-
ma erhoben werden des «Nie wieder!»
Aber nicht nur, nie wieder nur den Ju-
den, den Roma, den Homosexuellen,
den slawischen Untermenschen, son-
dern: Wie lasst sich eine Gesellschaft

denken, in der so etwas nicht mehr mog-
lich wird?

Sehen Sie in der israelischen Gesellschaft
Entwicklungen in dieser Richtung?
Wenn ich das Gedenken des Holo-
causts in Israel betrachte, gab es eine Zeit,
wo es monolithisch war, nur das offiziell
aufgetragene Gedenken, wie es von Yad
Vashem mit dem Holocaust-Gedenktag
alljahrlich zelebriert wird. Wasich in den

84



letzten Jahren wahrgenommen habe, ist,
dass sich das Gedenken zunehmend par-
zelliert und partikularisiert. Religiose
Menschen erinnern den Holocaust an-
ders als sdakulare, Araber in Israel erin-
nern ihn, wenn tiberhaupt, ganz anders
als Juden. Orientalische Juden haben ei-
nen ganz anderen Bezug zum Holocaust
als aschkenasische und ohnehin als jene,
die den Holocaust selber erlebt haben.
Dieaus Russland einwandernden Juden
mit einer ganz anderen Sozialisation
messen dem Holocaust einen anderen
Stellenwert bei als diejenigen, die in Is-
rael aufwachsen.

Es ist klar, dass sich in diesen vielfdl-
tigen Lebenswelten, in den Privatspha-
ren ganz unterschiedliche Dinge abspie-
len. Parallel dazu haben allerdings die
Polenfahrten zugenommen. Sie erfiillen
eine ideologische Funktion: Ich mache
die Leute zu besseren Zionisten, indem
ich sie nach Auschwitz bringe und sage:
Seht, was uns blitht, wenn ihr nicht gute
zionistische Staatsbiirger seid. Aber ich
sehe insgesamt in der Tat eine positive
Entwicklung - mit Reinhard Koselleck
gesprochen: Je mehr das Geschichts-
ereignis zu Geschichte wird, wird die
Erinnerung abstrakter und zerfillt in
die Partikularerinnerung.

Nun haben wir fast ausschliesslich iiber
eine grosse Thematik gesprochen. Was
fiir andere Beschdftigungen und Interes-
sen verfolgen Sie?

Ja, Sie kennen halt nur meine deutsch-
sprachigen Verdffentlichungen. Im Un-
terricht betreibe ich viel Ideengeschich-
te, Philosophie, Frankfurter Schule. Ich
komme sehr stark von der Musiksozio-
logie und der Musikphilosophie her. Ich
habe viel Theorie der Kunst gemacht,
natiirlich habe ich mich auch mit Zio-
nismus und mit deutscher Geschichte
beschiftigt. Bei den Vorstellungen an
Vortrigen oder in den Medien wird im-
mer gefragt: Bist du jetzt Philosoph, bist
du Soziologe, Politologe, Historiker
oder Musikologe?

Ich habe in diesem Semester an der
Tel Aviv University vor 500 Leuten die
sogenannten Rektorvortrige gehalten
zum Thema: Wie widerspiegelt sich
Kunst in der Geschichte? Wie wurde
Elizabeth I. in der Filmgeschichte aufge-
nommen? Wie versteht Modest Mus-
sorgsky in der Oper Boris Godunow
Geschichte, Mythenbildung und Ideo-
logie? Wie spiegelte sich die Franzo-
sische Revolution in der Kunst wider?
Was heisst engagierte Kunst in totali-
taren Staaten — Leni Riefenstahl und
Sergej Eisenstein? Welchen geschicht-
lichen Prozess stellen die Meistersinger
von Niirnberg von Richard Wagner dar
zwischen Programmusik und absoluter
Musik? Der letzte der zwolf Vortrige
war der Shoah in der Kunst gewidmet.
Ich beschiftige mich in Israel also die
meiste Zeit mit anderen Dingen als dem
Antisemitismus. Ich habe soeben die
Thesen der Geschichte von Walter Benja-
min unterrichtet. Nun kommt die Ideen-
geschichte des Ideologiebegriffs von der
Aufkldrung bis zu Althusser und zum
Poststrukturalismus.

Das gibe Stoff fiir viele weitere Ge-

spriche. Aber vorerst einfach: Ganz
herzlichen Dank! )

85

Moshe Zuckermann
ist 1949 in Tel Aviv
geboren. Der Sohn pol-
nisch-jiidischer Ein-
wanderer und Holo-
caust-Uberlebender ist
Soziologe und lehrt
Geschichte und Philo-
sophie an der Univer-
sitdt Tel Aviv. 2006/
2007 war er Gastpro-
fessor am Institut fiir
Jiidisch-Christliche
Forschung der Univer-
sitdt Luzern. Zucker-
manns Eltern waren
1960 nach Deutschland
ausgewandert, wo er
auch studierte; mit 21
Jahren kehrte Zucker-
mann nach Israel
zuriick.

mzucki@post.tau.ac.il



	Wider die Instrumentalisierung der Opfer : Antisemitismus als Realität und Antisemitismusvorwürfe als Herrschaftsinstrument : Interview

