
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 109 (2015)

Heft: 3

Artikel: Wider die Instrumentalisierung der Opfer : Antisemitismus als Realität
und Antisemitismusvorwürfe als Herrschaftsinstrument : Interview

Autor: Hui, Matthias / Zuckermann, Moshe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-632186

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-632186
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Wege-Gespräch von Matthias Hui
mit Moshe Zuckermann

Wider die Instrumentalisierung

der Opfer
Antisemitismus als Realität und und Antisemitismusvorwürfe

als Herrschaftsinstrument

Nach dem Gazakrieg 2014 und den Anschlägen in Paris
und Kopenhagen auf die freie Meinungsäusserung und

aufjüdische Einrichtungen stellen sich viele Fragen. Wo

könnte es Zusammenhänge geben zwischen der Gewalt im
Nahen Osten, Antisemitismus und Islamophobie im
Westen? Wie soll der Holocaust heute erinnert werden?

Der israelische Historiker und Philosph Moshe Zuckermann

referierte am 5. Februar an einer Veranstaltung in

Bern, die von den Neuen Wegen mitorganisiert wurde.

Was ist Ihre intellektuelle Motivation,
aber auch Ihre politische und persönliche,

sich seit Jahren mit dem Antisemitismus

und der Instrumentalisierung
von Antisemitsmusvorwürfen in der
Politik zu beschäftigen?

Die persönliche Motivation liegt in
der Geschichte meiner Familie. Meine
Eltern sind Holocaust-Überlebende, mein
Vater auch Auschwitz-Überlebender.
Der Antisemitismus ist der grösste Horror

in der Geschichte meiner Familie
und meines Volkes: Achtzig Prozent der
Familien meines Vaters und meiner
Mutter sind ausgerottet worden.
Antisemitismus war mir in die Wiege gelegt als

Lebens- und Existenzproblem. Diese
Realität hat sich später in meinem Leben
als Schüler der Frankfurter Schule mit
Adorno und Horkheimer dahingehend
entfaltet, dass eine akademische, theoretische

Motivation hinzukam. Adorno
und Horkheimer haben in ihrem Buch
«Dialektik der Aufklärung» Elemente
des Antisemitismus thematisiert und
diesen zu einem zivilisationsgeschichtlichen

Paradigma erhoben.
Aber darüber hinaus, und das

widerspricht dem nicht, was ich eben gesagt
habe, fiel mir schnell auf, wie der
Antisemitismus besonders in Israel - später
habe ich das auch in Deutschland stark

wahrgenommen - zum Fetisch geworden

ist. Man fing an, ihn für Ziele zu
verwenden und zu instrumentalisieren,
die nichts mehr mit Antisemitismusbekämpfung

und vor allem gar nichts
mehr mit dem Holocaust-Gedenken zu
tun hatten.

Ich möchte ins Gespräch einsteigen mit
dem realen Antisemitismus. Wie schätzen

Sie diesen in Europa ein? Die Attentate

in Paris liegen erst wenige Wochen

zurück. Im Sommer 2014 während des

Gazakrieges sprach der Präsident des

Schweizerischen Israelitischen
Gemeindebundes, Herbert Winter, von vielen
erschreckenden Mails, die Juden erhalten
hätten, und Wortmeldungen in den so-

78



zialen Medien wie «Wir müssen die
Juden ausrotten» oder «Vergast diese
Hunde». Früher seien die Zuschriften
von Herrn Müller oder Meier gekommen,

mittlerweile stammten die
Botschaften von Namen aus Albanien,
Kosovo und der Türkei: «Antisemitische
Mails bekommen wirjedes Mal, wenn in
Nahost Gewalt ausbricht. Doch dieses

Mal hat es eine ganz andere Dimension
erreicht.»

Ich möchte voranschicken: Der
Antisemitismus gehört für mich überall auf
der Welt bekämpft, wo er auftritt. Er hat
mit Auschwitz die Welt, nicht nur was
die Juden angeht, sondern auch zivilisa-

tikuliert haben, die Zeit des Gazakrieges.
Es ist bezeichnend, dass Sie nun nicht
zuerst darüber reden, was im Krieg
passiert ist, sondern darüber, wie man in
Europa darauf reagiert hat. Man muss
verstehen, dass diejenigen, die dann
gegenüber den Juden ihre Stimme
antisemitisch erhoben haben, dies nicht im
luftleeren Raum taten. Es passierte ja
auch etwas in Gaza, 2100 Menschen sind
mit einer Brachialität umgebracht worden,

unzählige Frauen und Kinder, nicht
das erste Mal übrigens. Immer, wenn es

zu Gewalteskalationen kommt, sagt
man, dass der palästinensische Terror
keine Unterscheidungen macht; aber es

tionsgeschichtlich, so sehr geprägt, dass

man darüber nicht hinweg schauen darf.
Das Problem besteht für mich darin,
dass man in den letzten Jahren immer
weniger auf die Konstellationen, die
Kontexte und die Ursprünge des

Antisemitismus schaut, sondern oft, wie von
einer Schlange gebannt, nur aufdas

Phänomen und dann hysterisch oder
ideologisch reagiert.

Nehmen wir das Beispiel, das Sie ar-

stellt sich heraus, dass auch die Juden,
welche die Besatzung betreiben und in
die Eskalation hineingeraten bzw. sie

teilweise provozieren, mit einer Vehemenz

zuschlagen, die überhaupt nicht
unterscheidet zwischen der Zivilbevölkerung

und den Guerillakämpfern oder
den Terroristen. Für mich geht Ihre Frage,

was ich vom aktuellen Antisemitismus

halte, nicht von den Grundlagen
aus, die es zu diskutieren gälte.

Moshe Zuckermann

am 21. November 2010
in Hamburg St. Georg.
Bild: Arne List

79



Moshe Zuckermann,
«Antisemit!» Ein

Vorwurfals
Herrschaftsinstrument,

Promedia Verlag,
Wien 2010.

Was sollte zur Sprache kommen?
Die Tatsache, dass Israel in einem

erheblichen Mass daran mit beteiligt ist,
dass es zu antisemitischen Vorfällen
kommt. Es liegt auch in seinem Interesse,
denn je mehr Antisemitismus es in der
Welt gibt, umso besser ist es für das

Selbstverständnis des Staates als

Zufluchtsstätte für alle Juden. In meinem
letzten Buch zitiere ich den ersten
Premierminister Ben Gurion, der sagte, wenn
der Antisemitismus zum Erlahmen
komme, müsse er wieder angefeuert werden,

damit die Juden nach Israel kommen.

Wir haben Netanyahu gesehen, wie
er nach dem Terroranschlag auf den
jüdischen Laden in Paris die Situation
genau so instrumentalisierte. Wenn ich
französischer Staatspräsident wäre, hätte
ich ihn mit einem Fusstritt aus dem Land
verscheucht: «Wie kommst du dazu, die

Bürger meines Landes herauslocken zu
wollen?» Ähnlich sprach auch Ariel
Scharon 2004: Wenn er die Kritik aus

Europa an der israelischen Politik höre,
wisse er, dass sie unweigerlich antisemitisch

sein müsse, und angesichts dieser

Kritik wisse er, wie es zum Holocaust
kam. Er hat die Kritik an seiner Politik
perfide umgedreht.

Sie möchten also den Antisemitismus
immer in seiner Entstehung verstehen.
Sie fragen nach seinen gesellschaftlichen,

ideologischen, ökonomischen
Bedingungen?

und auch nach seinen pathologischen

Bedingungen.

Das ist Ihr Erbe aus der Frankfurter
Schule: Sie unterscheiden sich von anderen

Forschungsrichtungen, welche den
Antisemitismus stärker in einer Linie
mit der zweitausendjährigen

Judenfeindschaft sehen, die als kultureller
Bodensatz weiterexistiert und immer wieder

hervorbrechen kann.
Ich unterscheide zwischen Antisemitismus

und traditionellem Judenhass.
Traditioneller Judenhass war religiös be¬

gründet: Das auserwählte Volk wird als

Problem, Juden werden als Gottesmörder

gesehen. Diese Konstrukte wurden
von Staat und Kirche immer wieder
instrumentalisiert, zu Kreuzzugszeiten bis

später zu den Pogromen. Diesem Judenhass

konnten Juden noch zur Zeit der
Spanischen Inquisition immerhin durch
die Konversion zum Christentum
entfliehen. Er findet sein Ende in der zweiten

Hälfte des 19. Jahrhunderts.
Nun kommt nicht nur als Begriff,

sondern auch vom Phänomen her etwas

ganz Anderes: Im Zuge der Judenemanzipation

und des Versuchs der Integration

in die bürgerliche Gesellschaft
entsteht Antisemitismus. In dem Moment,
wo die Juden nicht mehr ghettomässig
abgeschlossen werden - in einem Schtetl,

wo von Zeit zu Zeit Kosaken einbrechen
und wüten können -, in dem Moment,
wo der Jude «einer von uns» wird, der
Fremde unter uns, wird gefragt: Seid ihr
ein Volk, eine Nation, eine Religion?
Dieser Moment brachte den
sozialökonomischen Antisemitismus. Juden waren

traditionell sehr stark in der Zirku-
lationsspähre tätig; sie waren Händler,
Hausierer, Bankiers, aus dem einfachen
Grund, dass sie keinen Boden bearbeiten

und nicht ansässig werden durften
So entstand das Bild des Schacherjuden,

geldgierig und blutsaugerisch.
Das Schlimmste kam aber erst, als der

ursprünglich sozialökonomische
Antisemitismus, der den Juden angriff, weil
er Kapitalist war oder Sozialist, auf eine

ganz andere Ebene gehievt wurde, auf
diejenige der Rasse. In dem Moment, wo
der Antisemitismus rassistisch wurde,
wo die Biologie mit ins Spiel kam, wurde
auch der ursprüngliche, stark religiös
bedingte Judenhass auf dieser Ebene

integriert, aus der es kein Entrinnen mehr
gab. Die Nazis nahmen das Blut zum
Kriterium.

Sie schildern diese Entwicklung sehr
deutlich. Sind Sie der Meinung, dass der

religiöse Judenhass aber dennoch wei-

80



terwirkt? Oder ist die Frage des
traditionellen Judenhasses in der christlichen
Theologie, in der Kirche, welche über
Jahrhunderte zentrale Ideologielieferantin

für die Herrschenden war, heute
nicht mehr sehr relevant?

Ich bin der Meinung, dass der religiöse

Aspekt «des Juden», der zum Juden-
hass führt, von einer kleineren Bedeutung

ist als die beiden anderen Faktoren:
Der Jude wird entweder abstrakt als der
Andere betrachtet, als der Fremde unter
uns, und das hat nicht unbedingt mit
der Religion zu tun. Oder, und das gibt
meiner Meinung nach heute den
Hauptausschlag für Antisemitismus: Der Jude
wird gleichgesetzt mit dem Zionisten
und der Zionist mit dem Israeli, und
deshalb wird die israelische Politik mehr
oder weniger zum Anlass genommen
für Angriffe auf Juden. Man unterscheidet

nicht. Wir müssen aber grundsätzliche

kategorielle Unterscheidungen
machen: Weil nicht alle Juden Zionisten
sind und nicht alle Zionisten Israeli und
nicht alle Israeli übrigens Juden, kann
man auch nicht negativ ableiten, dass

Antizionismus, Antisemitismus und
Israelkritik das Gleiche sind. Das sind drei

paar Schuhe. Man kann sehr gut
israelkritisch sein, ohne antizionistisch und
antisemitisch zu sein. Man kann auch
sehr gut Antisemit sein und trotzdem
zionistisch. Man kann israelkritisch
sein, ohne antizionistisch und ohne
antisemitisch zu sein, und man kann
Antisemit sein und Antizionist und
antiisraelisch - es gibt alle Möglichkeiten.

Auch von israelischer Seite werden
Judentum, Zionismus und Israel ständig
gleichgesetzt, was hanebüchern ist.
Orthodoxe Juden sind keine Zionisten.
Kommunistische Juden sind keine
Zionisten. Die meisten US-amerikanischen
Juden heute sehen sich weder als

Diaspora noch in irgendeiner Weise als

Zionisten. Die Hälfte des jüdischen Volkes
lebt nicht in Zion.

Und der Judenhass von Muslimen?

Wir müssen uns immer wieder
fragen, wenn es zu Antisemitismus kommt:
Wie hängt er zusammen mit der politischen

Konstellation im Nahen Osten?
Das Hauptproblem heute ist aber trotz
allem wohl nicht der wütende Antisemitismus;

der Antiislamismus ist heute in
Europa viel stärker ausgeprägt, eventuell
übrigens als Ersatz für den tabuisierten
Antisemitismus. Dazu noch eine
Bemerkung: Das Schicksal der Juden unter
dem Islam war über Jahrhunderte
ungleich positiver und im Grunde genommen

normaler als ihr Schicksal im
christlichen Abendland. Es gab, wenn
überhaupt, weniger Pogrome gegenüber
Juden im Islam, es gab sie regelmässig in
Osteuropa. Es gab weniger, wenn
überhaupt, religiös-gewaltsames Vorgehen
gegen Juden, wie es die katholische
Inquisition in Spanien und andernorts
betrieben hat. Der Holocaust hat weder in
Asien, in Kleinasien noch in Südamerika

oder in Afrika stattgefunden,
sondern im aufgeklärten Abendland des 20.
Jahrhunderts.

Wenn heute also die Islamisten gegen
die Juden wüten, hat das mit der
zionistischen Geschichte zu tun: Aus ihrer
Sicht ist ein Fremdkörper expansiv in ihre

Region eingedrungen mit dem
Anspruch, Land wegzunehmen und
Bevölkerung zu verdrängen. So ist ein Problem
zwischen Muslimen und Juden entstanden,

das traditionell nicht in der Religion

angelegt war. Es handelt sich um
einen Territorialkonflikt zwischen Israeli
und Palästinensern. Wenn man das

nicht in Betracht zieht, macht man einen
Kurzschluss und sieht den Islam von
vorneherein als eine mörderische,
judenfeindliche Religion.

Meine Einstellung zu Religion
insgesamt möchte ich in Ihrer Zeitschrift
lieber nicht allzu stark offenlegen...
Nein, im Ernst: Als bekennender Atheist
habe ich mit Religion nicht allzu viel zu
schaffen, obwohl ich mich viel mit Religion

beschäftigt habe. Aber ich kann
Ihnen sagen: Der Islam ist keineswegs

81



Moshe Zuckermann,
Israels Schicksal. Wie

der Zionismus seinen

Untergang betreibt,
Promedia Verlag,
Wien 2014.

mörderischer als das Christentum. Und
wenn das Judentum in einer stärkeren
Position gewesen wäre, wäre es auch
nicht besser gewesen als die anderen
Religionen.

Müssen wir uns in Europa aber nicht
trotzdem und jetzt erst recht mit dem
Antisemitismus aus islamistischen Kreisen

auseinandersetzen?
Ja, aber mit allen Koordinaten, die

damit zusammenhängen. Nicht nur mit
der Tatsache, dass Islamisten Antisemiten

geworden sind, sondern mit der Frage,

warum es überhaupt Islamisten gibt.
Antworten daraufwürden uns übrigens
ganz tief in die europäische
Kolonialgeschichte führen. Wir müssen auch

fragen: Was trägt Israel dazu bei, dass

die Islamisten solche Erfolge zeitigen?
Wieso kann man für diese Ideologie so
viele Leute rekrutieren? Für einen
humanistisch eingestellten Linken ist die

Bekämpfung des Antisemitismus
grundlegend, aber eben auch die Bekämpfung
der Ursachen, die zum Antisemitismus
führen. Sie wird meiner Meinung nach
viel zu wenig betrieben.

Ich komme noch einmal zurück auf Ihre
Aussage, der Zionismus habe ein Interesse

am Antisemitismus, um weiter zu
existieren.

um überhaupt in die Welt zu kommen.

Der Zionismus entstand als Reaktion

auf den Antisemitismus. Wäre die

Integration der Juden in das Europa des

19. Jahrhunderts geglückt, hätte es

weiterhin den religiösen Zionismus gegeben,

vielleicht eine kulturelle Renaissance

des Zionismus, aber nicht den
territorialen Zionismus. Theodor Herzl,
der hier in Basel verkündete, «hier habe
ich den Judenstaat gegründet», war von
der Dreyfus-Affäre beeinflusst. Der neue
Antisemitismus stand an der Wiege des

Zionismus. Weil man dort einen Staat

gründen wollte - auf dem dortigen
Territorium, mit einer Bevölkerung, die

sozusagen erst zusammengetrommelt und

zum neuen Judenstaat versammelt werden

musste und der man erst eine neue
Nationalsprache verpassen musste, und
weil die Menschen sich nicht ganz so
leicht trennten von ihren Residenzge-
sellschaften -, musste man das Negative
des Diasporischen herausheben. In Israel

wurde dann ein ethnozentrisches
Moment notwendig, um die innere
Konsolidierung herzustellen: Man brauchte

unentwegt die Bedrohung. Die Bedrohung

als Verfolgungs- und Leidensgeschichte,

als Holocaust, als Sicherheitsfrage

mit dem Gefühl, von aller Welt
bedroht zu sein, heute vor allem vom
Iran.

Letztes Jahr hat sich auch bei uns rund
um den Gazakrieg vieles wie in einem
Brennglasgebündelt. Auch in der
Solidaritätsbewegung kam es zu Auseinandersetzungen.

Zum Beispiel anlässlich eines

von einigen als antisemitisch eingestuften

Demo-Transparents, aufdem stand:
«Ohne Gleichberechtigung und
Menschenrechtefür alle - nicht nur ein paar
Auserwählte - gibt es keinen Frieden».

Ich will Folgendes voranschicken:
Gemessen daran, was sich im Gazastreifen

im vergangenen Sommer abgespielt
hat, und auch gemessen daran, was sich

in den Städten im Süden Israels und

sogar in Tel Aviv abgespielt hat, sind diese

Demo und dieses Transparent ein
Klacks. Der Disput darüber ist der
Luxus von gutsituierten Mittelstandseuropäerinnen.

Ich will aber nicht polemisch
werden. Wenn man sagt, das sei
antisemitisch, muss man sich auch fragen,
was diese Juden gerade im Gazastreifen
machen. Und: Angenommen, dieses

Transparent ist antisemitisch - ich wüss-
te übrigens gerne genauer, warum -,
geht es um eine religiöse Aufladung, die

an allem vorbeigeht, was den Nahostkonflikt

und den modernen Antisemitismus

ausmacht. Das sind keine religiösen

Angelegenheiten.
Ein solches Transparent ist Quatsch.

Aber: Ist es die Heraufkunff des Vierten

82



Reiches? Ist es das neue Auschwitz, ist es

Völkermord? Wie oft hört man auf den
Fussballplätzen Israels: «Tod den
Arabern!». Wie oft hört man, dass ein toter
Araber ein guter Araber ist. Es gibt eine
Rhetorik, und natürlich muss man
sagen: Wehret den Anfängen! Aber inwiefern

werden diese Anfänge fetischisiert
und instrumentell ideologisiert, bis sie

gar nicht mehr viel mit der Abwehr von
Antisemitismus zu tun haben, sondern
mit ganz anderen Dingen?

Sind unsere Debatten wirklich so banal?
Was ich jetzt sage, hat nun nicht mit

Antisemitismus zu tun, ich sage es als

Linker: Wir wissen seit den siebziger
Jahren des 20. Jahrhunderts, dass wir
auf einem Stand der Produktionsmittel
sind, aufdem es keinen einzigen Mensch
auf der Welt mehr zu geben bräuchte,
der an Hunger stirbt. Jedes Jahr sterben
aber 25 bis 30 Millionen Menschen an

Hunger. Man muss bei allem auch wissen,

worüber man sich echauffiert.
Wenn Ihnen jemand sagt, dass ich ein

sich selbst hassender Jude bin - das
bekomme ich ja andauernd reingeknallt -,
dann weiss ich, dass ich das nicht bin.
Und das reicht mir bereits, um von der

Kugel, die man mir durchs Herz schiessen

wollte, nicht getroffen zu werden.
Wenn man mir als Sohn eines
Auschwitz-Überlebenden sagt, du bist ein

jüdischer Antisemit, dann weiss ich,
dass die Aussage mit dem Problem jener,
die mich schädigen wollen, zu tun hat,
und nicht mit mir.

Sie haben zuvorgesagt, vielleicht ersetze
die Islamophobie den Antisemitismus
ein Stück weit. Welche parallele Funktion

hätte sie dann hier?
Das Ressentiment entspricht bei beiden

demselben Impuls. Ich meine das

Ressentiment dem Juden gegenüber als

Kapitalisten, als Sozialisten oder als dem
Fremden an sich, wie Georg Simmel es

bezeichnete. Es geht nicht um den Fremden,

der heute kommt und morgen geht,

sondern um jenen, der heute kommt
und morgen bleibt, der Fremde unter
uns. Der Jude war dieser Fremdkörper;
und er war gleichzeitig allgegenwärtig,
er war erfolgreich, ökonomisch, kulturell,

wissenschaftlich, so viele
Nobelpreisträger, und die Juden haben ihre
Hand irgendwie überall, in der Ökonomie,

und die Lobby in Amerika - Sie

wissen ja, wie das gelaufen ist. Das ist der
gleiche Impuls wie bei der Islamophobie.
Die Muslime sind da, überall, und dies

in einer Art und Weise, wie wir es nicht
ertragen können. Stadtviertel von Berlin
sehen aus wie Istanbul, und so weiter.
Das ist der gleiche Impuls wie beim
Antisemitismus.

Die zweite Sache ist die, dass der
Antisemitismus in Deutschland und darüber

hinaus weitgehend tabuisiert ist
infolge des Holocausts. Deshalb hat man
das Bedürfnis zu projizieren, wie Sartre
das genannt hat. Das Problem liegt
immer beim Antisemiten, der projizieren
muss. Es braucht nun einen Ersatz. Es

gibt zwei Möglichkeiten: Antisemitismus

kann auf den Israeli, auf den Zio-
nisten gerichtet sein, der jetzt Frauen
und Kinder umbringt. Oder man kann
sich an etwas austoben, das legitim ist.
Der Islam ist legitimes Ziel, er wird als

fremd eingestuft.

Stichwort Antisemitismusvorwurf als

Herrschaftsinstrument: In der Schweiz
wird in einer Kampagne zurzeit das

Heks kritisiert wegen seiner
Unterstützungderisraelischen Organisation Zoch-
rot, die sich aufdas Erinnern an die
Vertreibung der Palästinenserinnen bei der
Gründung des Staates Israel fokussiert.
Hier wird die Erinnerung an verschiedene

Opfergruppen gegeneinander
ausgespielt. Erinnerung ist ein zentrales
Thema im Judentum. Wie geht denn
Ihrer Meinung nach ein Erinnern an
Opfer, seien es die Palästinenserinnen,
die 1948 vertrieben wurden, seien es die
sechs Millionen Opfer der Shoah? Wie
soll Erinnern geschehen, bei dem die

83



Menschen, die Opfer selber im Zentrum
bleiben?

In ihrer Frage steckt schon ein Teil
der Antwort. Meine Formel lautet: Das

Opfer im Stande seines Opferseins und
die Täter im Stande ihres Täterseins
erinnern. Das läuft darauf hinaus, dass

man für eine Gesellschaft kämpft, die
nicht mehr opfert und keine Menschen
mehr zu Tätern werden lässt. Die beste

Erinnerung an Auschwitz ist für mich
eine bessere Gesellschaft, die antirassistisch

und antixenophob und humanistisch

ist.
Das Problem besteht darin, dass jede

Vergangenheit für die Gegenwart
verwendet, vereinnahmt, instrumentalisiert

wird. Meine einzige Frage ist: in
welcher Absicht? Instrumentalisiere ich
das Andenken an die Opfer propagandistisch

für eine Politik, die immer mehr
Opfer herstellt, schände ich es. Das kann
das Opfer als Opfer nicht gewollt haben.

Yehuda Elkana, der israelische
Historiker, hat formuliert, aus Auschwitz
seien symbolisch gesprochen zwei Völker

gekommen. Eine kleine Minderheit,
die sagt, es solle nie wieder passieren,
nirgends auf der Welt und niemandem.
Das korrespondiert mit dem neuen
kategorischen Imperativ, den Adorno
formuliert hat: «Hitler hat den Menschen
im Stande ihrer Unfreiheit einen neuen
kategorischen Imperativ aufgezwungen:
ihr Denken und Handeln so einzurichten,

dass Auschwitz nicht sich wiederhole,

nichts Ähnliches geschehe.» Die
andere Gruppe, die Mehrheit, drückt
sich angsterfasst und begreiflicherweise
zuerst auch nicht besonders reflektiert
so aus: «Es soll nie wieder uns passieren.
Wir dürfen im Namen der Opfer
diejenigen, die wir als Bedroher ansehen, zu
Opfer werden lassen.» Mein Anliegen
war immer: Lasst uns über den Opferbe-
griff und den Täterbegriff reden - und
über Konstellationen, welche historisch
immer wieder Repressionen, Transgres-
sionen und Regressionen in die Barbarei

ermöglichen.

Wie können in der heutigen israelischen
Situation diese Minderheit grösser und
die Mehrheit kleiner werden? Wie können

Menschen sensibilisiert werden für
die Wahrnehmnung der Opfer, für das
Leiden aufder anderen Seite?

Das bedeutet zweierlei: Die Gründe,
weshalb sich die Israelis noch verbarrikadieren

hinter der Vorstellung, dass die

ganze Welt gegen uns ist, und dass wir
uns gegen alle in der Welt wehren müssen

und überall Antisemitismus sehen,
müssen abgeschafft werden. Wenn Israel

den Frieden mit den Palästinensern
schliessen würde, würde eine ganze
Menge davon abgetragen werden. Das
wäre die eine, reale, materiale,
historisch-empirische Sache, die es zu verfolgen

gilt. Israel braucht den Frieden, um
sich zu normalisieren, um zu existieren.
Die zweite Ebene ist, was Yehuda Elkana
versuchte zu thematisieren, indem er die

Universalisierung des Holocaust herausstellte.

Der Holocaust ist nicht nur uns
passiert, sondern er hat
zivilisationsgeschichtlich etwas in die Welt gesetzt.
Das ist die eigentliche Funktion von
«Elemente des Antisemitismus» in der
«Dialektik der Aufklärung» von
Horkheimer und Adorno; sie ist von Zio-
nisten und Israeli vereinnahmt worden.
Es geht um die Ergründung des

zivilisationsgeschichtlichen Stellenwerts des

Holocausts, er muss zu einem Paradigma

erhoben werden des «Nie wieder!»
Aber nicht nur, nie wieder nur den
Juden, den Roma, den Homosexuellen,
den slawischen Untermenschen,
sondern: Wie lässt sich eine Gesellschaft
denken, in der so etwas nicht mehr möglich

wird?

Sehen Sie in der israelischen Gesellschaft
Entwicklungen in dieser Richtung?

Wenn ich das Gedenken des

Holocausts in Israel betrachte, gab es eine Zeit,
wo es monolithisch war, nur das offiziell
aufgetragene Gedenken, wie es von Yad

Vashem mit dem Holocaust-Gedenktag
alljährlich zelebriert wird. Was ich in den

84



letzten Jahren wahrgenommen habe, ist,
dass sich das Gedenken zunehmend
parzelliert und partikularisiert. Religiöse
Menschen erinnern den Holocaust
anders als säkulare, Araber in Israel erinnern

ihn, wenn überhaupt, ganz anders
als Juden. Orientalische Juden haben
einen ganz anderen Bezug zum Holocaust
als aschkenasische und ohnehin als jene,
die den Holocaust selber erlebt haben.
Die aus Russland einwandernden Juden
mit einer ganz anderen Sozialisation

messen dem Holocaust einen anderen
Stellenwert bei als diejenigen, die in
Israel aufwachsen.

Es ist klar, dass sich in diesen vielfältigen

Lebenswelten, in den Privatsphären

ganz unterschiedliche Dinge abspielen.

Parallel dazu haben allerdings die
Polenfahrten zugenommen. Sie erfüllen
eine ideologische Funktion: Ich mache
die Leute zu besseren Zionisten, indem
ich sie nach Auschwitz bringe und sage:
Seht, was uns blüht, wenn ihr nicht gute
zionistische Staatsbürger seid. Aber ich
sehe insgesamt in der Tat eine positive
Entwicklung - mit Reinhard Koselleck

gesprochen: Je mehr das Geschichtsereignis

zu Geschichte wird, wird die

Erinnerung abstrakter und zerfällt in
die Partikularerinnerung.

Nun haben wirfast ausschliesslich über
eine grosse Thematik gesprochen. Was

für andere Beschäftigungen und Interessen

verfolgen Sie?

Ja, Sie kennen halt nur meine
deutschsprachigen Veröffentlichungen. Im
Unterricht betreibe ich viel Ideengeschichte,

Philosophie, Frankfurter Schule. Ich
komme sehr stark von der Musiksoziologie

und der Musikphilosophie her. Ich
habe viel Theorie der Kunst gemacht,
natürlich habe ich mich auch mit
Zionismus und mit deutscher Geschichte

beschäftigt. Bei den Vorstellungen an

Vorträgen oder in den Medien wird
immer gefragt: Bist du jetzt Philosoph, bist
du Soziologe, Politologe, Historiker
oder Musikologe?

Ich habe in diesem Semester an der
Tel Aviv University vor 500 Leuten die

sogenannten Rektorvorträge gehalten
zum Thema: Wie widerspiegelt sich
Kunst in der Geschichte? Wie wurde
Elizabeth I. in der Filmgeschichte
aufgenommen? Wie versteht Modest
Mussorgsky in der Oper Boris Godunow
Geschichte, Mythenbildung und
Ideologie? Wie spiegelte sich die Französische

Revolution in der Kunst wider?
Was heisst engagierte Kunst in totalitären

Staaten - Leni Riefenstahl und
Sergej Eisenstein? Welchen geschichtlichen

Prozess stellen die Meistersinger
von Nürnberg von Richard Wagner dar
zwischen Programmusik und absoluter
Musik? Der letzte der zwölf Vorträge
war der Shoah in der Kunst gewidmet.
Ich beschäftige mich in Israel also die
meiste Zeit mit anderen Dingen als dem
Antisemitismus. Ich habe soeben die
Thesen der Geschichte von Walter Benjamin

unterrichtet. Nun kommt die
Ideengeschichte des Ideologiebegriffs von der

Aufklärung bis zu Althusser und zum
Poststrukturalismus.

Das gäbe Stoff für viele weitere
Gespräche. Aber vorerst einfach: Ganz
herzlichen Dank! •

Moshe Zuckermann
ist 1949 in Tel Aviv
geboren. Der Sohn

polnisch-judischer
Einwanderer und
Holocaust- Uberlebender ist
Soziologe und lehrt
Geschichte und
Philosophie an der Universität

Tel Aviv. 2006/

2007 war er Gastprofessor

am Institut fur
Jüdisch-Christliche
Forschung der Universität

Luzern Zuckermanns

Eltern waren
i960 nach Deutschland

ausgewandert, wo er
auch studierte; mit 21

Jahren kehrte Zuckermann

nach Israel
zurück.

mzuckitspost.tau.ac.il

85


	Wider die Instrumentalisierung der Opfer : Antisemitismus als Realität und Antisemitismusvorwürfe als Herrschaftsinstrument : Interview

