Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 109 (2015)

Heft: 3

Artikel: "Die politische Dimension des Judentums" : zu Elisa Klaphecks
Biografie Uber Margarete Susman

Autor: Spieler, Willy

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-632185

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-632185
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Willy Spieler

«Die politische Dimension
des Judentums»

Zu Elisa Klaphecks Biografie iiber Margarete Susman

Margarete Susman (1872-1966) war eine prigende Mit-
arbeiterin der Neuen Wege von Mitte der 1930er Jahre bis
fast zu ihrem Lebensende. Die Geschichte unserer Zeit-
schrift widmet Susman denn auch ein eigenes Kapitel als
Autorin sowie als Vorstandsmitglied der Freunde der
Neuen Wege und der Religids-sozialen Vereinigung.'

Was bislang fehlte, liegt nun seit dem Friihjahr 2014
vor: eine umfassende Darstellung von Leben und Werk
der Denkerin, Lyrikerin und Essayistin. Elisa Klapheck
legt den Fokus auf «Susmans Anliegen eines religids mo-
tivierten, politischen Judentums». Sie habe ihre Arbeit
«auch als Rabbinerin mit einem besonderen Bewusstsein
fiir die politische Dimension des Judentums geschrieben»,
betont Klapheck in ihrem Vorwort.

Wie aus den Lebenserinnerungen her-
vorgeht, die Margarete Susman erstmals
fir die Neuen Wege aufgezeichnet hat?,
ist siein der Silvesternacht1933/34in Zi-
rich angekommen, wo sie schon einen
Teil ihrer Jugend verbracht hatte — aber
jetzt als Fliichtling im Alter von 61 Jah-
ren und mit prekirem Aufenthaltsstatus
zuriickkehrte. Auf Empfehlung von Gu-
stav Landauer lernte sie im Kreis der Re-
ligios-Sozialen eine andere Schweiz ken-
nen. Mit «Emigration in die Heimat»
(Zit. 313) tiberschrieb Susman das Flucht-
kapitel ihrer Autobiografie.

Margarete Susmans erster Beitrag in
den Neuen Wegen erschien 1935 unter
dem Titel «Vom Chaos unserer Zeit und
seiner Uberwindung». Der Text analy-
siert das NS-System, das aus einer
«furchtbaren Zerligung alles Wirkli-
chen» (NW 1/1935, 11) hervorgegangen
sei. Beriihrend ist, wie Susman ihre Be-
gegnung mit den Religids-Sozialen schil-
dert: «Aber als ich den ersten Abend in
diesem Kreis verbrachte, da geschah mir
etwas, was mir in all diesen langen Jah-
ren nie geschehen war: ich erfuhr, dass
es ein Wissen um dieses Chaos gibt, das
nicht notwendig der unmittelbaren per-
sonlichen Erfahrung, dem Erleiden die-
ses vollen Chaos entstammt, sondern
das auch an seinem Rande - und gerade
an ihm - moglich ist: im steten Messen
und Vergleichen [...] des gegenwirtigen
geschichtlichen Chaos an den Massen
der gottlichen Schopfung. In solchem le-
bendigen Messen und titigen Wissen
trat mir hier zuerst der Reich-Gottes-
Gedanke entgegen. Und kein Wort iiber
das heutige Geschehen hat mir je klarer
das durchdringende Wissen um die
Gottverlassenheit, den totalen Zerfall
der heutigen Welt bezeugt als das Wort
vom <Erkalten der Liebe», das gleichfalls
in den (Neuen Wegen> stand.» (NW
1/1935, 19)

Thema des Abends war ein Vortrag
von Pfarrer Max Gerber «Wenn Hitler
kiame». «Das Erkalten der Liebe» hiess
eine kurz zuvor erschienene Betrach-

72



tung von Leonhard Ragaz (NW 9/1934,
373fF.).

Das Zitat findet sich auch im Schluss-
teil von Elisa Klaphecks Arbeit. Wir le-
sen hier, die Religios-Sozialen hitten
Susman «mit offenen Armen» empfan-
gen und «ihrer bisherigen Auseinander-
setzung mit dem Judentum ein aufge-
schlosseneres Resonanzfeld» geboten,
«als sie es je in Deutschland erlebt hatte»
(314). Susman hatte in ihrem Aufsatz
«Die Briicke» 1925 «die wohl erste jii-
disch-christliche Theologie» (173) ent-
worfen - vier Jahre zuvor hatte Ragaz
einen dhnlichen Versuch in seinem Vor-
trag «Judentum und Christentum» un-

ternommen. «Meine Haltung zum Ju-
dentum und Christentum ist ihm von
Anfang an nahe gewesen, wie es mir
auch die seine war» (Zit. 315), schreibt
Susman in ihrer Autobiografie. Beide
vertraten zudem eine sakular-politische
Perspektive und einen Genossenschafts-
sozialismus im Sinne Gustav Landauers
und Martin Bubers. Beide hatten eine
«akademische Theologie» hinter sich ge-
lassen, «die den Menschen nichts mehr
vermitteln konnte» (64). Und beide be-
gegneten sich auf Augenhéhe.

Klapheck erwahnt die wichtigsten
der rund siebzig Texte, die Susman in
den Neuen Wegen iiber Themen wie
Chassidismus oder Anarchismus und
iiber Namen wie Friedrich Nietzsche,
Rosa Luxemburg oder Leo Tolstoi verof-
fentlichte. Die Ndhe zu Ragaz widerspie-
gelt sich in den Besprechungen seiner
neu erschienenen Biicher. Hier habe
Susman «viele ihrer zum Judentum for-
mulierten Gedanken erneut, nunmehr
jedoch im Zeichen der Ragazschen
«Reich-Gottes>-Lehre» (317) verarbeitet.
Die Gedichte, die Susman zeitlebens
verfasste und auch in den Neuen Wegen
erscheinen liess, traten gegeniiber den
philosophischen und religiésen Schrif-
ten mit der Zeit in den Hintergrund, da-
fiir wurde ihre Prosa umso dichterischer.

Margarete Susman lebte in Ziirich al-
lein, aber nicht einsam. Nach der 1928
erfolgten Scheidung der Ehe mit dem
Maler Eduard von Bendemann trug sie
wieder ihren urspriinglichen Namen.
Elisa Klapheck bringt uns Susmans
«grenzenlose Empathie gegeniiber an-
deren Menschen», berithmten wie ein-
fachen, nahe, die sie in ihrem «chassi-
dischen Studierstiibchen» (45), einer
Mansardenwohnung im Stadtkreis 7,
aufsuchten, um bei dieser Frau wie bei
einem Zaddik, einem Gerechten, oder
eben einer Zaddika, Rat zu finden. Zu
den regelmadssigen Besuchern gehorten
der ebenfalls im Schweizer Exil lebende
Dichter Karl Wolfskehl und der um fast
funfzig Jahre jiingere Lyriker Paul Celan,
dem sie durch «eine personliche und
geistige Beziehung voller gegenseitiger
Anteilnahme» (363) verbunden war.
Margarete Susman starb im Alter von 94
Jahren. Trotz zunehmender Erblindung
hatte sie bis zuletzt gearbeitet.

Im Kontext deutsch-jiidischer
Geschichte

Elisa Klaphecks Biografie beleuchtet Sus-
mans religiose und politische Entwick-
lung im Kontext der deutsch-jiidischen
Geschichte der ersten Hilfte des 20.

73

weaiH OB

Margarete Susman,
1949 und ihr 1946
erschienenes Buch
Hiob, Neuauflage
1999. Bilder: Archiv
Neue Wege



Fhina Ktaplweok

Margarcte Susman

Elisa Klapheck,
Margarete Susman
und ihr jiidischer
Beitrag zur politi-
schen Philosophie,
Berlin 2014, 408
Seiten.

Zahlen in Klammern
belegen die zitierten
Seiten.

Jahrhunderts. Die Autorin verwahrt sich
zu Recht gegen eine Rezeption, die ent-
weder Susmans religiose Entwicklung
auf «ein zu sehr zum Christentum hin
tendierendes Bild» verengt oder aber
Susmans Feminismus betont und das
Religiose ausser Acht lasst. Beide Male
kommt «Susmans Anliegen eines religios
motivierten, politischen Judentums» zu
kurz (8f.).

Das zweite und dritte Kapitel be-
schreibt Susmans Herkunft «aus wohl-
habendem, akkulturiertem deutsch-jii-
dischen Elternhaus» (45), ihre erste
Schaffensphase als Dichterin, die Ver-
bindung zu den Kreisen um Stefan
George, der ihre Gedichte schatzte, und
Georg Simmel, ihrem Lehrer, in dessen
Haus sie Siegfried Kracauer, Bernhard
Groethuysen, Georg Lukacs, Martin
Buber und Ernst Bloch kennenlernte.
Bloch suchte Susmans Ndhe und trat mit
ihr in einen Dialog iiber das Judentum,
der sich in seinem «Geist der Utopie»
niederschlug (61, 193ff.). Er hat Susman
auch seinen «Thomas Miinzer als Theo-
loge der Revolution» gewidmet. Den
George-Kreis hatte Susman durch den
bereits erwdhnten Karl Wolfskehl ken-
nen gelernt, in dessen Gedichten die gei-
stige Beziehung der beiden immer wie-
der anklingt.

In elitdren Zirkeln ist Susman schon
damals nicht heimisch geworden. Sie
fihlte sich nicht berufen, «einer Elite an-
zugehoren, die blind fiir die sozialen
Fragen der Gegenwart einen Kult um
sich selbst betrieb» (50). Die «Problema-
tik der Gottesabwesenheit» und die «ds-
thetische Erfahrung» als individuellen
Ausweg hatte sie bereits in ihrem Buch
«Das Wesen der modernen deutschen
Lyrik» (1910) thematisiert (58f.). Das
nichste Buch «Vom Sinn der Liebe»
(1912) gilt dem «Du», das aus Vereinze-
lung befreit und «die Bildung neuer und
kreativer Formen von «Gemeinschaft»
(81) ermdglicht.

Spdter raumt Susman selbstkritisch
ein, wie wenig der Geistesadel gegen die

Katastrophe ausrichten konnte: «Wir
haben nicht vermocht, mit all unserer
Bildung, all unserem Kénnen und Wis-
sen, all unserem aristokratisch gereinig-
ten Wissen die furchtbare Katastrophe,
das blutige Morden, den Zusammen-
bruch unserer Kultur aufzuhalten; wir
liessen geschehen, was wir mit Anspan-
nung all unserer Krifte hitten verhin-
dern miissen; wir haben unsere Welt,
unser Land im Stich gelassen.» (Zit. 148)

Sakularer Messianismus

Wir erfahren im ersten Kapitel Wesent-
liches iiber die biblische und rabbinische
Begriindung des Politischen in einem
Judentum, das nicht auf das «Land Isra-
el» beschrankt bleibt, sondern dank sei-
ner menschheitlichen Perspektive «auch
eine Allianz mit andern Volkern und ih-
ren Gesetzen eingehen kann» (10). Sus-
man bekennt sich zu dieser Tradition
und wird eine wichtige Stimme der po-
litisch emanzipierten Generation der Jii-
dischen Renaissance im Deutschland vor
dem Ersten Weltkrieg.

Mit «Spinoza und das jiidische Ge-
setz»» ist das vierte Kapitel tiberschrie-
ben. Es nimmt Bezug auf Susmans Spi-
noza-Essay von 1911, ihre erste philoso-
phische Arbeit. Spinoza war es gelun-
gen, aus religiosen Voraussetzungen den
weltanschaulich neutralen Staat zu be-
griinden, und galt daherin der Jiidischen
Renaissance als «erster sakularer Jude»
(85). Bei ihm wird das Gesetz Gottes
«vollig aus der Gebotsform gelost» und
«im menschlichen Leben reinste Ge-
rechtigkeit» (Zit. 287).

Das Gesetz Gottes fundiert fiir Sus-
man eine sikulare Politik. Man darf sich
dieses «Gesetz» keinesfalls repressiv, theo-
kratisch oder klerikal denken. Es enthalt
zudem nichts Konkretes, Abgeschlosse-
nes, sondern «einen Gesetze stiftenden
Massstab» (249). Susman entwickelt ei-
ne «Theorie des Gesetzes», «in der alles
Geschehen, ja die ganze Schopfung in
einer grundsitzlichen Spannung zur Er-
l6sung lebt» (12). Diese Spannung l6st

74



sich durch aktives Verandern. Das Ge-
setz ist «nicht von dieser Welt, darum
muss es zuletzt allen stockenden ir-
dischen Ordnungen gegeniiber zur Re-
volution zwingen» (Zit. 165).

Wie vor allem das fiinfte Kapitel zeigt,
braucht Susman fiir «Erlosung» den jii-
dischen Begriff der «Siithne» (Teschu-
wa), der «ein lauterndes Wandeln der
politischen Gegenwart vom Massstab
der Zukunft her meint» (12). «Den bib-
lischen Propheten zufolge versiindigt
sich Israel an der Gesamtheit durch so-
ziales Unrecht und politische Missstan-
de, durch Demiitigung der Armen und
Erniedrigung der Schwachen. Dies alles
verletzt die Gottesebenbildlichkeit des
Einzelnen und bedroht die Heiligkeit
der Gesamtheit.» (128) Darum ist «der
innerste' Sinn der Revolution Sithne»
(Zit. 151). Susman bleibt bei der Theorie
nicht stehen, sondern tritt fiir die No-
vemberrevolution 1918 ein. Gustav Lan-
dauer wollte Susman noch kurz vor sei-
ner Ermordung ins Miinchner Revolu-
tionskabinett berufen. «Die Revolution
und die Juden» heisst ein Vortrag, der
1919 «eine autobiographische Zasur»
(152) markiert und im sechsten Kapitel
«Exodus aus der Philosophie» bespro-
chen wird.

Susman postuliert «Gott als die sou-
veriane Quelle eines Gesetzes, das befreit
- Juden, Frauen, jeden», «die gesamte
Menschheit» (278). Es richtet sich mit
seinem «ersten Gebot» auf die «Entbild-
lichung Gottes», aber auch auf die «Ent-
bildlichung» von Gottes «Ebenbild»,
dem Menschen, der nicht auf eine an-
gebliche Wesensnatur fixiert werden
darf. Vom Bilderverbot, das verfestigte
Rollenmuster aufbricht, fithrt der Weg
zur Emanzipation der Frau, der sich bei
Susman weit komplexer, auch metaphy-
sischer darstellt, als der simple Emanzi-
pationsbegriff vermuten liesse. Ich darf
hier auf Klaphecks «Exkurs: Weibliche
Bewusstseinsmodi» (1881T.) verweisen.

Das siebte und letzte, mit «Sakulare
Tora» iiberschriebene Kapitel stellt dar,

wie Susman sich an einer «weltlichen
Fortschreibung der Tora» beteiligt (227).
Damit 6ffnet sich eine Perspektive, in
der auch Nicht-Juden «jidisch» sein
konnen, eine «sikulare Plattform» (224f.)
ausserdem, fiir die Namen wie Bloch,
Landauer, Walter Benjamin, Gershom
Scholem, Horkheimer und Adorno ste-
hen (225). Die «messianische Zielidee»
istfiir Susman «die Eine geeinte Mensch-
heit, in der allein die gottebenbildliche
Gestalt des Menschen sich vollendet»
(Zit. 231).

Zionismus

Susmans Bestreben, nach dem Ersten
Weltkrieg mit «einem erneuerten Be-
kenntnis zum Gesetz» den «Anschluss
an das geschichtliche Dasein» zu finden
und «in der sdkularen Wirklichkeit eine
neue Verbindungslinie zwischen Religi-
on und Politik zu legen» (Zit. 301), ist
von der Judischen Renaissance kaum
aufgegriffen worden. Nur Karl Wolfs-
kehl habe den Versuch, «dem gottlichen
Gesetz Giiltigkeit iiber die Grenzen der
offiziellen Religion hinaus zu verleihen»
(302), verstanden und in seinen Gedich-
ten gewiirdigt. In diesen Zusammen-
hang gehort auch Franz Rosenzweig,
tiber den Susman «die meisten Artikel»
(238) publiziert habe. Aber Rosenzweig
beschrinkte die Bedeutung des Ge-
setzes auf das Judentum, wihrend fir
Susman «die Juden der geschichtlichen
Realitdten der christlichen Volker nicht
enthoben sind», sondern «in die ge-
schichtlich-politische Zeit» (237) hin-
einwirken.

Nach der Schoa sei eine «ins Sakulare
reichende Erneuerung des Gesetzes un-
erwiinscht» gewesen, schreibt Klapheck.
Jetzt setzte sich ein anderes politisches
Judentum durch, «das sich nicht primar
von «Gott> herleitet, sondern von der
Idee des Nationalstaates» (303). Die Re-
ligion sollte der Legitimation des Staates
Israel dienen. Erst mit dem «Postzionis-
mus» seit den 1980er Jahren geht es wie-
der «um einen jidischen Gesetzesbe-

75



griff, der in einer grosseren Welt als der
allein jidischen seinen zivilisations-
historischen Beitrag leisten will» und
sich gegen das «Verschwinden eines re-
ligiosen Begriindungshorizontes siku-
larer Politik» richtet (304).

Das Zion, das Susman vertrat, be-
deutete «eine Heimat, die als irdische zu
klein ist, ihr Volk aufzunehmen, aus der
aber als ihr ewiger Sinn der Tempel auf-
steigt, der alle Welt um den Einen Gott
versammelt: der Tempel der Mensch-
heit, des Menschentums selber» (Zit.
161). Wenn Susman von Zionismus
sprach, hatte sie daher nicht den Juden-
staat, sondern eine religios-politische
Nation im Sinn. «Einen eigenen Natio-
nalstaat zu griinden, vermag den Juden
zwar tempordar eine Fluchtstitte zu bie-
ten, verfehlt jedoch die Sendung Isra-
els», das «nicht ein Volk ist wie andere
Volker» (298).

Verstandnis fiir den Staat Israel und
seine Verteidigung zeigte Susman im
Vorwort zur zweiten Auflage ihres Hiob-
Buches 1948. «Aber», schreibt sie, «mit
dieser kriegerischen Verteidigung wie
mit dem Staat, der sie erfordert, hat
doch das Volk ein Stiick des ihm frem-
den Chaos in sich selbst hineingezogen
und damit, schwerer noch als seinen

dusseren, seinen inneren Bestand ge-
fahrdet.» (Zit. 350)

Theodizee nach Auschwitz

Wie Hiob mit Gott hadert, beschiftigte
Susman schon in ihrem Kafka-Aufsatz
von 1929, «der als die erste ernst zu neh-
menden Interpretation der Schriften
Kafkas» (61) gilt. «In der Kunst ist es
Kafka, der das <Hiobproblem» aufgegrif-
fen hat und den <uralten grossen Prozess
mit Gott fithrt, «der nur unheimlicher
und verwirrender geworden ist da-
durch, dass Gott vollkommen schweigt,
und dass sein Gesetz nirgends mehr,
weder in der Schopfung noch {iber ihr
zu finden ist.» (Zit. 288), Neu und um-
stritten an Susmans Kafka-Deutung
war, dass sie diese als Kritik an der As-

similation verstand, derentwegen die Ju-
den «den Bezug zum géttlichen Gesetz
verloren» (338) hitten.

Umstrittener noch war und ist Sus-
mans Versuch einer Theodizee nach
Auschwitz in ihrem erstmals 1946 er-
schienenen «Das Buch Hiob und das
Schicksal des jiidischen Volkes». Es sei
Susmans «Meisterwerk», schrieb Her-
mann Levin Goldschmidt in seinem
«Vorwort» zur Neuauflage «nach fiinfzig
Jahren». Klapheck freilich aussert ihr
«Unbehagen» tber dieses «Hauptwerk»
(12). Das Dilemma ist offensichtlich: Wie
kann einerseits der Glaube an einen ge-
rechten Gott nach Auschwitz aufrechter-
halten werden? Und wie kann anderer-
seits das jiidische Volk weiterbestehen,
wenn ihm dieser Glaube abhanden
kommt?

Susman versuchte, «von Gott her» zu
denken, mehr noch: «in jeder Wirklich-
keit die Substanz eines gottlichen Wir-
kens auszumachen» (323), also auch im
judischen Schicksal. Darin traf sie sich
mit Ragaz. Nach dessen Tod schrieb Sus-
man an Wolfskehl, sie habe «den mir
nachsten Freund hier verloren: Ragaz,
den Einzigen, der mein Schmerzenskind
das Hiob-Buch kannte und sehr liebte»
(Zit. 325). Doch der Preis fur die Recht-
fertigung Gottes angesichts der Schoa
lief auf «eine von vielen als inakzeptabel
empfundene Verklirung des juidischen
Leidens» (323) hinaus. Klapheck wiir-
digt andererseits «das geistige Kraft-
potenzial, das Theodizeen gerade den
Leidenden bieten konnen», Und: «Auch
wenn Susman den alten Zusammen-
hang zwischen der gottlichen Erwih-
lung Israels und seinem Leiden als eine
«Auserwihlung zum Leidens bestitigt,
verlangt ihre Theodizee gerade nicht,
dass Judinnen und Juden passive Opfer
ihrer Geschichte bleiben und das Leiden
durch messianische Hoffnung sublimie-
ren.» (327), So sei es Susmans Anliegen,
«dass sich Juden sowohl als Opfer der
Schoaals auch iiber die Schoa hinaus ge-
rade durch die religiose Dimension ihres

76



Daseins als Subjekt ihrer Geschichte be-
greifen konnen» (321f.).

Susman nannte ihr Buch «ein jii-
disches Bekenntnis» (Zit. 321). Das war
es, auch und gerade weil Susman damit
die Moglichkeit einer «Theodizee tiber-
haupt» (325) retten wollte — und das mit
der «Gewissheit, [...] dass Jesus selbst,
wenn er einem heutigen Juden in der
ganzen Schwere des Entscheidungser-
lebnisses [zwischen Christentum und Ju-
dentum — W.S.] begegnete, nicht in die
Richtung der offen leuchtenden Kirche
weisen wiirde, sondern in das Dunkel
des aus tausend Wunden blutenden
Volkes» (Zit. 321).

Zeit fiir eine Relektiire

Es ist ein beeindruckendes (Euvre, das
Margarete Suman uns hinterlassen hat.
Zu den hier bereits erwdhnten Biichern
kamen noch so wichtige Titel wie «Frau-
en der Romantik» (1929) und «Deutung
einer grossen Liebe. Goethe und Char-
lotte von Stein» (1951) hinzu. Elisa Klap-
heck verzeichnet insgesamt 17 Biicher
und etwa 250 Aufsdtze. So fragen wir uns
mit der Autorin, «warum Margarete
Susman so vollig in Vergessenheit gera-
ten» ist, «<warum sie heute nicht selbst-
verstandlich in einer Reihe mit Namen
wie Martin Buber und Franz Rosen-
zweig, wie Karl Wolfskehl oder Ernst
Bloch genannt wird» (62).

Als Susman 1959 die Ehrendoktor-
wiirde der Freien Universitat Berlin verlie-
hen wurde, stellte ein Journalist «scham-
haft die Frage: wer war und ist diese un-
gewohnliche Frau, deren Leben drei Jahr-
zehnte des neunzehnten und iiber sechs
Jahrzehnte des zwanzigsten Jahrhunderts
umspannt und immer noch nicht Ver-
gangenheit, sondern fruchtbare Gegen-
wart ist?» (63) Fehlendes Verstandnis fir
Susmans Religiositit, nicht zuletzt fiir das
messianische Pathos der Prophetin, ist
eine Erklarung fiir die ausbleibende Re-
zeption. Eine andere ist die Uberforde-
rung des zeitgendssischen Kulturbetriebs
durch die Vielseitigkeit dieser Frau.

Mit «Dichterin, Denkerin, Deuterin»
driickt der Grabstein auf dem jiidischen
Friedhof in Ziirich das Einmalige von
Susmans Lebensleistung aus, was immer
sonst noch an Bezeichnungen hinzu-
gefligt wurde: «Essayistin, Kulturtheo-
retikerin, Literaturhistorikerin, Religi-
onsphilosophin, Metaphysikerin, Revo-
lutiondrin, Visionidrin» (63). Uberzeu-
gend findet Elisa Klapheck den Schliissel
zu diesem Gesamtwerk in der Perspek-
tive «des jidischen Anliegens als dem
gestaltenden Prinzip in Susmans geis-
tiger Produktion» (8). Das Buch unter-
streicht die Bedeutung Margarete Sus-
mans fir eine Gesellschaft, die bereit ist,
das Verhaltnis von Religion und Politik
neu zu denken. ®

' Willy Spieler, Stefan Howald, Ruedi Brassel,
Fiir die Freiheit des Wortes. Neue Wege durch
ein Jahrhundert im Spiegel der Zeitschrift des
religidsen Sozialismus, Ziirich 2009, 119ff.

? Einige Erinnerungen aus meinem Leben, in:
NW 10/1954 426{F.; 12/1954, 544ff. Daraus ist
spiter Susmans Autobiografie entstanden: Ich
habe viele Leben gelebt, Stuttgart 1964.

77

Willy Spieler war
wdihrend mehr als
dreissig Jahren
Redaktor der Neuen
Wege.

spieler@goldnet.ch



	"Die politische Dimension des Judentums" : zu Elisa Klaphecks Biografie über Margarete Susman

