
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 109 (2015)

Heft: 3

Artikel: "Die politische Dimension des Judentums" : zu Elisa Klaphecks
Biografie über Margarete Susman

Autor: Spieler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-632185

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-632185
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

«Die politische Dimension
des Judentums»
Zu Elisa Klaphecks Biografie über Margarete Susman

Margarete Susman (1872-1966) war eine prägende
Mitarbeiterin der Neuen Wege von Mitte der 1930er Jahre bis

fast zu ihrem Lebensende. Die Geschichte unserer
Zeitschrift widmet Susman denn auch ein eigenes Kapitel als

Autorin sowie als Vorstandsmitglied der Freunde der

Neuen Wege und der Religiös-sozialen Vereinigung.'
Was bislangfehlte, liegt nun seit dem Frühjahr 2014

vor: eine umfassende Darstellung von Leben und Werk

der Denkerin, Lyrikerin und Essayistin. Elisa Klapheck

legt den Fokus auf «Susmans Anliegen eines religiös
motivierten, politischen Judentums». Sie habe ihre Arbeit
«auch als Rabbinerin mit einem besonderen Bewusstsein

für die politische Dimension des Judentums geschrieben»,

betont Klapheck in ihrem Vorwort.

Wie aus den Lebenserinnerungen
hervorgeht, die Margarete Susman erstmals
für die Neuen Wege aufgezeichnet hat1,

ist sie in der Silvesternacht 1933/34 in
Zürich angekommen, wo sie schon einen
Teil ihrer Jugend verbracht hatte - aber

jetzt als Flüchtling im Alter von 61 Jahren

und mit prekärem Aufenthaltsstatus
zurückkehrte. Auf Empfehlung von
Gustav Landauer lernte sie im Kreis der
Religiös-Sozialen eine andere Schweiz kennen.

Mit «Emigration in die Heimat»
(Zit. 313) überschrieb Susman das Fluchtkapitel

ihrer Autobiografie.
Margarete Susmans erster Beitrag in

den Neuen Wegen erschien 1935 unter
dem Titel «Vom Chaos unserer Zeit und
seiner Überwindung». Der Text analysiert

das NS-System, das aus einer
«furchtbaren Zerlügung alles Wirklichen»

(NW 1/1935, u) hervorgegangen
sei. Berührend ist, wie Susman ihre
Begegnung mit den Religiös-Sozialen schildert:

«Aber als ich den ersten Abend in
diesem Kreis verbrachte, da geschah mir
etwas, was mir in all diesen langen Jahren

nie geschehen war: ich erfuhr, dass

es ein Wissen um dieses Chaos gibt, das

nicht notwendig der unmittelbaren
persönlichen Erfahrung, dem Erleiden dieses

vollen Chaos entstammt, sondern
das auch an seinem Rande - und gerade
an ihm - möglich ist: im steten Messen
und Vergleichen [... ] des gegenwärtigen
geschichtlichen Chaos an den Massen
der göttlichen Schöpfung. In solchem
lebendigen Messen und tätigen Wissen
trat mir hier zuerst der Reich-Gottes-
Gedanke entgegen. Und kein Wort über
das heutige Geschehen hat mir je klarer
das durchdringende Wissen um die
Gottverlassenheit, den totalen Zerfall
der heutigen Welt bezeugt als das Wort
vom <Erkalten der Liebe>, das gleichfalls
in den <Neuen Wegen> stand.» (NW
1/1935.19)

Thema des Abends war ein Vortrag
von Pfarrer Max Gerber «Wenn Hitler
käme». «Das Erkalten der Liebe» hiess

eine kurz zuvor erschienene Betrach-

72



tung von Leonhard Ragaz (NW 9/1934,
373ff-)-

Das Zitat findet sich auch im Schlussteil

von Elisa Klaphecks Arbeit. Wir
lesen hier, die Religiös-Sozialen hätten
Susman «mit offenen Armen» empfangen

und «ihrer bisherigen Auseinandersetzung

mit dem Judentum ein
aufgeschlosseneres Resonanzfeld» geboten,
«als sie es je in Deutschland erlebt hatte»
(314). Susman hatte in ihrem Aufsatz
«Die Brücke» 1925 «die wohl erste
jüdisch-christliche Theologie» (173)
entworfen - vier Jahre zuvor hatte Ragaz
einen ähnlichen Versuch in seinem Vortrag

«Judentum und Christentum» un¬

ternommen. «Meine Haltung zum
Judentum und Christentum ist ihm von
Anfang an nahe gewesen, wie es mir
auch die seine war» (Zit. 315), schreibt
Susman in ihrer Autobiografie. Beide

vertraten zudem eine säkular-politische
Perspektive und einen Genossenschafts-
sozialismus im Sinne Gustav Landauers
und Martin Bubers. Beide hatten eine
«akademische Theologie» hinter sich
gelassen, «die den Menschen nichts mehr
vermitteln konnte» (64). Und beide

begegneten sich auf Augenhöhe.

Klapheck erwähnt die wichtigsten
der rund siebzig Texte, die Susman in
den Neuen Wegen über Themen wie
Chassidismus oder Anarchismus und
über Namen wie Friedrich Nietzsche,
Rosa Luxemburg oder Leo Tolstoi
veröffentlichte. Die Nähe zu Ragaz widerspiegelt

sich in den Besprechungen seiner
neu erschienenen Bücher. Hier habe
Susman «viele ihrer zum Judentum
formulierten Gedanken erneut, nunmehr
jedoch im Zeichen der Ragazschen
<Reich-Gottes>-Lehre» (317) verarbeitet.
Die Gedichte, die Susman zeitlebens
verfasste und auch in den Neuen Wegen
erscheinen liess, traten gegenüber den

philosophischen und religiösen Schriften

mit der Zeit in den Hintergrund, dafür

wurde ihre Prosa umso dichterischer.

Margarete Susman lebte in Zürich
allein, aber nicht einsam. Nach der 1928

erfolgten Scheidung der Ehe mit dem
Maler Eduard von Bendemann trug sie

wieder ihren ursprünglichen Namen.
Elisa Klapheck bringt uns Susmans

«grenzenlose Empathie gegenüber
anderen Menschen», berühmten wie
einfachen, nahe, die sie in ihrem «chassi-
dischen Studierstübchen» (45), einer
Mansardenwohnung im Stadtkreis 7,

aufsuchten, um bei dieser Frau wie bei
einem Zaddik, einem Gerechten, oder
eben einer Zaddika, Rat zu finden. Zu
den regelmässigen Besuchern gehörten
der ebenfalls im Schweizer Exil lebende
Dichter Karl Wolfskehl und der um fast

fünfzig Jahre jüngere Lyriker Paul Celan,
dem sie durch «eine persönliche und
geistige Beziehung voller gegenseitiger
Anteilnahme» (363) verbunden war.

Margarete Susman starb im Alter von 94
Jahren. Trotz zunehmender Erblindung
hatte sie bis zuletzt gearbeitet.

Im Kontext deutsch-jüdischer
Geschichte
Elisa Klaphecks Biografie beleuchtet
Susmans religiöse und politische Entwicklung

im Kontext der deutsch-jüdischen
Geschichte der ersten Hälfte des 20.

Margarete Susman,

1949 und ihr 1946
erschienenes Buch

Hiob, Neuauflage
1999. Bilder: Archiv
Neue Wege

73



Elisa Klapheck,
Margarete Susman
und ihrjüdischer
Beitrag zur politischen

Philosophie,
Berlin 2014,408
Seiten.
Zahlen in Klammern

belegen die zitierten
Seiten.

Jahrhunderts. Die Autorin verwahrt sich

zu Recht gegen eine Rezeption, die
entweder Susmans religiöse Entwicklung
auf «ein zu sehr zum Christentum hin
tendierendes Bild» verengt oder aber
Susmans Feminismus betont und das

Religiöse ausser Acht lässt. Beide Male
kommt «Susmans Anliegen eines religiös
motivierten, politischen Judentums» zu
kurz (8f.).

Das zweite und dritte Kapitel
beschreibt Susmans Herkunft «aus
wohlhabendem, akkulturiertem deutsch-jüdischen

Elternhaus» (45), ihre erste

Schaffensphase als Dichterin, die
Verbindung zu den Kreisen um Stefan

George, der ihre Gedichte schätzte, und
Georg Simmel, ihrem Lehrer, in dessen

Haus sie Siegfried Kracauer, Bernhard
Groethuysen, Georg Lukäcs, Martin
Buber und Ernst Bloch kennenlernte.
Bloch suchte Susmans Nähe und trat mit
ihr in einen Dialog über das Judentum,
der sich in seinem «Geist der Utopie»
niederschlug (61, i93ff). Er hat Susman
auch seinen «Thomas Münzer als Theologe

der Revolution» gewidmet. Den
George-Kreis hatte Susman durch den
bereits erwähnten Karl Wolfskehl kennen

gelernt, in dessen Gedichten die
geistige Beziehung der beiden immer wieder

anklingt.
In elitären Zirkeln ist Susman schon

damals nicht heimisch geworden. Sie

fühlte sich nicht berufen, «einer Elite
anzugehören, die blind für die sozialen

Fragen der Gegenwart einen Kult um
sich selbst betrieb» (50). Die «Problematik

der Gottesabwesenheit» und die
«ästhetische Erfahrung» als individuellen
Ausweg hatte sie bereits in ihrem Buch
«Das Wesen der modernen deutschen

Lyrik» (1910) thematisiert (s8f.). Das
nächste Buch «Vom Sinn der Liebe»
(1912) gilt dem «Du», das aus Vereinzelung

befreit und «die Bildung neuer und
kreativer Formen von (Gemeinschaft)»
(81) ermöglicht.

Später räumt Susman selbstkritisch
ein, wie wenig der Geistesadel gegen die

Katastrophe ausrichten konnte: «Wir
haben nicht vermocht, mit all unserer
Bildung, all unserem Können und Wissen,

all unserem aristokratisch gereinigten

Wissen die furchtbare Katastrophe,
das blutige Morden, den Zusammenbruch

unserer Kultur aufzuhalten; wir
Hessen geschehen, was wir mit Anspannung

all unserer Kräfte hätten verhindern

müssen; wir haben unsere Welt,
unser Land im Stich gelassen.» (Zit. 148)

Säkularer Messianismus
Wir erfahren im ersten Kapitel Wesentliches

über die biblische und rabbinische

Begründung des Politischen in einem
Judentum, das nicht auf das «Land Israel»

beschränkt bleibt, sondern dank seiner

menschheitlichen Perspektive «auch
eine Allianz mit andern Völkern und
ihren Gesetzen eingehen kann» (10).
Susman bekennt sich zu dieser Tradition
und wird eine wichtige Stimme der
politisch emanzipierten Generation der
Jüdischen Renaissance im Deutschland vor
dem Ersten Weltkrieg.

Mit «Spinoza und das jüdische
(Gesetz)» ist das vierte Kapitel überschrieben.

Es nimmt Bezug auf Susmans

Spinoza-Essay von 1911, ihre erste philosophische

Arbeit. Spinoza war es gelungen,

aus religiösen Voraussetzungen den
weltanschaulich neutralen Staat zu
begründen, und galt daher in der Jüdischen
Renaissance als «erster säkularer Jude»

(85). Bei ihm wird das Gesetz Gottes

«völlig aus der Gebotsform gelöst» und
«im menschlichen Leben reinste
Gerechtigkeit» (Zit. 287).

Das Gesetz Gottes fundiert für
Susman eine säkulare Politik. Man darfsich
dieses «Gesetz» keinesfalls repressiv, theo-
kratisch oder klerikal denken. Es enthält
zudem nichts Konkretes, Abgeschlossenes,

sondern «einen Gesetze stiftenden
Massstab» (249). Susman entwickelt eine

«Theorie des Gesetzes», «in der alles

Geschehen, ja die ganze Schöpfung in
einer grundsätzlichen Spannung zur
Erlösung lebt» (12). Diese Spannung löst

j

74

1



sich durch aktives Verandern Das
Gesetz ist «nicht von dieser Welt, darum
muss es zuletzt allen stockenden
irdischen Ordnungen gegenüber zur
Revolution zwingen» (Zit 165)

Wie vor allem das fünfte Kapitel zeigt,
braucht Susman fur «Erlösung» den
judischen Begriff der «Sühne» (Teschu
wa), der «ein läuterndes Wandeln der
politischen Gegenwart vom Massstab
der Zukunft her meint» (12) «Den bib
lischen Propheten zufolge versündigt
sich Israel an der Gesamtheit durch
soziales Unrecht und politische Missstan
de, durch Demütigung der Armen und
Erniedrigung der Schwachen Dies alles

verletzt die Gottesebenbildhchkeit des

Einzelnen und bedroht die Heiligkeit
der Gesamtheit» (128) Darum ist «der
innerste Sinn der Revolution Sühne»

(Zit 151) Susman bleibt bei der Theorie
nicht stehen, sondern tritt fur die
Novemberrevolution 1918 ein Gustav Lan
dauer wollte Susman noch kurz vor seiner

Ermordung ins Münchner
Revolutionskabinett berufen «Die Revolution
und die Juden» heisst ein Vortrag, der

1919 «eine autobiographische Zäsur»
(152) markiert und im sechsten Kapitel
«Exodus aus der Philosophie» besprochen

wird
Susman postuliert «Gott als die

souveräne Quelle eines Gesetzes, das befreit

- Juden, Frauen, jeden», «die gesamte
Menschheit» (278) Es richtet sich mit
seinem «ersten Gebot» auf die «Entbild
lichung Gottes», aber auch auf die «Ent

bildlichung» von Gottes «Ebenbild»,
dem Menschen, der nicht auf eine an

gebliche Wesensnatur fixiert werden
darf Vom Bilderverbot, das verfestigte
Rollenmuster aufbricht, fuhrt der Weg
zur Emanzipation der Frau, der sich bei
Susman weit komplexer, auch metaphysischer

darstellt, als der simple Emanzi
pationsbegriff vermuten liesse Ich darf
hier auf Klaphecks «Exkurs Weibliche
Bewusstseinsmodi» (i88ff) verweisen

Das siebte und letzte, mit «Sakulare
Tora» uberschriebene Kapitel stellt dar,

wie Susman sich an einer «weltlichen
Fortschreibung der Tora» beteiligt (227)
Damit öffnet sich eine Perspektive, in
der auch Nicht-Juden «judisch» sein
können, eme «sakulare Plattform» (224f)
ausserdem, fur die Namen wie Bloch,
Landauer, Walter Benjamin, Gershom
Scholem, Horkheimer und Adorno ste
hen (225) Die «messianische Zielidee»
ist fur Susman «die Eine geeinte Menschheit,

in der allein die gottebenbildhche
Gestalt des Menschen sich vollendet»
(Zit 231)

Zionismus
Susmans Bestreben, nach dem Ersten

Weltkrieg mit «einem erneuerten
Bekenntnis zum Gesetz» den «Anschluss

an das geschichtliche Dasein» zu finden
und «m der säkularen Wirklichkeit eine
neue Verbindungslinie zwischen Religi
on und Politik zu legen» (Zit 301), ist

von der Judischen Renaissance kaum
aufgegriffen worden Nur Karl Wolfs-
kehl habe den Versuch, «dem göttlichen
Gesetz Gültigkeit über die Grenzen der
offiziellen Religion hinaus zu verleihen»
(302), verstanden und in semen Gedichten

gewürdigt In diesen Zusammenhang

gehört auch Franz Rosenzweig,
über den Susman «die meisten Artikel»
(238) publiziert habe Aber Rosenzweig
beschrankte die Bedeutung des

Gesetzes auf das Judentum, wahrend fur
Susman «die Juden der geschichtlichen
Realitäten der christlichen Volker nicht
enthoben sind», sondern «in die
geschichtlich politische Zeit» (237) hm
einwirken

Nach der Schoa sei eine «ins Sakulare
reichende Erneuerung des Gesetzes
unerwünscht» gewesen, schreibt Klapheck
Jetzt setzte sich ein anderes politisches
Judentum durch, «das sich nicht primär
von <Gott> herleitet, sondern von der
Idee des Nationalstaates» (303) Die
Religion sollte der Legitimation des Staates

Israel dienen Erst mit dem «Postzionis-

mus» seit den 1980er Jahren geht es wieder

«um einen judischen Gesetzesbe-

75



gnft, der in einer grosseren Welt als der
allein jüdischen seinen zivilisationshistorischen

Beitrag leisten will» und
sich gegen das «Verschwinden eines
religiösen Begründungshorizontes säkularer

Politik» richtet (304).
Das Zion, das Susman vertrat,

bedeutete «eine Heimat, die als irdische zu
klein ist, ihr Volk aufzunehmen, aus der
aber als ihr ewiger Sinn der Tempel
aufsteigt, der alle Welt um den Einen Gott
versammelt: der Tempel der Menschheit,

des Menschentums selber» (Zit.
161). Wenn Susman von Zionismus
sprach, hatte sie daher nicht den Judenstaat,

sondern eine religiös-politische
Nation im Sinn. «Einen eigenen
Nationalstaat zu gründen, vermag den Juden

zwar temporär eine Fluchtstatte zu bieten,

verfehlt jedoch die Sendung Israels»,

das «nicht ein Volk ist wie andere
Volker» (298).

Verständnis fur den Staat Israel und
seme Verteidigung zeigte Susman im
Vorwort zur zweiten Auflage ihres Hiob-
Buches 1948. «Aber», schreibt sie, «mit
dieser kriegerischen Verteidigung wie
mit dem Staat, der sie erfordert, hat
doch das Volk ein Stück des ihm fremden

Chaos in sich selbst hineingezogen
und damit, schwerer noch als seinen
äusseren, seinen inneren Bestand
gefährdet.» (Zit. 350)

Theodizee nach Auschwitz
Wie Hiob mit Gott hadert, beschäftigte
Susman schon in ihrem Kafka-Aufsatz

von 1929, «der als die erste ernst zu
nehmenden Interpretation der Schriften
Kaflcas» (61J gilt. «In der Kunst ist es

Kaflca, der das <Hiobproblem> aufgegriffen

hat und den «uralten grossen Prozess

mit Gott« fuhrt, «der nur unheimlicher
und verwirrender geworden ist
dadurch, dass Gott vollkommen schweigt,
und dass sein Gesetz nirgends mehr,
weder in der Schöpfung noch über ihr
zu finden ist'.» (Zit. 288). Neu und
umstritten an Susmans Kafka-Deutung
war, dass sie diese als Kritik an der As¬

similation verstand, derentwegen die
Juden «den Bezug zum göttlichen Gesetz
verloren» (338) hätten.

Umstrittener noch war und ist
Susmans Versuch einer Theodizee nach
Auschwitz in ihrem erstmals 1946
erschienenen «Das Buch Hiob und das

Schicksal des jüdischen Volkes». Es sei

Susmans «Meisterwerk», schrieb
Hermann Levin Goldschmidt in seinem
«Vorwort» zur Neuauflage «nach fünfzig
Jahren». Klapheck freilich äussert ihr
«Unbehagen» über dieses «Hauptwerk»
(12). Das Dilemma ist offensichtlich: Wie
kann einerseits der Glaube an einen
gerechten Gott nach Auschwitz aufrechterhalten

werden? Und wie kann andererseits

das jüdische Volk weiterbestehen,

wenn ihm dieser Glaube abhanden
kommt?

Susman versuchte, «von Gott her» zu
denken, mehr noch: «in jeder Wirklichkeit

die Substanz eines göttlichen Wirkens

auszumachen» (323), also auch im
jüdischen Schicksal. Darin traf sie sich

mit Ragaz. Nach dessen Tod schrieb
Susman an Wolfskehl, sie habe «den mir
nächsten Freund hier verloren: Ragaz,
den Einzigen, der mein Schmerzenskind
das Hiob-Buch kannte und sehr liebte»

(Zit. 325). Doch der Preis fur die
Rechtfertigung Gottes angesichts der Schoa

lief auf «eine von vielen als inakzeptabel
empfundene Verklarung des judischen
Leidens» (323) hinaus. Klapheck würdigt

andererseits «das geistige Kralt-
potenzial, das Iheodizeen gerade den
Leidenden bieten können». Und: «Auch

wenn Susman den alten Zusammenhang

zwischen der göttlichen Erwah-
lung Israels und seinem Leiden als eine
«Auserwahlung zum Leidem bestätigt,
verlangt ihre 'Iheodizee gerade nicht,
dass Judinnen und Juden passive Opfer
ihrer Geschichte bleiben und das Leiden
durch messianische 1 toftnung sublnnie-
ren.» (327). So sei es Susmans Anliegen,
«dass sich Juden sowohl als Opfer der
Schoa als auch über die Schoa hinaus
gerade durch die religiose Dimension ihres

76



Daseins als Subjekt ihrer Geschichte
begreifen können» (321h).

Susman nannte ihr Buch «ein
jüdisches Bekenntnis» (Zit. 321). Das war
es, auch und gerade weil Susman damit
die Möglichkeit einer «Theodizee
überhaupt» (325) retten wollte - und das mit
der «Gewissheit, [...] dass Jesus selbst,

wenn er einem heutigen Juden in der

ganzen Schwere des Entscheidungserlebnisses

[zwischen Christentum und
Judentum - W.S.] begegnete, nicht m die

Richtung der offen leuchtenden Kirche
weisen würde, sondern in das Dunkel
des aus tausend Wunden blutenden
Volkes» (Zit. 321).

Zeit für eine Relektüre
Es ist ein beeindruckendes CEuvre, das

Margarete Suman uns hinterlassen hat.

Zu den hier bereits erwähnten Büchern
kämen noch so wichtige Titel wie «Frauen

der Romantik» (1929) und «Deutung
einer grossen Liebe. Goethe und Charlotte

von Stein» (1951) hinzu. Elisa Klap-
heck verzeichnet insgesamt 17 Bücher
und etwa 250 Aufsätze. So fragen wir uns
mit der Autorin, «warum Margarete
Susman so völlig in Vergessenheit geraten»

ist, «warum sie heute nicht
selbstverständlich in einer Reihe mit Namen
wie Martin Buber und Franz Rosenzweig,

wie Karl Wolfskehl oder Ernst
Bloch genannt wird» (62).

Als Susman 1959 die Ehrendoktorwürde

der Freien Universität Berlin verliehen

wurde, stellte ein Journalist «schamhaft

die Frage: wer war und ist diese

ungewöhnliche Frau, deren Leben drei
Jahrzehnte des neunzehnten und über sechs

Jahrzehnte des zwanzigsten Jahrhunderts

umspannt und immer noch nicht
Vergangenheit, sondern fruchtbare Gegenwart

ist?» (63) Fehlendes Verständnis für
Susmans Religiosität, nicht zuletzt für das

messianische Pathos der Prophetin, ist
eine Erklärung für die ausbleibende

Rezeption. Eine andere ist die Uberforderung

des zeitgenössischen Kulturbetriebs
durch die Vielseitigkeit dieser Frau.

Mit «Dichterin, Denkerin, Deuterin»
drückt der Grabstein auf dem jüdischen
Friedhof in Zürich das Einmalige von
Susmans Lebensleistung aus, was immer
sonst noch an Bezeichnungen hinzugefugt

wurde: «Essayistin, Kulturtheo-
retikerin, Literaturhistorikerin, Religi-
onsphilosophin, Metaphysikerin,
Revolutionärin, Visionärin» (63). Überzeugend

findet Elisa Klapheck den Schlüssel

zu diesem Gesamtwerk in der Perspektive

«des jüdischen Anliegens als dem
gestaltenden Prinzip in Susmans
geistiger Produktion» (8). Das Buch
unterstreicht die Bedeutung Margarete
Susmans für eine Gesellschaft, die bereit ist,
das Verhältnis von Religion und Politik
neu zu denken. •
1 Willy Spieler, Stefan Howald, Ruedt Brassel,

Fur die Freiheit des Wortes. Neue Wege durch

ein Jahrhundert im Spiegel der Zeitschrift des

religiösen Sozialismus, Zurich 2009, U9ff.
2 Einige Erinnerungen aus meinem Leben, in.
NW 10/1954 42öff.; 12/1954,544ff Daraus ist

spater Susmans Autobiografie entstanden: Ich
habe viele Leben gelebt, Stuttgart 1964.

Willy Spieler war
wahrend mehr als

dreissig Jahren
Redaktor der Neuen

Wege.

spieler@goldnet. ch

77
1


	"Die politische Dimension des Judentums" : zu Elisa Klaphecks Biografie über Margarete Susman

