
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 109 (2015)

Heft: 2

Artikel: Widerstand für eine solidarischere Gesellschaft

Autor: Auga, Ulrike

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-632180

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-632180
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wenn nach Europa anrennende Flüchtlinge

ertrinken gelassen werden und
Millionen Staatenlose kein «Recht haben,
Rechte zu haben» (Hannah Arendt), ist
unser Demokratie- und Souveranitats-

konzept unzureichend. Es favorisiert Na-
tionalstaathchkeit plus Marktwirtschaft.
Das Konzept der «Nation» bedeutet den
Einschluss nur fur bestimmte Menschen,
mitsamt einer Gewahrleistung ihres
Schutzes. Gleichzeitig fuhrt es zum
Ausschluss vieler, die als «anders» oder als

«Fremdkörper» begriffen werden Angesichts

des Kapitalismus als Gotzenreli-

gion sowie aufgrund einer unaufhaltbaren

Beschleunigung der Bewegung
von einzelnen Individuen, Kapital und
Informationen im gegenwartigen Kontext

der Globalisierung wurde das ganze
Leben zur Ware Der «Wert» eines
Menschen wird ausschliesslich ökonomisch,
als Produktionspotenzial pro Zeiteinheit,

aufgefasst Folglich bezweifeln viele
Menschen zu Recht auch das Funktionieren

demokratischer Staaten und
fordern eine radikalere Demokratie.

Gewalt durchdringt alles Leben
In neuen Formen der Frauenarbeit in
der Kirche geht es also nicht nur um die

Infragestellung einer Geschlechterordnung,

die hierarchisch strukturiert und
in der Heterosexuahtat die Norm ist. Die
Arbeit ist auch keineswegs unpolitisch
oder allein auf Spiritualität ausgerichtet.
Der Fokus ruckt stattdessen aufdie
Auseinandersetzung mit der als Biomacht
bezeichneten neohberal informierten
Gewalt, die auf unser aller Leben
zugreift Biopolitische Regulierungen
durchdringen, so Michel Foucault, alle Sphären

des menschlichen Alltags. Sie tun
dies über den Zugang zu Ressourcen
oder den Ausschluss von ihnen sowie
durch Bestimmungen über unsere
Gesundheit, Sexualität und Sicherheit
Prekäre Lebenslagen derer, die in einer
standigen Gefahr des Hungertodes
stehen, unser Zulaufen auf den
ökologischen Kollaps in einer absehbaren Zu¬

Ulrike Auga

Widerstand für eine
solidarischere Gesellschaft
Geschlechterorientierte Arbeit in der Kirche als Beitrag zu
gesellschaftlichen Visionen und «Menschlichem Blühen»

- von der feministischen Befreiungstheologie zu einer
Ökonomie- und wissenskritischen radikalen Theologie des
Lebens.

Die geschlechterspezifische Arbeit in der Kirche sollte

ihren Fokus aufscheinbar klare Identitäten verlassen

und sich an den Zielen eines gemeinsamen Widerstandes

gegen Ausbeutung, Sexismus, Rassismus und Homo-

phobie orientieren. Wie entsteht eine solidarischere

Gesellschaft, die marginalisierte Menschen einschliesst?

Ulrike Auga entwirft anspruchsvolle Antworten unter

Einbezug von kritischer Geschlechterforschung, Queer
Theorie, Diskursanalyse, de- oder postkolonialen und

postsakularen Ansätzen.

57



kunft, die Finanzierunggesundheitlicher
Eingriffe durch die Krankenkassen in
Abhängigkeit von der ökonomischen
Potenz und Einsetzbarkeit der zu
Behandelnden: Dies sind allgegenwärtige
Beispiele biopolitischer Regulierungen.

Heute konfrontieren engagierte Teile
der Bürgerschaft bestimmte etablierte
christliche und neo-fundamentalistische

Theologien mit dem Vorwurf der
materialen, konkreten und der symbolischen

Unterstützung von Neo-Kolonialismus,

Neoliberalismus, Nationalismus,

Rassismus, Sexismus und Homo-
phobie. Das ist für viele Grund genug,
sich von Glaubensperspektiven zu
verabschieden. Sie sprechen in säkularis-
tischer Manier der Religion emanzi-
patorische Fähigkeiten gänzlich ab.

Kirchliche Frauenarbeit als Beitrag zu
einer solidarischeren Gesellschaft erfordert

deshalb ein klares Aussprechen
gegen den Kapitalismus und eine gemeinsame

Suche nach alternativen Ökonomien.

Willkürlich festgelegte Kategorien
Die gegenwärtige Dimension von
Gewalt verbindet ökonomische, souveräne
staatliche und sogenannte epistemische
Gewalt. Was meint epistemisch? Gewalt
hängt zentral mit Essentialisierungen
zusammen, quasi der Verleihung von
Wesenhaftigkeit, von «Rasse», «Klasse»,

«Nation», «Geschlecht», «Religion»,
etcetera. Solche Essentialisierungen von
philosophischen Kategorien des Wissens

unterstellen fälschlicherweise, dass

es vorgeordnete, ontologische, also we-
senshafie Unterschiede zwischen
Menschen gäbe. An diese werden willkürliche

Attribute, Normierungen und Hie-
rarchisierungen gebunden. Sie sind

Grundlage der gedanklichen Konstruktion

und des Ausschlusses der «Anderen»

und werden deshalb als epistemische

Gewalt bezeichnet. Daher benötigen

wir auch in feministischen, ge-
schlechterbewussten, queeren, schwarzen,

Befreiungs-, postkolonialen und

anderen Theologien eine Kritik, die diese

Zusammenhänge aufdeckt.
Feministisch-befreiungstheologische Entwürfe
der Vergangenheit setzten sich mit
verschiedenen Formen der Gewalt
auseinander und sind daher ausdrücklich zu
würdigen. Wir stehen auf ihren Schultern.

Sie litten jedoch bisweilen darunter,

im Namen vermeintlicher kollektiver

«Identitäten» selber Essentialisierungen

und Ausschlüsse zu produzieren.

Emanzipatorische Theologien im Kontext

einer Wissensordnung, die von Fragen

nach dem Leben und dem Überleben

gekennzeichnet ist, müssen sich
also von den verschiedenen Formen der
Gewalt befreien. Sie sollen Solidarität
sowie Gemeinschaft neu entwerfen.
Dafür ist es nötig, nach den Identitätskämpfen

nun auch Wissenskritik
hinzuzuziehen. Was heisst dies? Mit der post-
strukturalistischen Theorie wurde die

Perspektivenhaftigkeit allen Wissens
und aller Wissenschaft aufgezeigt. Es
bestehen Zweifel an der Möglichkeit einer
vermeintlich objektiven, wahren Analyse,

aus der eine universale Anwendung
folgt. Wahrheit wurde nun als «situiertes
Wissen» (Donna Haraway) beschrieben.

Die Verschiebung von der
Ideologiekritik zur Wissenskritik ist verbunden

mit Foucaults Aufzeigen eines

Zusammenhangs zwischen Macht, Wissen
und Wahrheitsproduktion in spezifischen

«Diskursformationen». Ein
«Diskurs» ist eine regulierte Formation von
Aussagen, die ein bestimmtes Wissen
über eine Sache bereitstellen. Es gibt
einen Aushandlungsprozess zwischen
dominanten Diskursen und marginalisier-
ten, jedoch widerständigen Diskursen.
Widerstand bedeutet also, die margina-
lisierten Diskurse zu unterstützen.

«Geschlecht» subversiv unterlaufen
Darüber hinaus ist es die unbewusste,
historische, a-priorische Wissensbedingung

einer Periode («Episteme»), die die

Erfahrung in einem Wissensfeld grund-

58



legend beeinflusst. Im 19. und 20.
Jahrhundert wurde die Kausalität von
Naturgesetzen auf historische, soziale
Gegebenheiten bezogen. So kam es nach
Michel Foucault zu einer Naturalisierung

von philosophischen Kategorien
als vermeintlich «kollektive Identität»
mit der Behauptung ihrer objektiven
Wahrheit. Subjekte stehen alle in der
Auseinandersetzung mit den dominierenden

Diskursen über «Klasse», «Rasse»,

«Nation», «Geschlecht, «Religion»,
etcetera und formen ihre «Subjektposition»,

ihre Definition von sich selber, in
dieser Auseinandersetzung. Das heisst

nicht, dass sie auf eine dieser
philosophischen Kategorien natürlicherweise
zu reduzieren wären. Auch wir Margi-
nalisierten können diese Kategorien
inszenieren, parodieren oder subversiv
unterlaufen, aber wir «sind» sie nicht.
Zu den Aufgaben der kirchlichen
Frauenarbeit heute gehört es, einen Beitrag
zu leisten zum nachhaltigen Abbau von
Nationalismus, Rassismus, Fundamentalismus,

Sexismus, Homophobie und
somit zum endgültigen Überwinden
von willkürlich festgelegten, gewaltvollen

Kategorien.
Speziell die kritische Geschlechterforschung

und die Queer Theorie
kritisierten den essentialisierenden Charakter

von Identitätspolitik und die
Annahme, Gerechtigkeit allein über das

Recht herstellen zu können. Jose Esteban

Munoz entwickelte das Verfahren der
«Disidentifikation», um sich gegen
gesellschaftlich vorgebene Identifikationsmuster

zu wehren, sie durcheinanderzubringen,

die ihr innewohnende Gewalt
sichtbar zu machen und eine neue
Perspektive auf «minority performance,
survival und activism» zu entwickeln.
Judith Butler unterstrich den fluiden,
nicht festlegbaren und performativen,
also auch durch den Sprachgebrauch
festgelegt werdenden Charakter von
Geschlecht. Die essentialisierte Mann-
Frau-Binarität, verfestigt im 19.

Jahrhundert, mit ihren hegemonialen Kon¬

struktionen von Männlichkeit,Weiblichkeit
und Heterosexualität als sozialer

Norm muss als Diskursprodukt aufgezeigt

werden. Daher schlage ich vor, auch
in der Theologie Geschlecht performativ
zu verstehen und darüber hinaus die

Frage nach dem ganzen Leben (Bios) mit
hinzuzuziehen. Konzepte von Liebe, Erotik,

Verwandtschaft, Beziehungshaffig-
keit, Fürsorge (care) sollten (wieder)
vielschichtiger diskutiert werden als in
einer Reduzierung auf sexuelles Begehren.

Für die frauenorientierte Arbeit wäre

es gegenwärtig wichtig, den zeitgenössischen

wissenstheoretischen Diskurs
praktisch einzubeziehen. So wird die
Kirche als Ort eines aktives gesellschaftlichen

Handelns und einer gemeinsamen
Vision offen für neue Bewegungen hin
zur solidarischen Gesellschaft.

Religion neu denken
Ein weiteres Problem ist der Religionsbegriff

selber. Der Religionsbegriff der

Gegenwart im «Westen» - und von dort
in die Welt gereist - ist ebenfalls stark
beeinflusst von der epistemischen
Ordnung des 19. Jahrhundert. Daher
unterstellen sowohl die dominanten religiösen

Diskurse als auch die säkularen
Diskurse, aber auch die meisten
postsäkularen und andere Gegendiskurse
einen essentialisierten Religionsbegriff.
Ich schlage vor, Religion als philosophische

Kategorie des Wissens zu
verstehen. Eine disidentifikatorische
Herangehensweise und ein postessentia-
listisches Religionsverständnis könnte
sich auf Präessentialistisches der
Entstehungszeit der Referenztexte beziehen:

Biblisches und weiteres religiöses
Wissen sprengen die Dichotomie, die

Zweiteilung, in «westliches» und
«nichtwestliches» Wissen. Religiöses Wissen
und deren Praktiken und Bewegungen
brechen die falsche Zweiteilung
zwischen «wissenschaftlichem Wissen und
Erfahrungswissen und aktivistischem
Wissen» beziehungsweise «Vernünftigem

und Körperwissen» auf.

59



Religion als Kategorie des Wissens zu
betrachten, bedeutet ausserdem, den
Diskurscharakter von religiösem Wissen

zu unterstreichen und das Verhältnis

von dominanten zu marginahsierten
Diskursen aufzuzeigen Das beinhaltet
das Aufzeigen der Entstehung von
Subjektformation und Handlungsfähigkeit
in Auseinandersetzung mit dominanten
religiösen Diskursen. Es lohnt sich, den
Performanzcharakter von Religion statt

jener einer kollektiven «Identität» zu
betonen Es bedeutet nicht, Glaubensin-
halte wegzuwerfen, sondern vielmehr,
sie von ihrer ideologischen Verzerrung
und ihrem universalistischen Anspruch
der Vorrangigkeit nachhaltig zu befreien

Anderseits mochte ich sakularis-
tischen Tendenzen entgegen halten,
Religion beziehungsweise Erfahrung und
Praxen in Bezug auf Weltverstehen als

Ort der Entstehung von neuem Wissen
und radikaler gesellschaftlicher
Imagination, die eine neue Solidarität entwirft,
ernst zu nehmen Aufgabe konnte es

dann sein, Bedingungen der Möglichkeit

zu schaffen, unter denen neues Wissen

der Subjektformation und
Handlungsfähigkeit bisher marginahsierter
Subjekte entstehen kann

Neue Solidaritäten
Als Ziele widerstandigen Handelns werden

heute - in Anlehnung an Diskurse

um «Gutes Leben», «Menschliches
Blühen» (Human Flourishing) - und das

Gewinnen von Handlungsfähigkeit genannt,
und nicht «erreichte Identität» Ich bin
der Ansicht, dass ein im erwähnten Sinn
deessentiahsierter und disidentifizierter
Rehgionsbegriff einen «transrehgiosen
Overlap» ermöglicht Statt auf Identitäten

hegt der Fokus besser aufgeteiltem
gesellschaftlichem bzw sozialem Imaginären.

Das ermöglicht ein von episte-
mischer Gewalt befreites transrehgioses
Projekt des «Menschliches Bluhens»
zwischen den «religiösen Gruppen» und
zwischen arehgios und religiös, auch
innerhalb fragmentierter Subjekte selber

In meiner kritischen Lebenstheologie
radikaler Liebe (Biotheologie) nehme ich
daher queere, postkoloniale und post-
sakulare Ansätze auf, beziehe sie
konsequenter auf Ausschlussproduktionen und
prekäres Leben, jedoch auch auf
Subjektformation, Handlungsfähigkeit und
gesellschaftliche Imagination mit einem
Fokus auf theologischer Imagination Als
Beispiele lassen sich die Erforschung von
und die aktivistische Teilnahme an
verschiedenen Gegendiskursen nennen, die
das individuelle Subjekt, die Gemeinschaft

und die gesellschaftliche Imagination

im Blick haben seien es die Solidarität

des (transrehgiosen) Atomwiderstandes

m Deutschland oder der HIV/
AIDS-Widerstand der Gesellschaft und
bestimmter religiöser Gemeinschaften

gegen Ausschlüsse In diesen Diskursen
formiert sich eine neue Solidarität der

Sorge und Verwandtschaft Auch die
Widerstande gegen Auswirkungen der

Globalisierung, wie das Weltsozialforum
oder die «Occupy Wallstreet-Bewegung,

erproben neue Solidaritäten,
Allianzen und gesellschaftliche Imagination

Handlungsfähigkeit gewinnen
Ich ziehe ein Fazit Die Zielsetzungen
der früheren Widerstande müssen
erweitert werden Allein gleiche Rechte fur
«Frauen», «Manner», lesbische oder
heterosexuelle Menschen zu fordern, ist
nicht genug Dieser Weg fuhrt keineswegs

zur Uberwindung der epistemi-
schen Gewalt, sondern kann diese

reproduzieren Die Auseinandersetzung
mit dem Begriff der «Identität» zeigte
den engen Zusammenhang zwischen
der vermeintlichen «Identität» und der
Performanz Der Vorstellung einer
«kollektiven Identität» hegt eine gewaltvolle,
homogenisierende, essentiahsierende,
ontologische Annahme eines allgemein
gültigen Kriteriums oder Merkmals
zugrunde, das fur alle Menschen gleich
gilt Diese Verleihung einer Wesenhaf-

tigkeit stellt die Aus- und Einschlussme-

60



chanismen her und reduziert einzelne
Individuen.

Die Aufgabe der Frauenarbeit besteht

aus meiner Sicht in einer aktiven Dis-
identifizierung und Dekonstruktion von
geläufigen identitären Vorstellungen wie:
eine «richtige Mutter», eine «christliche
Frau», ein «richtiger Mann», ein «echter
deutscher Mann». An die Stelle der
«kollektiven Identität» tritt eine «individuelle,

flexible, progressive Selbst-Identität».

Zentral ist dabei einerseits die Frage
nach der Subjektformation. So entsteht
die Vorstellung von Geschlecht nie in
einem unhistorischem Raum, sondern
ist immer von bestimmten Interessen

geprägt. Auf der anderen Seite steht die

Frage nach dem Gewinn der
Handlungsfähigkeit einzelner Subjekte.
Somit wird die erfüllte «Identität» zu
Gunsten der individuellen Subjektformation

sowie des «Menschlichen
Blühens» für alle dekonstruiert. Von grosser
Bedeutung für die neuen Formen der

Allianzenbildung ist die Methode der
«Intersektionalität»: Sie unterstreicht die

wechselseitige Abhängigkeit der Mar-
ginalisierungen und fordert, dass die

Ausschlusskategorien wie «Geschlecht»,
«Rasse», «Klasse», «körperliche Befähigung»,

«Alter», «Religion» nicht
gegeneinander ausgespielt werden sollen.
Vielmehr geht es um die Beobachtung
ihrer Überschneidungen und das
Verstehen des Prinzips der vielfachen Mar-
ginalisierungen.

Menschliches Blühen für alle
Der Fokus der Frauenarbeit in der Kirche

verschiebt sich dementsprechend in
Richtung neuer Formen des
Widerstandes und Gesten der Solidarität, die
Arbeit ist keineswegs unpolitisch und

nur auf Spiritualität ausgerichtet.
Angesichts der Vielheit der Ausgebeuteten
(Multitude) und Ausgeschlossenen müssen

auch in der innerkirchlichen Arbeit
neue Allianzen derjenigen gebildet werden,

die keine ausreichende Sorge und
nicht genügend Schutz und Anerken¬

nung vom Staat unter Einfluss des

kapitalistischen Systems erhalten. Nicht der
Zugriff auf alte vermeintliche «Identitäten»,

sondern die Ausrichtung an
gemeinsamen gesellschaftlichen Projekten

ist das entscheidende Prinzip der
neuen Allianzen. Somit bilden sich diese

intersektional, über vermeintliche
Geschlechter- und Sexualitätsgrenzen
hinweg. Eigene Perspektiven und
Erfahrungen als «lesbische» Mutter, ältere
Arbeiterin, deutsche Muslima, «schwarze»

Christin oder junge transsexuell
lebende Rollstuhlfahrerin bleiben dabei
einzeln sichtbar und werden gewürdigt.
Sie dürfen aber nicht essentialisiert, be-

ziehungseise ontologisch identitär
verstanden werden.

Die geschlechterspezifische Arbeit in
der Kirche könnte in der Zukunft den
identitären Fokus verlassen und sich an
den Zielen eines gemeinsamen
Widerstandes gegen Armut, Sexismus und
Homophobie orientieren. Im Zentrum
werden dabei die Bewusstwerdung
eigener subjektiven Position und das

Denken aus eigener Erfahrung heraus
stehen. Die neue gemeinschaftlich zu
lösende Aufgabe ist das Nachgehen
einer gesellschaftlichen Vision, die

Kreierung einer solidarischeren Gesellschaft,

in der das «menschliche Blühen»
für alle im Mittelpunkt steht. •

Ulrike Auga, 1964,

ist eine transdiziplmar
arbeitende Kultur-
und Religionswissen-
schafilerin, Evangelische

Theologin und
Genderexpertin. Im
Kontext des
Widerstandes gegen das

System in der DDR
entstand ihr Interesse

an feministischer
Befreiungstheologie. Sie

lebte und arbeitete
mehrere Jahre in

Johannesburg, Bamako
und Jerusalem. Seit
2008 ist sie Professorin

fur Theologie und
Geschlechterstudien

an der Humboldt-Um-
versitat zu Berlin.

2014 lehrte sie als

Dietrich-Bonhoeffer-
Stiftungsprofessorin
am Union Theological
Seminary / Columbia

University in New
York. Ihr Interesse ist
an der Schnittstelle
zwischen Religions-
kritik und politischer
Theologie, Gender-,

Queer- und Postkolonialer

Theorie
angesiedelt.

www.ulrikeauga.com

Der Beitrag ist ein redaktionell bearbeitetes

Referat, das Ulrike Auga am Symposium
«Frauen als Reformatorinnen - Annemarie
Schonherr als Reformatorin in der
kirchlichen Frauenarbeit der DDR» vom 29. Marz

2014 in Berlin hielt.

61


	Widerstand für eine solidarischere Gesellschaft

