
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 109 (2015)

Heft: 2

Artikel: Heikle Mission

Autor: Imfeld, Al

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-632178

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-632178
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AI Imfeid

Heikle Mission

Der Kolonialismus brauchte die Mission, um Einheit
herzustellen und seine Gewalt zu rechtfertigen. Die Mission
übernahm ihre Aufgaben oft naiv, verkündete das

Evangelium in kolonisierten Sprachen, betrieb Schulen und

Spitäler. Historisch hat die Mission aber nicht religiöse
Einheit, sondern Vielfalt geschaffen. Wie werden heute

aus Separatismus Variationen des Gemeinsamen?

Das Wort Mission ist in der abendländischen

Tradition eindeutig mit einer
religiösen Bedeutung behaftet. Mission
fusst nach christlicher Tradition auf
dem Bibeltext Matthäus 28, 19h Da
meint «alle Völker» das Römerreich,
denn das war damals die Welt. Ausserdem

ist diese Bibelstelle eine Rechtfertigung

des Paulus-Unternehmens.
Man kann daher das Wort Mission

nicht einfach unter anderen Begriffen
weiterführen, um es zu erhalten. Einige
meinten, bestimmt gutwillig, wir könnten

Mission durch Entwicklungszusammenarbeit

ersetzen. Im Wort Mission ist
mindestens etwas Wandel, meistens
aber Bekehrung enthalten. Die ganze
Geschichte der letzten 2000 Jahre
Christentum schwingt im Begriff mit.

Im Begriff Mission schwingt das bis
bis zur Französischen Revolution
geltende Prinzip «Der Herrscher entscheidet

über den Glauben der Untertanen
(cuius regio eius religio)» mit. Der
Kolonialismus lebte von diesem Grundsatz.
Er gilt heute noch vielerorts im Islam.

Das Bündnis mit der Macht
In dieser langen Zeit der Kirchengeschichte

verbündete sich Mission
immer wieder und stets anders mit Macht.
So konnte sie sich genial hinter dem
kolonialen System verstecken - und merkte

es nicht. Der Kolonialist gab ihr grosse
Freiheit, vereinnahmte sie jedoch ganz
perfide. Die weltliche Macht überliess
der Mission das Schul- und Spitalwesen.
Unkritisch übernahm die Mission das

von der Kolonialmacht vorgegebene
Schul-Curriculum; die kolonialen
Zentralen stellten die Schulbücher zur
Verfügung, die Verwaltung anerkannte
Abschlüsse, wobei selbst der Examensstoff

von der Kolonialmacht kam. So lernten
die Kinder in der Frankofonie, dass sie

von den Galliern abstammten. Im
britischen System hatte bloss die Geschichte

des Empire Platz. «Afrikanisches» -
so lehrte die gesamte westliche Wissenschaft

bis in die 1950er Jahre - gab es gar

50



nicht, weder in der Religion noch in der
Geschichte noch in der Landwirtschaft.

Das Christentum verkündete Mission
unkritisch und naiv. Man hat mit grösster
Hektik die Bibel in einheimische Sprachen

übersetzt und damit sogar die
einheimische Sprache kolonisiert.

Missionare wie Forscher sahen, ohne
ihre Vorstellungen zu hinterfragen,
einfache Stämme. Sie erkannten nicht, dass

sie es wie etwa in Rwanda/Burundi nicht
mit zwei verschiedenen Stämmen,
sondern mit verschiedenen Agrarkulturen
zu tun hatten. Dabei vertragen sich
Hackkultur und Hirtenkultur, wie es

sich weltweit zeigt, nicht nebeneinander.
Je nach Arbeit - das kennen wir bestens

von den Appenzellem oder Obwald-
nern - formt sich der menschliche Körper

anders, wird eher gebückt oder
wächst hochstämmig.

Schon durch einen falschen und ideo-

logisierten Stammesbegriff und
fragwürdige linguistische Zuteilungen sind
viele Bibelübersetzungen eher Projektionen

denn Übersetzungen - ein
kolonisiertes Evangelium.

In all dem ist mehr subtiler Kolonialismus

als wahres Christentum enthalten.

Meine vorausgehende Warnung
heisst daher: mehr Vorsicht im Umgang
mit Sprachen und erst recht mit einzelnen

Wörtern. Zu diesen heissen Wörtern

gehört Mission genauso wie Gnade,
Sünde oder gar Erbsünde.

Verachtete Mündlichkeit
Die Protestanten waren stolz, denen, die
scheinbar keine Schrift besassen, das

geschriebene Wort zu bringen. Die meisten

merkten nie, dass sie damit ein
juristisches Christentum pflegten, indem
sie Wort für Wort irgendeiner Stelle im
Alten oder Neuen Testament abriefen
wie im Lexikon - ohne Kontext. Bibelworte

wurden wie Paragrafen aus dem
Gesetzbuch magisch zitiert. Ironischerweise

waren die Bibelchristen magischer
als die sogenannten Heiden.

Mission hat mitgeholfen, Sprache zu

zerstören. Mission hat auch in dem Sinne

kolonisiert, dass sie vorhandene Wörter

zu den «ihren» machte. Die meisten
Wörter haben in einer anderen Sprache
eine andere oder erweiterte Bedeutung;
oftmals gibt es gar kein entsprechendes
Wort. Das Wort <muntu> in den Bantu-
sprachen etwa wurde von den Missionaren

mit <Mensch> oder <Individuum>
übersetzt - natürlich im westlichen oder
indogermanischen Sinn. Doch gibt es in
der Bantu-Kultur den Einzelnen, der

ganz allein oder gar isoliert ist, nicht. Ein
Mensch ist stets Teil eines Wir. Im Deutschen

kommt das <man> dem Wir
vielleicht am nächsten.

Genauso verhält es sich mit dem
Begriff Sünde: Keine Person ist allein an
etwas schuld; wir alle sind mitbeteiligt.
Daraus ergibt sich ein anderes
Rechtsverständnis. Das haben in Südafrika
Nelson Mandela und Bischof Desmond
Tutu in der «Truth and Reconciliation
Commission» wirksam werden lassen.

Dort ging es nicht um das Bestrafen
Einzelner, sondern um das Begreifen einer
verwirrten Geschichte mit fatalen Ver-

knüpftheiten. Aufsolchem Hintergrund
können die meisten Afrikanerinnen den

Haager Gerichtshof im Dienste der
Menschenrechte nur schwer verstehen.

Wer durch Überstülpen unserer
herrschaftlichen Bedeutungen Sprache derart

zerstört und kolonisiert, ist eurozent-
risch und letztlich arrogant. Er verachtet
und zersetzt ganze Kulturen. So fiel,
trotz möglichem guten Willen, die ganze
Ordnung auseinander. Wie der grosse
Schriftsteller aus Nigeria Chinua Ache-
be schrieb: «Things Fall Apart».

Man meinte, mit dem Buch zu
zivilisieren; man erhob das geschriebene Wort
über alles. Mündlichkeit galt nur noch als

Geschwätz und kam dem Reich des Bösen

nahe.

Wir sehen vielleicht in den über

50 000 afrikanischen Kirchen, vor allem
in den Heilig-Geist-Kirchen, einen
massiven Aufstand gegen das schriftliche
Wort und/oder das Buch. Man pflegt

51



Glossolalie, man kehrt zur biblischen
Geschichte zurück. Man erzählt lieber,
behalt den Kern, umtanzt diesen mit
Ausschmückungen

Der Ire Patrick Galvin, ein bescheidener

Linguist in Rhodesien/Zimbab-
we, der sich bis zum seinem Tod im Jahr

2000 weigerte, ein Buch über die Bantu-
sprache (Karanga) zu schreiben, meinte,
dass die Missionare wegen der Bibel das

Zuhören verlernt und vergessen hätten:
«Man hat ihnen dauernd unsere Bedeutungen

ubergestülpt. Wir suchten nach

Wörtern, die zur Bibel passten. Man
suchte einfach eine biblische Stelle, die

irgendwie passte.»

Neues nach dem Kahlschlag
Nun treten wir europäische Missionare
ab; wir sterben aus. Vielleicht taten wir
das, was wir nicht anders konnten. Hat
es uns in diesem vielleicht ewigen Äon
als Zwischenglieder gebraucht? Wir
kamen in vielfacher Bedeutung von aussen,

waren Outsider. Wir hatten zwangsläufig

Kommunikationsprobleme. Wir
wollten Dialog. Dialog kommt jedoch
nie von oben, sei es von Gott oder von
den Europäern.

Was ich hier sage, ist spekulativ.
Doch ich bin der Ansicht, dass wir
soweit als möglich alle Sicherheiten für
einen Moment verlassen, mehr wagen
und mehr experimentieren sollten. Wir
müssen nicht von etwas Gegebenem
ausgehen, denn selbst Gott steht nicht
unwandelbar fest am Anfang.

Gott verstand es wohl seit Beginn der
Menschheit vor einer Million Jahren,
sich anzupassen, ohne dass er an Glanz
und Würde verlor. Alle Menschen besitzen

einen Glauben, der gepflegt und an-
gepasst werden muss, dauernd. Gott
weist in die Zukunft, nicht in die
Vergangenheit.

Gott muss wohl in allen Variationen
lächeln, wenn wir Menschen aus ihm
nur einen machen. Er schufdie Vielfalt;
Gott ist der multikulturelle. Diese
Wirklichkeit spiegelt sich in zwei mir be¬

kannten Religionen wider: im Hinduismus

und bei den Yoruba. Wole Soyinka,
nigerianischer Literaturnobelpreisträger,
lebt mit drei Religionen, obwohl sein Vater

anglikanischer Gemeindevorsteher
war.

Gott lächelt und ist wohl traurig,
wenn wir Menschen aus den verschiedenen

Religionen eine machen wollen.
Für Gott sind diese keine Konkurrenz
und stehen in keinem Wettbewerb. Sie

sollen sich nicht gegenseitig ausschalten.
Aber das Menschliche will es so, und so
entstehen aus Mission immer wieder
neue Religionskriege: im Christentum,
im Islam, im Hinduismus, sogar im
Buddhismus... Religionen werden
immer wieder zu politischen Parteien in
einem gehässigen Wahlkampf.

Nur in einer Weltreligion gab es keine
Religionskriege: in der afrikanischen
Religion und Spiritualität. Afrikanische
Menschen südlich der Sahara lebten mit zwei
oder gar drei Religionen - miteinander
und ineinander. Afrika kennt keine
Religionskriege. Erst fanatische Araberinnen
von heute bringen dieses traurige
Element ein, indem sie predigen, dass der
afrikanische Islam nicht vollwertig sei,

nicht rein. Hier sehen wir klarer als bei

uns selbst: Mission ist ein Minenfeld.

Die Vielfalt der Religionen
Menschen haben von Anfang auf allen
Kontinenten geglaubt. Sie haben sich
religiöse und spirituelle Systeme geschaffen,

auch je nach Landwirtschaft und
Handel. Sie alle suchten nach Sinn und
nach mehr, nach dem Darüber und
Darunter, nach einem Kosmos mit der
Vielfalt der Sterne und Planeten.

Monotheismen können nicht als

Fortschritt betrachtet werden. Sie sind
vielmehr das Abbild einer Macht, die
Einheit so verstand, dass es nur einen
gott über ihr geben konnte. Kaiser
schufen auch ihren Gott - und Gott liess

es zu.
Ein sehr anschauliches Beispiel

haben wir in Kaiser Konstantin, der 312 den

52



Gegner besiegte und, obwohlkein Christ,
überzeugt war, dass der neue Gott Jesus

Jupiter abgelöst hatte. Er glaubte «in hoc

signo vinces» und befahl den Untertanen,

das Christentum anzunehmen, da

es für ihn die neue Formel der Einheit
war. Es war pragmatische Machtgestaltung

und keine Bekehrung. Historisch
können wir heute sagen: Es war ein
Pyrrhussieg; denn anstatt Menschen zu erlösen,

wurden sie unterworfen. Es handelt
sich um eine Vergewaltigung sowohl von
Gott als auch von Menschen. Wir Christinnen

(natürlich nicht nur wir) kämpften

für einen Gott, den es so nie gab und
der eine Projektion eines politischen
Machtsystems war.

Monotheismen waren möglich in
einem feudalen System, wo von oben
befohlen wurde und die Untertanen
gehorchten und keine Fragen zu stellen
hatten. Man befahl von oben, was alle zu
glauben hatten.

Die Kolonialisten - ob Briten,
Franzosen oder Portugiesen - gebrauchten
das Christliche als ein Band der Einheit
und auch der Rechtfertigung. Es ist
soziologisch interessant zu beobachten,
dass es allerdings je nach Kolonialmacht
ein anderes Christentum war. Es gab die
Vielfalt der Religion schon längst -
zumindest in Afrika.

Der Wunsch nach dem einen glauben

ist eine ewige Illusion. Natürlich
wird nie eine Religion sich selbst

aufgeben. Schon weil Institutionen nie sterben,

bevor ihr letzter Anhänger stirbt.
Man kann auch nicht die Reformation
rückgängig machen. Geschichte ist weder

korrigierbar, noch lernt man aus ihr.
Alle Religionen entwickeln viele

Fahrzeuge - um es buddhistisch zu
sagen. Man sagt zwar, es gäbe nur einen
Islam, doch spaltet sich der Islam weltweit

in gegen tausend Variationen von
Schulen auf.

Das Christentum müsste gar nicht so

verkrampft eine Einheit beschwören.
Die Einheit liegt in Jesus Christus - nicht
einmal in Gott, den keine/r je sah. Das

Neue Testament enthält vier Evangelien,
jedes mit einer eigenen Spiritualität. Also

ist eine Vielfalt vorgegeben, man
bezeichnet dies nicht sofort als Spaltung.
Was alle eint, ist der Geist Jesu, nicht
sein Gesetz. Was alle eint, ist die neue
«Eucharistia».

Warum wird Multikultur dauernd
negativ dargestellt? Die Zukunft liegt in
der Mischung das heisst im Abschied
von der Einseitigkeit. Dies wiederum
bedeutet Respekt gegenüber anderen
Ansichten, Versuchen und Interpretationen.

Das ist nicht Willkür, sodern
Interaktion und nicht Eklektizismus,
sondern Begegnung. Es verhält sich ähnlich
wie beim Essen. Wer aus anderen
Kulturen isst, respektiert sie. Wir essen diese

nicht auf, wir partizipieren dadurch
ein wenig. Dennoch behalten wir
weiterhin das Unsere - und andere das Ihre.
Und die Tische werden reichhaltiger.

Damit kann langfristig etwas von der
tiefen Angst vor dem und vor den
Anderen abgebaut werden. Das ist der Aufruf:

Andere zu Nächsten zu machen.

Radikale Bekehrung gibt es nicht
Im Christentum wurde und wird viel
von Bekehrung (Umkehr, Abkehr, Übertritt)

geredet. Eine radikale Bekehrung
wäre ein schizophrenes Phänomen.
Menschen verändern sich langsam, aber sie

lassen nie alles hinter sich; sie sehen es

höchstens in einem anderen Licht. Alles

Vorherige (selbst das weit zurückliegende

Historische) ist im Inneren oder
in der Tiefe des Menschen noch ein
Stück weit vorhanden.

«Metanoia» mag eine Umkehr und/
oder Abkehr sein, doch primär ist sie

eine Horizonterweiterung: Werdet
sehend! Menschen werden mit allen
Formen der Aufklärung sachte aus der

Enge, der Verklemmung oder Teilblindheit

herausgeholt.
Und schon sind wir ganz nahe am

Neuen Testament. Dieses Sehend werden

ist etwas anderes, als sich zu bekehren.

Ich sehe die weite Welt, und ich eine

53



AI Imfeid hielt dieses

Referat am 17. Oktober

2014 bei der mission 21

in Basel. Es wurdefur
die Publikation
uberarbeitet

sie damit ein wenig; die Tradition
vernachlässigte diesen Aspekt.

Bekehren hat nichts mit Unterwerfung

oder mit blindem Glauben und
Gehorsam zu tun. Echte Metanoia kommt
dem Begriff Aufklärung näher als dem
Glauben. Echter Glaube wird dauernd
durch Debatten, Diskussionen und Zweifel

unter die Lupe genommen.
Man kann Bekehrung nur gelten

lassen, wenn ich sie als ein Umkreisen einer
Weisheit (Wahrheit gibt es nicht) handhabe.

Das schönste Beispiel ist für mich
der japanische Holzschneider Hokusai,
der im 19. Jahrhundert den Fujiama hundert

Mal anders aus anderer Sicht
darstellte. Fuji bleibt Fuji, von welcher Seite
auch immer er betrachtet wird. Genauso
wie mein Napf Napf bleibt, ob man ihn
von der Emmentaler, der Entlebucher
oder der Hinterländer Seite her in den
Blick nimmt.

Variationen des Gemeinsamen
In einer bisher nicht veröffentlichten
Umfrage der Northwestern Universität
Evanston-Chicago im Ostkongo, in
Zimbabwe und in Ghana wurde die Frage
gestellt: Warum habt ihr euch dieser und
nicht einer anderen Kirche angeschlossen?

Die häufigsten Antworten lauteten;
Damit ich im Leben Erfolg habe; damit
ich reich werde; damit ich meine Kinder
in eine bessere Schule schicken kann; ich
liebe diese lebendigen Gottesdienste,
denn ich mag diese trockenen Predigten
und das ewige Betonen von Sünde nicht;
bei dieser Kirche erhalte ich mehr Hilfe;
diese Kirche verspricht Krankenheilung;
ich will vor der Hexerei der anderen
beschützt werden.

So wurde fast überdeutlich klar, dass

es selten ein innerer oder spiritueller Akt,
sondern etwas Äusseres war. Es zeigte
sich, dass für über achtzig Prozent der

Gläubigen «das Reich Gottes» etwas
Soziales oder Politisches war, ein Gegenstaat,

und dass dieses Reich bald auf
Erden entstehen würde (Nah-Erwartung).

Afrikas Menschen verstehen Himmel

als einen Ort «versteckt» im Urwald oder
in der Wüste, die dann fruchtbar wird.
Unter Glückseligkeit verstanden die
Befragten meist irdisches Glück.

Von RudolfBultmann und seiner Ent-
mythologisierung der Heiligen Schriften
ist noch kaum etwas nach Afrika
gedrungen. Der kongolesische Philosoph
und Theologe Kä Mana beschreibt die
zehn Mythen, mit denen Afrika lebt.
Von Aufklärung oder einer neuen Sicht
ist bis heute in allen Schichten kaum
etwas zu finden. Die Missionierung hat
hier definitivversagt. Dieser Ansicht war
auch mein Doktorvater, der Theologe
Paul Tillich: «Das Christentum hat vor
der Wirklichkeit blind gemacht.» Übrigens:

Alle in der erwähnten Umfrage
Befrag-ten gaben zu, dass sie unter der Woche

ihren Ahnen verpflichtet seien.
Mission ist schon deshalb gefährlich,

weil sie durch Missverständnisse zu
unnötigen Anfeindungen, sogar zu Krieg
Anlass gibt. Im Christentum wie im
Islam werden zu viele kriegerische
Begriffe und Bilder verwendet. Warum
auch sollten wir Soldaten Christi sein?

Warum sollten wir - sogar für Gott -
zum Schwert greifen? Wir alle sollten
unsere heiligen Schriften sehr vorsichtig
einer Überprüfung unterziehen.

Auf diesem Hintergrund können wir
ruhig einige Kirchen eingehen lassen.

Heute sollte man keine Kirchen mehr
bauen - es gibt weltweit mehr als genug.
Wir haben Gemeinschaften zu kreieren.
Wir werden vielleicht einst Kirchen teilen

- Kirchentürme und Minarette
zusammen als Zeichen der Vielfalt, wie die

Finger an einer Hand.
Die über 50 000 neuen Kirchen Afrikas

haben primär mit Vielfalt und
Bereicherung wenig zu tun. Sie zersplittern
den Kontinent, sie zerstören die alte
Spiritualität des Ubuntu - keiner lebt allein,
alle sind Teil eines Wir. Aber es gibt all
diese Kirchen. Nun gilt es, aus Separatismus

Variationen des Gemeinsamen zu
machen, ohne einander zu verdächtigen
und nach Rechtgläubigkeit zu fragen. •

54


	Heikle Mission

