Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 109 (2015)

Heft: 2

Artikel: Heikle Mission

Autor: Imfeld, Al

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-632178

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-632178
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Al Imfeld

Heikle Mission

Der Kolonialismus brauchte die Mission, um Einheit her-
zustellen und seine Gewalt zu rechtfertigen. Die Mission
iibernahm ihre Aufgaben oft naiv, verkiindete das Evan-
gelium in kolonisierten Sprachen, betrieb Schulen und
Spitdler. Historisch hat die Mission aber nicht religidse
Einheit, sondern Vielfalt geschaffen. Wie werden heute
aus Separatismus Variationen des Gemeinsamen?

Das Wort Mission ist in der abendlan-
dischen Tradition eindeutig mit einer
religiosen Bedeutung behaftet. Mission
fusst nach christlicher Tradition auf
dem Bibeltext Matthaus 28, 19f. Da
meint «alle Volker» das Romerreich,
denn das war damals die Welt. Ausser-
dem ist diese Bibelstelle eine Rechtferti-
gung des Paulus-Unternehmens.

Man kann daher das Wort Mission
nicht einfach unter anderen Begriffen
weiterfiithren, um es zu erhalten. Einige
meinten, bestimmt gutwillig, wir konn-
ten Mission durch Entwicklungszusam-
menarbeit ersetzen. Im Wort Mission ist
mindestens etwas Wandel, meistens
aber Bekehrung enthalten. Die ganze
Geschichte der letzten 2000 Jahre Chri-
stentum schwingt im Begriff mit.

Im Begriff Mission schwingt das bis
bis zur Franzosischen Revolution gel-
tende Prinzip «Der Herrscher entschei-
det iiber den Glauben der Untertanen
(cuius regio eius religio)» mit. Der Kolo-
nialismus lebte von diesem Grundsatz.
Er gilt heute noch vielerorts im Islam.

Das Biindnis mit der Macht

In dieser langen Zeit der Kirchenge-
schichte verbiindete sich Mission im-
mer wieder und stets anders mit Macht.
So konnte sie sich genial hinter dem ko-
lonialen System verstecken — und merk-
te es nicht. Der Kolonialist gab ihr grosse
Freiheit, vereinnahmte sie jedoch ganz
perfide. Die weltliche Macht iiberliess
der Mission das Schul- und Spitalwesen.
Unkritisch iibernahm die Mission das
von der Kolonialmacht vorgegebene
Schul-Curriculum; die kolonialen Zen-
tralen stellten die Schulbiicher zur Ver-
fiigung, die Verwaltung anerkannte Ab-
schliisse, wobei selbst der Examensstoff
von der Kolonialmacht kam. So lernten
die Kinder in der Frankofonie, dass sie
von den Galliern abstammten. Im bri-
tischen System hatte bloss die Geschich-
te des Empire Platz. «Afrikanisches» —
so lehrte die gesamte westliche Wissen-
schaft bis in die 1950er Jahre — gab es gar

50



nicht, weder in der Religion noch in der
Geschichte noch in der Landwirtschatft.

Das Christentum verkiindete Mission
unkritisch und naiv. Man hat mit grésster
Hektik die Bibel in einheimische Spra-
chen iibersetzt und damit sogar die ein-
heimische Sprache kolonisiert.

Missionare wie Forscher sahen, ohne
ihre Vorstellungen zu hinterfragen, ein-
fache Stimme. Sie erkannten nicht, dass
sie es wie etwa in Rwanda/Burundi nicht
mit zwei verschiedenen Stimmen, son-
dern mit verschiedenen Agrarkulturen
zu tun hatten. Dabei vertragen sich
Hackkultur und Hirtenkultur, wie es
sich weltweit zeigt, nicht nebeneinander.
Je nach Arbeit — das kennen wir bestens
von den Appenzellern oder Obwald-
nern - formt sich der menschliche Koér-
per anders, wird eher gebiickt oder
wichst hochstimmig.

Schon durch einen falschen und ideo-
logisierten Stammesbegriff und frag-
wiirdige linguistische Zuteilungen sind
viele Bibeliibersetzungen eher Projek-
tionen denn Ubersetzungen - ein kolo-
nisiertes Evangelium.

In all dem ist mehr subtiler Kolonia-
lismus als wahres Christentum enthal-
ten. Meine vorausgehende Warnung
heisst daher: mehr Vorsicht im Umgang
mit Sprachen und erst recht mit einzel-
nen Wortern. Zu diesen heissen Wor-
tern gehort Mission genauso wie Gnade,
Siinde oder gar Erbsiinde.

Verachtete Miindlichkeit
Die Protestanten waren stolz, denen, die
scheinbar keine Schrift besassen, das ge-
schriebene Wort zu bringen. Die mei-
sten merkten nie, dass sie damit ein ju-
ristisches Christentum pflegten, indem
sie Wort fiir Wort irgendeiner Stelle im
Alten oder Neuen Testament abriefen
wie im Lexikon - ohne Kontext. Bibel-
worte wurden wie Paragrafen aus dem
Gesetzbuch magisch zitiert. Ironischer-
weise waren die Bibelchristen magischer
als die sogenannten Heiden.

Mission hat mitgeholfen, Sprache zu

zerstoren. Mission hat auch in dem Sin-
ne kolonisiert, dass sie vorhandene Wor-
ter zu den «ihren» machte. Die meisten
Worter haben in einer anderen Sprache
eine andere oder erweiterte Bedeutung;
oftmals gibt es gar kein entsprechendes
Wort. Das Wort <muntuw in den Bantu-
sprachen etwa wurde von den Missio-
naren mit <Mensch> oder <Individuum»
tibersetzt - natiirlich im westlichen oder
indogermanischen Sinn. Doch gibt es in
der Bantu-Kultur den Einzelnen, der
ganzallein oder gar isoliert ist, nicht. Ein
Mensch ist stets Teil eines Wir. Im Deut-
schen kommt das <man> dem Wir viel-
leicht am néchsten.

Genauso verhilt es sich mit dem Be-
griff Siinde: Keine Person ist allein an et-
was schuld; wir alle sind mitbeteiligt.
Daraus ergibt sich ein anderes Rechts-
verstandnis. Das haben in Siidafrika
Nelson Mandela und Bischof Desmond
Tutu in der «Truth and Reconciliation
Commission» wirksam werden lassen.
Dort ging es nicht um das Bestrafen Ein-
zelner, sondern um das Begreifen einer
verwirrten Geschichte mit fatalen Ver-
kniipftheiten. Auf solchem Hintergrund
konnen die meisten AfrikanerInnen den
Haager Gerichtshof im Dienste der
Menschenrechte nur schwer verstehen.

Wer durch Uberstiilpen unserer herr-
schaftlichen Bedeutungen Sprache der-
art zerstort und kolonisiert, ist eurozent-
risch und letztlich arrogant. Er verachtet
und zersetzt ganze Kulturen. So fiel,
trotz moglichem guten Willen, die ganze
Ordnung auseinander. Wie der grosse
Schriftsteller aus Nigeria Chinua Ache-
be schrieb: «Things Fall Apart».

Man meinte, mit dem Buch zu zivili-
sieren; man erhob das geschriebene Wort
tiberalles. Miindlichkeit galt nur noch als
Geschwitz und kam dem Reich des Bo-
sen nahe.

Wir sehen vielleicht in den iiber
50 000 afrikanischen Kirchen, vor allem
in den Heilig-Geist-Kirchen, einen mas-
siven Aufstand gegen das schriftliche
Wort und/oder das Buch. Man pflegt

51



Glossolalie, man kehrt zur biblischen
Geschichte zurtick. Man erzahlt lieber,
behilt den Kern, umtanzt diesen mit
Ausschmiickungen

Der Ire Patrick Galvin, ein beschei-
dener Linguist in Rhodesien/Zimbab-
we, der sich bis zum seinem Tod im Jahr
2000 weigerte, ein Buch iiber die Bantu-
sprache (Karanga) zu schreiben, meinte,
dass die Missionare wegen der Bibel das
Zuhoren verlernt und vergessen hitten:
«Man hat ihnen dauernd unsere Bedeu-
tungen iibergestiilpt. Wir suchten nach
Wortern, die zur Bibel passten. Man
suchte einfach eine biblische Stelle, die
irgendwie passte.»

Neues nach dem Kahlschlag

Nun treten wir européische Missionare
ab; wir sterben aus. Vielleicht taten wir
das, was wir nicht anders konnten. Hat
es uns in diesem vielleicht ewigen Aon
als Zwischenglieder gebraucht? Wir ka-
men in vielfacher Bedeutung von aus-
sen, waren Outsider. Wir hatten zwangs-
ldufig Kommunikationsprobleme. Wir
wollten Dialog. Dialog kommt jedoch
nie von oben, sei es von Gott oder von
den Européern.

Was ich hier sage, ist spekulativ.
Doch ich bin der Ansicht, dass wir so-
weit als moglich alle Sicherheiten fiir ei-
nen Moment verlassen, mehr wagen
und mehr experimentieren sollten. Wir
miissen nicht von etwas Gegebenem
ausgehen, denn selbst Gott steht nicht
unwandelbar fest am Anfang.

Gott verstand es wohl seit Beginn der
Menschheit vor einer Million Jahren,
sich anzupassen, ohne dass er an Glanz
und Wiirde verlor. Alle Menschen besit-
zen einen Glauben, der gepflegt und an-
gepasst werden muss, dauernd. Gott
weist in die Zukunft, nicht in die Ver-
gangenheit.

Gott muss wohl in allen Variationen
licheln, wenn wir Menschen aus ihm
nur EINEN machen. Er schuf die Vielfalt;
Gott ist der multikulturelle. Diese Wirk-
lichkeit spiegelt sich in zwei mir be-

kannten Religionen wider: im Hinduis-
mus und bei den Yoruba. Wole Soyinka,
nigerianischer Literaturnobelpreistriger,
lebt mit drei Religionen, obwohl sein Va-
ter anglikanischer Gemeindevorsteher
war.

Gott lachelt und ist wohl traurig,
wenn wir Menschen aus den verschie-
denen Religionen EINE machen wollen.
Fir Gott sind diese keine Konkurrenz
und stehen in keinem Wettbewerb. Sie
sollen sich nicht gegenseitig ausschalten.
Aber das Menschliche will es so, und so
entstehen aus Mission immer wieder
neue Religionskriege: im Christentum,
im Islam, im Hinduismus, sogar im
Buddhismus... Religionen werden im-
mer wieder zu politischen Parteien in
einem gehassigen Wahlkampf.

Nur in einer Weltreligion gab es keine
Religionskriege: in der afrikanischen Re-
ligion und Spiritualitit. Afrikanische Men-
schen siidlich der Sahara lebten mit zwei
oder gar drei Religionen - miteinander
und ineinander. Afrika kennt keine Reli-
gionskriege. Erst fanatische AraberInnen
von heute bringen dieses traurige Ele-
ment ein, indem sie predigen, dass der
afrikanische Islam nicht vollwertig sei,
nicht rein. Hier sehen wir klarer als bei
uns selbst: Mission ist ein Minenfeld.

Die Vielfalt der Religionen
Menschen haben von Anfang auf allen
Kontinenten geglaubt. Sie haben sich re-
ligiése und spirituelle Systeme geschaf-
fen, auch je nach Landwirtschaft und
Handel. Sie alle suchten nach Sinn und
nach mehr, nach dem Dartiber und Da-
runter, nach einem Kosmos mit der
Vielfalt der Sterne und Planeten.

Monotheismen konnen nicht als
Fortschritt betrachtet werden. Sie sind
vielmehr das Abbild einer Macht, die
Einheit so verstand, dass es nur EINEN
GoTT tiber ihr geben konnte. Kaiser
schufen auch ihren Gott - und Gott liess
es zu.

Ein sehr anschauliches Beispiel ha-
ben wir in Kaiser Konstantin, der 312 den

52



Gegner besiegte und, obwohl kein Christ,
tiberzeugt war, dass der neue Gott Jesus
Jupiter abgeldst hatte. Er glaubte «in hoc
signo vinces» und befahl den Unter-
tanen, das Christentum anzunehmen, da
es fiir ihn die neue Formel der Einheit
war. Es war pragmatische Machtgestal-
tung und keine Bekehrung. Historisch
konnen wir heute sagen: Es war ein Pyr-
rhussieg; denn anstatt Menschen zu erl6-
sen, wurden sie unterworfen. Es handelt
sich um eine Vergewaltigung sowohl von
Gottals auch von Menschen. Wir Christ-
Innen (natiirlich nicht nur wir) kdmpf-
ten fiir einen Gott, den es so nie gab und
der eine Projektion eines politischen
Machtsystems war.

Monotheismen waren mdglich in
einem feudalen System, wo von oben be-
fohlen wurde und die Untertanen ge-
horchten und keine Fragen zu stellen
hatten. Man befahl von oben, was alle zu
glauben hatten.

Die Kolonialisten - ob Briten, Fran-
zosen oder Portugiesen - gebrauchten
das Christliche als ein Band der Einheit
und auch der Rechtfertigung. Es ist so-
ziologisch interessant zu beobachten,
dass es allerdings je nach Kolonialmacht
ein anderes Christentum war. Es gab die
Vielfalt der Religion schon ldngst - zu-
mindest in Afrika.

Der Wunsch nach dem EINEN GLAU-
BEN ist eine ewige Illusion. Natiirlich
wird nie eine Religion sich selbst auf-
geben. Schon weil Institutionen nie ster-
ben, bevor ihr letzter Anhédnger stirbt.
Man kann auch nicht die Reformation
riickgidngig machen. Geschichte ist we-
der korrigierbar, noch lernt man aus ihr.

Alle Religionen entwickeln viele
Fahrzeuge - um es buddhistisch zu sa-
gen. Man sagt zwar, es gibe nur einen
Islam, doch spaltet sich der Islam welt-
weit in gegen tausend Variationen von
Schulen auf.

Das Christentum miisste gar nicht so
verkrampft eine Einheit beschwdren.
Die Einheit liegt in Jesus Christus — nicht
einmal in Gott, den keine/r je sah. Das

Neue Testament enthilt vier Evangelien,
jedes mit einer eigenen Spiritualitdt. Al-
so ist eine Vielfalt vorgegeben, man be-
zeichnet dies nicht sofort als Spaltung.
Was alle eint, ist der Geist Jesu, nicht
sein Gesetz. Was alle eint, ist die neue
«Eucharistia».

Warum wird Multikultur dauernd
negativ dargestellt? Die Zukunft liegt in
der Mischung das heisst im Abschied
von der Einseitigkeit. Dies wiederum
bedeutet Respekt gegeniiber anderen
Ansichten, Versuchen und Interpreta-
tionen. Das ist nicht Willkiir, sodern In-
teraktion und nicht Eklektizismus, son-
dern Begegnung. Es verhiilt sich dhnlich
wie beim Essen. Wer aus anderen Kul-
turen isst, respektiert sie. Wir essen die-
se nicht auf, wir partizipieren dadurch
ein wenig. Dennoch behalten wir wei-
terhin das Unsere — und andere das Ihre.
Und die Tische werden reichhaltiger.

Damit kann langfristig etwas von der
tiefen Angst vor dem und vor den An-
deren abgebaut werden. Das ist der Auf-
ruf: Andere zu Nichsten zu machen.

Radikale Bekehrung gibt es nicht

Im Christentum wurde und wird viel
von Bekehrung (Umkehr, Abkehr, Uber-
tritt) geredet. Eine radikale Bekehrung
wire ein schizophrenes Phanomen. Men-
schen verdndern sich langsam, aber sie
lassen nie alles hinter sich; sie sehen es
hochstens in einem anderen Licht. Alles
Vorherige (selbst das weit zuriicklie-
gende Historische) ist im Inneren oder
in der Tiefe des Menschen noch ein
Stiick weit vorhanden.

«Metanoia» mag eine Umkehr und/
oder Abkehr sein, doch primdr ist sie
eine Horizonterweiterung: Werdet se-
hend! Menschen werden mit allen For-
men der Aufklirung sachte aus der
Enge, der Verklemmung oder Teilblind-
heit herausgeholt.

Und schon sind wir ganz nahe am
Neuen Testament. Dieses Sehend wer-
den ist etwas anderes, als sich zu bekeh-
ren. Ich sehe die weite Welt, und ich eine

53



Al Imfeld hielt dieses
Referat am 17. Oktober
2014 bei der mission 21
in Basel. Es wurde fiir
die Publikation tiber-
arbeitet.

sie damit ein wenig; die Tradition ver-
nachldssigte diesen Aspekt.

Bekehren hat nichts mit Unterwer-
fung oder mit blindem Glauben und Ge-
horsam zu tun. Echte Metanoia kommt
dem Begriff Aufklarung niher als dem
Glauben. Echter Glaube wird dauernd
durch Debatten, Diskussionen und Zwei-
fel unter die Lupe genommen.

Man kann Bekehrung nur gelten las-
sen, wenn ich sie als ein Umkreisen einer
Weisheit (Wahrheit gibt es nicht) hand-
habe. Das schonste Beispiel ist fiir mich
der japanische Holzschneider Hokusai,
derim1g. Jahrhundert den Fujiama hun-
dert Mal anders aus anderer Sicht dar-
stellte. Fuji bleibt Fuji, von welcher Seite
auch immer er betrachtet wird. Genauso
wie mein Napf Napf bleibt, ob man ihn
von der Emmentaler, der Entlebucher
oder der Hinterlinder Seite her in den
Blick nimmt.

Variationen des Gemeinsamen

In einer bisher nicht veroffentlichten
Umfrage der Northwestern Universitit
Evanston-Chicago im Ostkongo, in Zim-
babwe und in Ghana wurde die Frage ge-
stellt: Warum habt ihr euch dieser und
nicht einer anderen Kirche angeschlos-
sen? Die hdufigsten Antworten lauteten:
Damit ich im Leben Erfolg habe; damit
ich reich werde; damit ich meine Kinder
in eine bessere Schule schicken kann; ich
liebe diese lebendigen Gottesdienste,
denn ich mag diese trockenen Predigten
und das ewige Betonen von Siinde nicht;
bei dieser Kirche erhalte ich mehr Hilfe;
diese Kirche verspricht Krankenheilung;
ich will vor der Hexerei der anderen be-
schiitzt werden.

So wurde fast tiberdeutlich klar, dass
es selten ein innerer oder spiritueller Akt,
sondern etwas Ausseres war. Es zeigte
sich, dass fiir {iber achtzig Prozent der
Gldubigen «das Reich Gottes» etwas So-
ziales oder Politisches war, ein Gegen-
staat, und dass dieses Reich bald auf Er-
den entstehen wiirde (Nah-Erwartung).

Afrikas Menschen verstehen Himmel

als einen Ort «versteckt» im Urwald oder
in der Wiiste, die dann fruchtbar wird.
Unter Gliickseligkeit verstanden die Be-
fragten meist irdisches Gliick.

Von Rudolf Bultmann und seiner Ent-
mythologisierung der Heiligen Schriften
ist noch kaum etwas nach Afrika ge-
drungen. Der kongolesische Philosoph
und Theologe Kd Mana beschreibt die
zehn Mythen, mit denen Afrika lebt.
Von Aufklirung oder einer neuen Sicht
ist bis heute in allen Schichten kaum et-
was zu finden. Die Missionierung hat
hier definitiv versagt. Dieser Ansicht war
auch mein Doktorvater, der Theologe
Paul Tillich: «Das Christentum hat vor
der Wirklichkeit blind gemacht.» Ubri-
gens: Alle in der erwdhnten Umfrage Be-
frag-ten gaben zu, dass sie unter der Wo-
che ihren Ahnen verpflichtet seien.

Mission ist schon deshalb gefahrlich,
weil sie durch Missverstindnisse zu un-
notigen Anfeindungen, sogar zu Krieg
Anlass gibt. Im Christentum wie im Is-
lam werden zu viele kriegerische Be-
griffe und Bilder verwendet. Warum
auch sollten wir Soldaten Christi sein?
Warum sollten wir - sogar fiir Gott -
zum Schwert greifen? Wir alle sollten
unsere heiligen Schriften sehr vorsichtig
einer Uberpriifung unterziehen.

Auf diesem Hintergrund konnen wir
ruhig einige Kirchen eingehen lassen.
Heute sollte man keine Kirchen mehr
bauen - es gibt weltweit mehr als genug.
Wir haben Gemeinschaften zu kreieren.
Wir werden vielleicht einst Kirchen tei-
len - Kirchentiirme und Minarette zu-
sammen als Zeichen der Vielfalt, wie die
Finger an einer Hand.

Die iiber 50 ooo neuen Kirchen Afri-
kas haben primar mit Vielfalt und Berei-
cherung wenig zu tun. Sie zersplittern
den Kontinent, sie zerstoren die alte Spi-
ritualitit des Ubuntu - keiner lebt allein,
alle sind Teil eines Wir. Aber es gibt all
diese Kirchen. Nun gilt es, aus Separatis-
mus Variationen des Gemeinsamen zu
machen, ohne einander zu verdachtigen
und nach Rechtglidubigkeit zu fragen. ®

54



	Heikle Mission

