
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 109 (2015)

Heft: 2

Artikel: Der Hauptmann von Kapernaum : eine sprachkritische Untersuchung
im Dialog

Autor: Nadj Abonji, Melinda / Ugrii, Sreten

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-632176

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-632176
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Als Hauptprotagonisten lassen sich
besagter Hauptmann Centurio: steht
einer Abteilung von hundert Soldaten
vor) sowie Jesus ausmachen, daneben

tritt die Jesus folgende Volksmenge als

Statistin in Erscheinung. Ausserdem ist
da ein Hausangehöriger des

Hauptmanns, dessen Rolle darin besteht,
krank zu sein. Die Erzählung spielt in
Kapernaum. Folgendes Erzählgerüst findet

sich: Der Hausangehörige des

Hauptmanns ist krank, woraufhin der Hauptmann

mit Jesus in Kontakt tritt. Ziel der
Aktion: die Heilung des Kranken. Doch
betritt Jesus das Haus des Hauptmanns
nicht, stattdessen werden folgende
Worte des Hauptmanns überliefert:
«Herr, ich bin nicht wert, dass du unter
mein Dach hineingehst, sondern sprich
nur ein Wort, so wird mein Knecht
geheilt werden. Denn auch ich bin ein
Mensch, der unter Vorgesetzten steht,
und unter mir habe ich Soldaten; und

sage ich zu diesem: Geh! so geht er; und
zu einem andern: Komm! so kommt er;
und zu meinem Knecht: Tue das! so tut
er's.» (vgl. Mt 8,8f. und Lk 7,6-8)

Der sich in diesen Worten aussprechende

Glaube beeindruckt Jesus, so
überliefern es Matthäus und Lukas, was
Jesus auch öffentlichkeitswirksam den
ihm nachfolgenden Personen gegenüber

kundtut: «Bei keinem in Israel fand
ich so grossen Glauben.» (vgl. Mt 8,10

und Lk 7,9) Schlussendlich wird der
Hausangehörige des Hauptmanns
geheilt - quasi aus der Ferne.

Sreten Ugricic:
Die Menschen neigen dazu zu glauben,
dass die Worte nach der Wahrheit kommen,

um sie zu beschreiben, sie zu
äussern, sie zu reflektieren... Es scheint so,
wie wenn die Worte immer nachfolgen
würden. Aber in vielen Fällen ist es

gerade umgekehrt: Die Worte sind älter,
die Worte sind zuerst da, und erst dann
kommt die Wahrheit.

Zum Beispiel: Wenn ein Versprechen
gegeben oder eine Prophezeiung ge-

Melinda Nadj Abonji / Sreten Ugricic

Der Hauptmann von
Kapernaum
Eine sprachkritische Untersuchung im Dialog

Als er aber nach Kapernaum hineinkam, trat ein Hauptmann

zu ihm, bat ihn und sagte: Herr, mein Knecht liegt
daheim gelähmt darnieder und leidet grosse Pein. Er sagte

zu ihm: Ich will kommen und ihn heilen. Der Hauptmann

aber antwortete und sprach: Herr, ich bin nicht

wert, dass du unter mein Dach hineingehst, sondern

sprich nur ein Wort, so wird mein Knecht geheilt werden.

Denn auch ich bin ein Mensch, der unter Vorgesetzten
steht, und unter mir habe ich Soldaten; und sage ich zu
diesem: Geh! so geht er; und zu einem andern: Komm! so

kommt er; und zu meinem Knecht: Tue das! so tut er's.

Als Jesus das hörte, verwunderte er sich und sprach zu
denen, die ihm nachfolgten: Wahrlich, ich sage euch: Bei

keinem in Israel habe ich so grossen Glauben gefunden.
Ich sage euch aber: Viele werden von Morgen und Abend
kommen und sich mit Abraham und Isaak und Jakob im
Reich der Himmel zu Tische setzen, die Söhne des Reiches

dagegen werden in die Finsternis, die draussen ist, hin-

ausgestossen werden. Dort wird Heulen und Zähneknirschen

sein. Und Jesus sprach zu dem Hauptmann: Geh

hin; dir geschehe, wie du geglaubt hast! Und sein Knecht
wurde in jener Stunde geheilt.

Matthäus 8, 5-13

37



macht wird, oder wenn ein Befehl
ausgesprochen wird oder wenn einem
Kind, einem Tier, einem Boot der Name
gegeben wird.

Also ist die Wahrheit vor oder nach
den Worten da - oder sie hat nie
existiert.

Wie ich dir bereits erzählt habe, liegt
das Geheimnis der Kapernaum-Geschich-
te im Geheimnis von so genannten per-
formativen Äusserungen. Äusserungen
dieser Art sind sehr kraftvoll - der

Hauptmann enthüllt uns die Wirkungen
solcher Äusserungen, die Jesus gemacht
hat, und der Hauptmann gibt uns seine

Erklärung, wie er die Kraft der Sprache
versteht; insofern können wir klar die

Verbindung (oder die Überschneidung)
zwischen den Geheimnissen der Sprache

und den Geheimnissen des Glaubens

sehen.
Gemäss J. L. Austin (How to do things

with words) und seiner Sprechakttheo-
rie gibt es zwei Typen von Äusserungen:

1. Konstative Äusserungen: um etwas

zu versichern, zu deklarieren, etwas zu
beschreiben, um über etwas zu berichten,

um über etwas zu informieren. Das
sind Behauptungen mit so genanntem
Wahrheitsgehalt, was bedeutet, dass sie

wahr oder falsch sein können.
2. Performative Äusserungen: um

etwas zu tun, um etwas zu vollziehen, um
etwas zu etablieren. Um ein Versprechen

abzugeben, einen Namen zu
geben, um eine Kriegserklärung zu
verkünden etcetera. Das sind also Behauptungen,

Äusserungen, die ohne
Wahrheitsgehalt sind; nur deren Umsetzung
kann wahr oder falsch sein.

Der Glaube hält performative
Äusserungen off für konstative Äusserungen:
Das Erlösungs-Versprechen Jesu

beispielsweise wird als Tatsache angesehen
und nicht mehr nur als Versprechen, als

Worte, die von jemandem gesagt worden

sind. Oder der soziolinguistische
Akt der Namensgebung wird als

nichtlinguistisches, naturalistisches Ereignis
behandelt: So gab Adam allen Tieren

Namen, und niemand kann das ändern;
würde man die Tiernamen ändern,
käme das einer Verstümmelung der Schöpfung

gleich.
Die Literatur und der Glaube teilen

dieselben Grundlagen, dieselbe Quelle:
die Kraft der Sprache.

Der Glaube braucht die Unterstützung

der Literatur, um lebendig zu werden.

Ebenso braucht die Literatur die

Unterstützung von einigen religiösen
Aspekten der Sprache.

Für die Literatur sind Fakten
Metaphern.

Für den Glauben sind Metaphern
Fakten.

Für den Glauben sind Allegorien und
andere Narrative geschichtliche Tatsachen.

Sowohl für den Glauben wie auch für
die Literatur sind Worte Ereignisse.

Die Eucharistie-Episode (das letzte
Abendmahl) ist ein Beispiel für eine
Metapher, die als Tatsache verstanden wird:
Das gebrochene Brot wird als Sein Körper,

und der Wein als Sein Blut interpretiert.

Die allegorischen Geschichten von
Jesus sind Beispiele dafür, wie Narrative,
also Erzählungen, für geschichtliche
Ereignisse gehalten werden - wie wenn sie

tatsächlich geschehen wären.
Bestimmende Wahrheiten des Glaubens

sind also Metaphern und so
genannte performative Äusserungen;
gemeinhin gelten sie aber als heilige
Geheimnisse, die meistens tabuisiert werden.

Gläubig zu sein, heisst, dass du diese
Geheimnisse nicht in Frage stellen willst
oder darfst, du darfst sie nicht analysieren

oder erklären; du sollst ihnen nur
folgen.

Melinda Nadj Abonji:
Dein Beginn ist sehr stark und einnehmend,

und ich muss zugeben, dass ich
mich noch nie gefragt habe, was zuerst
existiert, die Worte oder die Wahrheit.
Wenn ich schreibe, weiss ich, dass die

38



Worte da sind, irgendwo, und oft
verstehe ich deren Leben nicht, welche
Bedingungen ihre Existenz ermöglichen
oder verunmöglichen, aber ich weiss,
dass sie sind und dass sie kraftvoll sind;
manchmal glaube ich, dass Schreiben
Warten bedeutet, ohne zu wissen,
worauf man wartet, aber plötzlich tritt es in
Erscheinung, und es hat nichts mit einer
Geschichte oder einer Idee zu tun; es

sind vielmehr die Worte, die da sind und
mich einfordern.

Sreten:
Ein Zitat von Tom Waits, die deinen
Gedanken zum Schreiben ähneln:

«Songs are very interesting things
done with the air. To write a song it»s like
setting a trap, and you have to be really
quiet to catch big ones.»

Melinda:
Meine erste Frage bezüglich der
Geschichte des Hauptmanns von Kaper-
naum: Wenn es Worte gibt, die vor der
Wahrheit existieren, sind solche

Äusserungen immer performativ? Sind
Befehle immer performativ?

Sreten:
Konstatierende Sätze kommen immer
danach, sie sind in der Hauptsache
Beschreibungen, die eben wahr oder falsch
sein können. Performative Sätze sind
weder wahr noch falsch, sie können
lediglich effektiv oder ineffektiv sein. Sie

beschreiben nichts, sondern erschaffen
etwas Neues, initiieren ein Ereignis, das

vorher nicht existiert hat. Wenn der

performative Satz scheitert, geschieht
nichts, ausser möglicherweise das

Phänomen, dass Worte vergeudet wurden.
Ein Befehl kann beispielsweise effektiv
oder ineffektiv sein. Dasselbe gilt für ein
Versprechen. Die zentrale Frage aber
heisst: Was sind die Anforderungen
oder Vorbedingungen für eine effektive,

erfolgreiche performative Äusserung?
Kommt das hierfür benötigte Setting
aus der Sprache selbst oder von äusseren

Gegebenheiten, die nichts mit der Sprache

zu tun haben?
Ich bin der Ansicht, dass in der

Literatur und teilweise auch im Glauben die
Performanz, die Leistung innerhalb der
Sprache geschieht. Aber in der Politik, in
der Gesetzgebung, in der Armee oder in
der interpersonellen Kommunikation
des täglichen Lebens liegt die Leistung,
also die Effizienz, die kreative Macht,
ausserhalb der Sprache, nämlich im
sozialen Kontext, in einer komplexen
Umwelt, die auf anderen als sprachlichen
Kräften gegründet ist. Die Sprache selbst

ist also nur ein Teil dieses Systems.

Sind demzufolge Befehle immer
performativ?

Es kommt darauf an, welche Perspektive

wir einnehmen. Ist ein unerfülltes
Versprechen immer noch ein Versprechen?

Ist ein gescheiterter König immer
noch ein König? Ist ein gescheiterter Engel

immer noch ein Engel? Das sind
dieselben Fragen wie: Sind gescheiterte
performative Äusserungen immer noch
performativ? Vielleicht können wir
sagen, dass in jeder gescheiterten perfor-
mativen Äusserung der Kern einer
Revolution steckt (weil der vorgegebenen
Ordnung nicht Folge geleistet wird oder

Paolo Veronese,

Christus und der

Hauptmann von

Kapernaum
(Ausschnitt), 1571,

Öl aufLeinwand,
Museo del Prado

39



Meltnda Nad) Abonp
über ihren Dialogpart-
ner, den serbischen

Schriftsteller Sreten

Ugncic (1961).

«Sreten ist Schriftsteller,

Philosoph, Konzep-
tionskunstler, Bibliothekar,

Astronom Er
erfindet. Er bedient
sich jeglichen Mittels.
Zum Beispiel der
Telepathie. Zum Beispiel
des Kitzeins. Er
beunruhigt Er sagt nicht Ja

Seine Subversion, sagt
man, sei Medizin.
Al-lerdings sagt man
auch, dassjede Medizin

auch ein kleines

Gift ist.

Er schreibt über Frauen,

über Gott, über das

höchste Gut, über das

Heranwachsen. Er
schreibt über Sprache,
über Uberzeugungen
und Zweifel, über den

Himmel, über Vergebung

Er schreibt über
Serbien und über
Jugoslawien und über den

Balkan und über die

Vereinigten Staaten

von Amerika und über
die Vereinigten Staaten

von Europa. Er schreibt
über Liebe und über
Ironie.
Er lebt im Ausland.
Das Leben ist Ausland
Kunst ist Vaterland»

Veröffentlichungen auf
Deutsch u.a
An den unbekannten
Helden, Roman, Berlin
2011.

die herkömmlichen sozialen
Beziehungen, Institutionen, Prozeduren
herausgefordert werden und nach einem
neuen System verlangt wird, das mit
dem gegebenen nicht kompatibel ist).

Melinda:
Ich verstehe erst jetzt, warum mich
die Geschichte des Hauptmanns von
Kapernaum immer verwirrt hat; die

Verwirrung beruht darauf, dass der

Hauptmann ganz unterschiedliche
Aspekte der Sprache aufführt, sie aber

so behandelt, als waren sie gleich.
Im Fall des Hauptmanns ist es klar,

dass er die Befehle, die er gibt oder die
Befehle, die er entgegennimmt, nennt,
um darzulegen, dass diese Art, sich zu
äussern, erfolgreich ist. Aber was mir
zentral erscheint ist, dass der Hauptmann

das Beispiel der Befehle braucht,
um Jesus darzulegen, dass er an die Kraft
der Worte glaubt - aber genau das

funktioniert meines Erachtens nicht, weil die
Befehle (wie du es auch angedeutet hast)

nur zu einem Teil sprachlich begründet
sind. Die hierarchische Struktur des

Militärs, die wirkungsmächtigen Hierarchien

in der Armee tragen wesentlich
dazu bei, dass die Befehle funktionieren,
also effektiv sind. Als Angehöriger der
Armee scheint es zwar logisch zu sein,
dass der Hauptmann Beispiele aus seiner
Welt anführen will, um zu zeigen, dass

er an die Effektivität, die Macht der
Worte glaubt, aber wie gesagt: Sein
Beispiel ist falsch.

Ausserdem muss der Hauptmann
anwesend sein, wenn er befiehlt. Er selbst

spricht von diesen Angesicht-zu-Angesicht-Situationen:

«Unter mir habe ich
Soldaten; und sage ich zu diesem: Geh!

so geht er; und zu einem andern: Komm!
so kommt er; und zu meinem Knecht:
Tue das! so tut er's.» (Ansonsten müsste

jemand seine Befehle übermitteln). Im
Falle von Jesus ist der Hauptmann davon

uberzeugt, dass Jesus nur ein Wort sprechen

muss, dann wird sein Diener
(Knecht, Sohn) wieder gesund; Jesus

muss also für die Heilung nicht einmal
anwesend sein, er muss den Diener nicht
berühren. Dass der heidnische Hauptmann

an die Fernheil-Kräffe von Jesus

glaubt, trifft sich gut, da er sich selbst als

unwürdig bezeichnet: «Herr, ich bin
nicht wert, dass du unter mein Dach
hineingehst.» Die Voraussetzung, dass das

Wort Jesu wirkungsmächtig sein kann,
ist demzufolge das Anerkennen seiner
eigenen Unwürdigkeit und sein Glaube
an die performative Kraft der Worte
Jesu. Offenbar spielt es hingegen keine
Rolle, welche Begründung der Hauptmann

für seinen Glauben anführt -
vielleicht glaubt der Hauptmann ja auch,
dass es nur der Macht seiner Worte
zuzurechnen ist, wenn seine Soldaten ihm
gehorchen.

Jesus stellt die Glaubensbegründung
des Hauptmanns nicht in Frage - im
Gegenteil, er nennt ihn einen vorbildlichen
Gläubigen.

Es verringert auch die Glaubwürdigkeit

von Jesus nicht, dass er die
Glaubensbegründung des Hauptmanns nicht
hinterfragt; im religiösen Kontext ist
offenbar nur wichtig festzustellen, dass ein
Heide glaubiger sein kann als die so

genannten richtigen Gläubigen - ist das

eine Warnung, Drohung an die
Gläubigen? Oder eine Aufmunterung, dass

alle gläubig werden können, wenn sie

nur wollen?
Jene Aspekte der Sprache, die durch

das Beispiel des Hauptmanns enthüllt
werden, nämlich, dass die Sprache auch
ein Mittel ist, um Repression und einfältige

soziale Systeme aufrechtzuerhalten,
werden in den religiösen Auslegungen
nicht thematisiert (der Fokus liegt auf
dem Unwürde-Bekenntnis des Hauptmanns

und der Wunderheilung durch
das Wort Jesu).

Man könnte nun fragen, ob der Glaube

mit der Armee vergleichbar ist. Glauben

heisst Befehle entgegen nehmen und
Befehle erteilen. Oder soll man das

Beispiel des Hauptmanns nicht überbewerten,

weil es bloss die hilflose Art und

40



Weise aufzeigt, wie sehr der Hauptmann
an die Worte Jesu glaubt?

Könnten wir uns vorstellen, dass der

Hauptmann ein anderes Beispiel seines
Glaubens vorbringen könnte, dass er
von Jesus «Unglaubliches» gehört hat,
beispielsweise, oder dass er betet,
obwohl er ein Römer ist?

Sreten:
Du fragst, ob wir uns vorstellen könnten,
dass der Hauptmann ein anderes
Beispiel für seinen Glauben anführt. In
diesem Fall wäre die Geschichte weniger
überzeugend. Der Charakter des

Hauptmanns, der aus seiner Lebenswelt, der
Armee, ein Beispiel gibt, um die Macht
der Worte Jesu zu legitimieren, ist
realistischer. Soldaten sind so: Die einzige
Welt, die sie kennen, ist die Welt der
Armee, aus dieser Welt können sie nicht
austreten. Also ist es das beste Beispiel,
das der Hauptmann geben kann, und in
diesem Sinn ist es überhaupt nicht
falsch. Es ist auch deswegen nicht falsch,
weil die Befehle in der Armee nicht nur
wegen der Macht-Hierarchie effektiv
sind, sondern, weil die Soldaten routine-
mässig eine Art von Glauben oder
zumindest eine Art von Vertrauen
einüben, was den angeführten Vergleich als

Erklärung relevant macht.
Aber ich bin mit dir einverstanden: Es

ist ein falsches Beispiel, weil es nichts
beweist, weil die Welt und das Leben von
Jesus nicht die Armee ist, schon gar
nicht das Leben der Legionen des

römischen Reiches. Die einzige richtige
Erklärung ware, zu zeigen, dass die
heilenden Worte direkt aus dem Mund Jesu

kommen, dass sie in die Luft fliegen,
zum sterbenden Diener hin, der im
Haus des Hauptmanns liegt, dass die
Worte irgendwie in ihn gelangen
(möglicherweise über die Ohren?) und dann
die Heilung vollziehen. Dumm, nicht
wahr? Anstatt ein Wort - ein unsichtbarer,

heilender Pfeil - so etwas wie eine

fliegende, mit Antibiotika aufgefüllte
Injektion. Aber die Geschichte klingt bes¬

ser als Befehl, der befolgt werden muss,
wie jeder andere Befehl, der von jemandem

kommt, der überlegen ist (ohne
explizite Beschreibung, mit welcher
Überlegenheit und Autorität wir es zu tun
haben, aber implizit geht es natürlich
um die moralische und göttliche
Überlegenheit). Jesus hinterfragt die Erklärung

des Hauptmanns nicht, weil Jesus

jeder Quelle des Glaubens vertraut. Er
kann es sich nicht leisten, irgendeine Art
des Glaubens an ihn nicht zu akzeptieren.

Seine Fundamente, Grundlagen
sind schwach (falsch), deshalb ist er auf
jede Art von Unterstützung angewiesen.

Melinda:
Ich vermute, dass ich gerade deshalb
immer wieder an dieser Geschichte des

Hauptmanns von Kapernaum
hängengeblieben bin, weil die Narration zwar
flüssig und eindrücklich ist, aber bei

genauerem Lesen etliche Fragen aufwirft,
die sich nicht so leicht lösen lassen.

Möglicherweise zeigt sie auch

unbequeme Aspekte des Lebens, beispielsweise

wie sehr unsere Erzählungen und
damit unsere Worte durchdrungen sind

von Macht, von hierarchischem Denken.

Und heisst das womöglich, dass unser

Leben von Grund auf und nicht nur
peripher durch Machtstrukturen
geprägt und definiert ist? Kann die Literatur

gerade darin innovativ sein, indem
sie immer wieder auf diese sprachlichen
Minenfelder aufmerksam macht? Ja, ich
glaube an die Notwendigkeit, mittels
Sprache Sprache zu demaskieren. Vor
allem aber glaube ich daran, und davon
habe ich dir am Anfang unserer
Unterhaltung erzählt, dass die Worte sich in
einem bestimmten Gebiet aufhalten, das

sich unserer alltäglichen Logik und
unserem gangigen Wissen entzieht. In
jenem Gebiet braucht die Literatur die

Unterstützung des Glaubens, um die

Imagination des Unmöglichen zu wagen
und über die bekannten Erfahrungen
hinauszukommen, wie du es einmal
treffend formuliert hast. •

Melinda Nadj Abonp
ist 1968 in Becsej,

Serbien, geboren. Sie

ist Autorin, Textper-
formerm, Musikerm
(Geige und Gesang);
seit 1998 arbeitet sie

mit dem Lyriker und
Beatboxer Jurczok 1001

zusammen. Zu ihren

Veröffentlichungen
zahlen neben
zahlreichen Erzählungen
und Essays der Roman
«Tauben fliegen auf»
(2010), fur den sie den

deutschen und den

Schweizer Buchpreis
erhielt. 2014 erschien
die musikalisch-literarische

Komposition
«verhören» mit Baits
Ntll über eine in den

Averser Hexenprozessen

hingerichtete Frau
(2014).

www.masterplanet.ch

Der Dialog wurde als

Predigt von Melinda

Nadj Abonp
vorgetragen am 12. Oktober

2014 im Offenen St.

Jakob in Zurich

41


	Der Hauptmann von Kapernaum : eine sprachkritische Untersuchung im Dialog

