
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 109 (2015)

Heft: 1

Artikel: Messianismus ohne Messias - Messias ohne Messianismus : Leonhard
Ragaz' Beitrag zum jüdisch-christlichen Dialog

Autor: Spieler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-632170

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-632170
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ragaz, ein Befreiungstheologe avant
la lettre
Ragaz kam 1868 als Sohn einer Bergbau-
ernfamilie im bündnerischen Tamins

zur Welt. Nach seinem Theologiestudium
in Basel, Jena und Berlin wurde er

Pfarrer in Flerden am Heinzenberg,
dann Stadtpfarrer in Chur und später in
Basel. Sensibilisiert durch die Nöte des

Proletariats, solidarisierte er sich immer
mehr mit der Arbeiterbewegung und
deutete sie als Vorboten des Reiches

Gottes. Im Basler Münster hielt Ragaz
1903 seine berühmte «Maurerstreikpredigt»,

die in den Worten gipfelte:
«Die soziale Bewegung ist [... ] eine
Umwälzung aller bestehenden Verhältnisse,

ebenso gross wie die Reformation und
grösser als die Französische Revolution.
[...] Wenn das offizielle Christentum
kalt und verständnislos dem Werden
einer neuen Welt zuschauen wollte, die
doch aus dem Herzen des Evangeliums
hervorgegangen ist, dann wäre das Salz

der Erde faul geworden.»

Willy Spieler

Messianismus ohne
Messias - Messias ohne
Messianismus
Leonhard Ragaz' Beitrag zum jüdisch-christlichen Dialog

Zu seinem 70. Geburtstag am 28. Juli 1938 erhielt Leonhard

Ragaz eine «Gabe aus dem Heiligen Lande», bestehend

aus 21 Briefen und der Mitteilung, er gelte nunmehr
als «Gerechter unter den Völkern», zu seinen Ehren sei

ein Baum im Herzl-Waldgepflanzt worden. Unter den

Briefautoren befand sich auch Martin Buber. Erfühle sich

«keinem christlichen Theologen [...] so nahe wie diesem

Israeliten», hatte Ragaz zu Bubers 60. Geburtstag im
selben Jahr geschrieben. Buber seinerseits würdigte Ragaz
nach dessen Tod am 6. Dezember 1945 als den «echtesten

Freund, den das jüdische Volk in unserer Zeit besessen

hat».

Wer war dieser Ragaz, der auch schon «der bekannteste

Unbekannte der neueren Theologiegeschichte» (Ekkehard

Stegemann) genannt wurde? Wie kam er zur Formel,
die diesem Beitrag den Titel gibt? Was hiessfür Ragaz
«Messianismus ohne Messias», was «Messias ohne

Messianismus»? Wo lagen die Schwierigkeiten von Ragaz'

Synthese eines «Messianismus mit Messias» im
jüdischchristlichen Dialog?

11



Judentum

und Christentum
Em Wort mrVentuili|u|

Leonhard Ragaz

>»•»(•( V.il.l Eltokick Zlritfc
Uli<t»fcLn»ii|

Pioniertat fur den

judisch-christlichen
Dialog, Ragaz' Vortrag
von 1921. Bild: Archiv
Neue Wege

Vorhergehende Seite:

Leonhard Ragaz, 1941

am Gartentor an der
Gartenhofstrasse in
Zurich. Bild: Archiv
Neue Wege

1906 gründet Ragaz zusammen mit
andern Theologen die religiös-soziale
Bewegung und die Zeitschrift Neue Wege,

die er bis zu seinem Tod redigieren
wird. Von 1908 bis 1921 ist Ragaz Professor

für systematische und praktische
Theologie in Zürich. 1912 ergreift er Partei

im Zürcher Generalstreik. Sein
damaliges Auftreten habe ihn «zum ge-
fürchtetsten und gehasstesten Mann der
Schweiz» gemacht, schreibt er im Rückblick

auf seine «geistige Entwicklung».
1913 wird Ragaz Mitglied der
Sozialdemokratischen Partei. Mit seinem Schritt
nimmt er die befreiungstheologische
Option für die Armen vorweg: «Wir
gehören aufdie Seite des Proletariates, der
Armen im grossen, alten biblischen
Sinne, das heisst, der Verkürzten,
Enterbten, Unterdrückten.[...] Das ist ewig
der Ort, wo stehen muss, wer zu Christus

gehört, und zwar nicht als Missionar,

[...] sondern als <Genosse>.»

1921 erklärt Ragaz den Rücktritt von
seiner Professur. Er sieht sich ausser-
stande, weiterhin Pfarrer für eine
verbürgerlichte Kirche heranzubilden.
Aber es geht ihm noch um weit mehr:
«Ich musste persönlich aus der Kirche
heraus, musste Christus <in freier Luft>

dienen, ohne Bindung an Staat, Kirche
und Gesellschaft.» Ragaz übersiedelt
mit seiner Familie vom Zürichberg ins

Arbeiterquartier Aussersihl. Man kann
sich Ragaz nunmehr als organischen
Intellektuellen oder als Befreiungstheologen

avant la lettre vorstellen.

Die Ragaz'sche Messias-Messianis-
mus-Formel
Im Winter 1921, kurz nach seinem
akademischen Befreiungsschlag, ist Ragaz

zu Gast bei der «Vereinigung für soziale
und kulturelle Arbeit im Judentum», wo
er das Referat «Judentum und Christentum.

Ein Wort zur Verständigung»
vorträgt. Seine captatio benevolentiae
erfolgt auch in eigener Sache: «Sie wussten,
dass ich [...] als einer rede, dem die
Sache des Judentums nicht eine fremde,

sondern die eigene ist, weil ein Teil der
Sache Gottes und des Menschen
überhaupt, ein Teil jener Aufgabe Israels in
der Welt und für die Welt, die auch Sache

und Aufgabe des Christen sein soll».
Aber wer so rede, «stehe jenseits von
Kirche und offiziellem christlichem
Wesen».

Zu Recht sagt der Ragaz-Biograf
Markus Mattmüller, es handle sich bei
diesem Referat um «die erste
nichtmissionarische Schrift eines christlichen
Theologen über das Judentum», derweil
Theologen wie Karl Barth und Emil
Brunner noch mit aller Selbstverständlichkeit

von Judenmission daherredeten.

Der Vortrag habe «Sensation»

erregt, schreibt Ragaz in seinen Memoiren
«Mein Weg», es sei «dabei jüdisch
lebhaft, ja leidenschaftlich» zugegangen.
«Die Zunft freilich» habe «diese Gedankentat,

wie manche andere vorher und
nachher, ignoriert.» Nicht viel besser

wird es ihm zwanzig Jahre später mit der
Schrift «Israel, Judentum, Christentum»
ergehen, von der noch zu reden sein
wird.

Worin das Judentum sich vom
Christentum unterscheidet, ist nach diesem

Vortrag der «Messianismus ohne
Messias». Ragaz sagt denn auch: «Israel hofft
auf eine Erlösung der Welt durch Gott.
Es denkt sich diese Erlösung vorwiegend

in politischer und sozialer Gestalt;
das ist sein Messianismus.» Umgekehrt
brachte das Christentum «der Welt den
Messias, vergass aber nach und nach den
Messianismus, das heisst, die Hoffnung
auf die Gottesherrschaft über die Erde».

Ragaz prägt so die dialektische Formel,
«das Christentum habe den Messias
vertreten ohne den Messianismus, das
Judentum aber den Messianismus ohne
den Messias».

Die Aussage ist zu griffig, um wahr zu
sein. Ragaz räumt denn auch ein, sie sei

«zugespitzt ausgedrückt» und jedenfalls
eine «nicht gar zu stark zu pressende
Formel». Auch nimmt sie Jesus als den
Messias vorweg, sonst würde sie in ihrer

12



Allgemeinheit besser zum Verhältnis
von Christentum und Marxismus passen,

für das Ragaz sie ebenfalls verwendete.

So war sie ursprünglich auch
gedacht, aber nicht von Ragaz, sondern

vom französischen Theologen Wilfred
Monod, der sie um 1900 in seiner
Publikation «Lesperance chretienne»
erstmals formulierte.

Der jüdische «Messianismus ohne
Messias»
«Die Seele des Judentums ist der
Messianismus, das heisst, die Hoffnung auf die
Gottesherrschaft auf Erden, welche
Gerechtigkeit, Frieden und Güte bringt
und die Erlösung aller Kreatur schafft»,
heisst es im Vortrag von 1921. Das ist die
eine Seite; doch dieser «Messianismus
[... ] leidet darunter, dass er vom Messias

getrennt ist», das wäre die andere
Seite.

Für den Messianismus im Judentum
führt Ragaz historische «Tatsachen» an:
«Das Judentum ist immer vornean
gestanden, wo es galt, gegen Nationalismus,

Militarismus, Imperialismus,
gegen die ganze Herrschaft des Gewaltsystems

der Weltreiche zu kämpfen und an
dessen Stelle die Herrschaft des Rechts

zu setzen.» Und: «Diese ganze Art
kommt besonders in der Weltbewegung
des Sozialismus zum Vorschein.» Ragaz
betont seine Nähe zum Sozialismus
eines Martin Buber und eines Gustav
Landauer, «die einen staatsfreien und
gewaltlosen Sozialismus im Sinne einer
auf Liebe gebauten wirklichen Gemeinschaft

der Menschen verkündigen»,
dann aber auch zum ethischen Sozialismus

von Hermann Cohen und seiner

Marburger Schule des Neukantianismus.

Marx und Lassalle sind ebenfalls
«Söhne Israels». Ragaz versucht vor
allem den Marxismus tiefer zu ergründen,

als dieser sich selbst zu verstehen
scheint. Es sei nicht der Marxismus als

«Wissenschaft», der seine «hinreissende

Wirkung» erkläre, sondern der «Messia¬

nismus», diese «alte neue Verkündigung
des Reiches der Gerechtigkeit für die
Elenden», lesen wir im Vortrag von 1921.

In seiner nächsten Schrift zum Thema,

«Israel, Judentum, Christentum»,
fügt Ragaz 1942 weitere «messianische

Bewegungen» hinzu, vor allem den
Chassidismus, den er durch Buber
kennengelernt hat, und den Zionismus, den

er auf seine Weise deutet. Es geht ihm
um «das Zion der Propheten», den «Berg
der Gerechtigkeit Gottes für die Völkerwelt».

Noch in seinen Lebenserinnerungen

sagt Ragaz: «Mein Zion ist [... ] nicht
der <Judenstaat>, sondern das freie,
unstaatliche, auch widerstaatliche Gottesvolk,

das Gottes Willen, die Gerechtigkeit

des Reiches Gottes in der Welt,
vertritt.» Der «Judenstaat» wäre eine

«neue Form der alten Versuchung für
Israel, zu sein <wie die Völken», bekräftigt
ein letzter Kommentar von Ragaz im
Novemberheff 1945.

Zur Ragaz'schen Formel gehört nun
aber auch das Fehlen des Messias Jesus

im Judentum. Wie der Messias ohne
Messianismus dem Christentum «zum
Fluch» werde, so sei der jüdische
Messianismus ohne Messias «nicht weniger
folgenschwer», heisst es im Vortrag von
1921. Das Judentum harre noch «der
vollen Offenbarung der Wirklichkeit
Gottes». Damit überkomme es «die
Unruhe der ungestillten Sehnsucht, die es

auf allerlei falsche Wege treibt». Das
Judentum suche die «Wirklichkeit Gottes

[...] dann gern am falschen Ort», vor
allem «in Besitz, politischer und sozialer
Macht». Dieser «unerlöste Messianismus»

könne in einen kapitalistischen
«Mammonismus» oder in einen
«Gewaltsozialismus» wie bei den prominenten

Juden unter den Bolschewiki,
Radek, Sinoviev, Trotzki oder Bela Kun,
münden.

Diese Kritik scheint so gar nicht zu
Ragaz zu passen, der alles unternahm,
um den Antijudaismus im Christentum
zu überwinden. War er der Gefangene
seiner Formel? Ragaz hat wohl einge-

13



Martin Buber,
Bild: Archiv Neue

Wege/Life

sehen, dass sie den Blick auf die
geschichtlichen «Tatsachen» eher trübt als

freigibt, zumal der christliche Glaube an
den Messias Jesus Gewalt und Raffgier
nicht weniger verhindert hat, auch nicht
im kirchlichen Gewand.

Die spätere Schrift «Israel, Judentum,
Christentum» wiederholt dieses Kon-
strukt nicht mehr, ersetzt es aber durch
andere, ebenso «unmögliche Vorstel¬

lungen», wie Ernst-Ludwig Ehrlich einmal

sagte. Auf doch recht fragwürdige
Art will Ragaz den Juden «helfen», über
Antisemitismus und Judenverfolgung
hinwegzukommen: «Einmal dürfen sie

die Judenverfolgung und den Antisemitismus

als eine Sühne für die Verwerfung

Jesu auffassen», zum andern
gehöre «das Leiden in seinem heiligsten
Sinne zur Aufgabe Israels», das «der
stellvertretend für die Andern leidende
Gottesknecht» sei. Ragaz beeilt sich

hinzuzufügen, das sei beileibe keine
«Rechtfertigung für die Andern»; auch «die

Christen» würden Jesus verwerfen, und
zwar «täglich».

Der christliche «Messias ohne Messia-
nismus»
«Die Botschaft vom Reich Gottes und
seiner Gerechtigkeit für die Erde» steht
für Ragaz im Zentrum seines Denkens.
«Dein Reich komme», das «ist die
zentrale Bitte des Christen», lesen wir im
Vortrag von 1921. Und weiter: «Auf
Erden soll das Reich kommen, die Erde soll
dadurch umgestaltet und erlöst werden.
Es ist freilich nicht von dieser Welt, aber

für sie. [...] So teilt das Christentum die

ganze vorwärts gewendete Art Israels. Es

ist wie dieses vor allem Hoffnung, Hoffnung

auf eine Welt Gottes, die zugleich
die des Menschen ist. Es ist Messianis-
mus.»

Doch das Christentum hat die
Botschaft vom Reiche Gottes seit dem 3. und
4. Jahrhundert verjenseitigt, spirituali-
siert und individualisiert, bis es den
Herrschenden in Staat und Kirche nicht
mehr gefährlich, sondern im Gegenteil
zur Stütze wurde. Aus der «Begriffswelt»
der griechischen Philosophie übernahm
es eine «Auffassung der Gottheit,
wonach diese eine ewige Idee, also eine
ruhende Macht ist». Das Christentum
wurde zu einer Jenseitsreligion: «Die

Hoffnung auf den vollen Sieg Gottes
über die Welt rückt zuletzt in das Jenseits
des Grabes hinüber.» Damit geht eine

Individualisierung einher, die «das

religiöse Streben aufdas Heil des Einzelnen
konzentriert und die Sache Gottes und
des Menschen in der Welt vergisst». An
Stelle des Reiches Gottes tritt die individuelle

Erlösung durch den Erlöser und
in diesem Sinne «an Stelle des Messia-
nismus der Messias».

Die Botschaft vom Reich Gottes ver-
blasst oder geht überhaupt verloren - so
dass Ragaz jetzt, 1921, das Christentum
anklagt, es trage die Mitschuld am
Ersten Weltkrieg. Dieser habe nur ausbrechen

können, «weil man die Hoffnung
auf das in die Völkerwelt kommende
Reich Gottes verloren hatte, [...] weil
man vergass, dass der Gott der Propheten

und Jesu Christi ein Gott der Ge-

14



rechtigkeit ist, ein Vater der Kleinen und
Geringen, weil man die grosse Umwertung

der Werte vergass, die das Reich
Gottes bringen will», kurz: «weil man
den Messianismus vergass».

Nicht vergessen ging die Gute Nachricht

vom Reich Gottes und seiner
Gerechtigkeit in den verschiedenen
Ketzerbewegungen. Ragaz zieht in seinem
Referat den Bogen «von den Montanisten

bis zu den religiösen Sozialisten».
Es ist bemerkenswert, dass Ragaz den

religiösen Sozialismus in der «Reichslinie»

der Ketzerbewegungen sieht,
schliesslich vereinigten die Religiös-Sozialen

zahlreiche reformierte Pfarrer. Es

entstand denn auch schon bald so etwas
wie eine Dissidenz in der Dissidenz, als

Hermann Kutter, Pfarrer am Zürcher
Neumünster, und kurz nach ihm Karl
Barth meinten, der Christ könne zwar
Sozialdemokrat, aber nicht religiös-sozial

sein. Das Reich Gottes sei «das ganz
andere» gegenüber jedem noch so sozialen

Menschenwerk. Menschen könnten
auf das Reich Gottes nur warten, aber
nicht zu seinem Kommen beitragen.
Barth distanzierte sich von der
«Bindestrich-Theologie» der Religiös-Sozialen,
während diese Karl Barth eine «Wart-
saal-Theologie» vorwarfen. Ragaz
reagierte empört auf die «Verkirchlichung
und Theologisierung» der Bewegung,
die doch angetreten sei, um sich «von
Religion und Theologie wie vom Kir-
chentum» zu befreien. Aber nein: «Das
Reich Gottes der Religiös-Sozialen zog
einen schwarzen Rock an und las die
Liturgie.»

«Messianismus mit Messias»?
Zur Dialektik gehört die Synthese. Sie

ergibt sich für Ragaz aus einer gemeinsamen

Wurzel: «Judentum und
Christentum [...] gehören in Wirklichkeit
aufs allerengste zusammen und sind
bloss zwei Strömungen in einer Bewegung,

zwei Stämme aus einer Wurzel.»
Mehr als zwanzig Jahre nach dem

Referat von 1921, aus dem ich eben zitiert

habe, radikalisiert Ragaz seine Metapher
von der gemeinsamen Wurzel in der
Schrift «Israel, Judentum, Christentum»:

«Judentum und Christentum sind
die beiden Stämme, in welche der Baum,
der Israel heisst, sich gespalten hat.»
Dass «Israel» nicht mit Judentum
gleichgesetzt wird, sondern das Fundament
sowohl des Judentums als auch des

Christentums sein soll, ist hier das schon
fast provokativ Neue. «Christentum und
Judentum», sagt Ragaz, «gehören zu
Israel. Israel lebt in beiden, aber in beiden
unvollkommen. Israel wird nicht in dem
einen oder dem andern, oder gar in beiden

verkörpert, sondern geht durch beide

durch, geht über beide hin, fliesst als

unterirdischer Strom in der Tiefe der
beiden.»

Die Schrift «Israel, Judentum,
Christentum» habe «die stärkste Annäherung

des Christentums an das Judentum
bedeutet, die je geschehen ist», schreibt
Ragaz in seinen Lebenserinnerungen.
Trotzdem habe auch das Judentum diese
Schrift weitgehend ignoriert. Dahinter
sei nicht nur die Angst gestanden, «sich

mit mir zu kompromittieren», sondern
auch der «alte Anspruch der Juden, das
Israel zu sein». Nicht ignoriert wurde die
Schrift von Martin Buber, der in seiner
Trauerrede nach Ragaz' Tod sagte: «Für
ihn waren wir, was wir in unserem
innersten Selbstwissen und Selbstverständnis

für uns selber sind: die
Schmetterlingspuppe, in der der Falter Israel
seine Erneuerung erwartet.» Ragaz habe,

«mit einer Deutlichkeit und
Eindringlichkeit wie kaum ein anderer
Christ, erklärt, unsere Erwählung sei

nicht aufgehoben, sondern das von Gott
erwählte Israel sei von dem Kommen
Jesu an nicht mehr bloss in das Judentum,

sondern auch in das Christentum
gelegt, ohne dass bisher weder das eine
noch das andere es wahrhaft verwirklicht

hätte».
In seinem letzten Brief an Martin Buber

fasst Ragaz seine Schrift von 1942
nochmals zusammen: «Ich sehe immer

15



I IfOuJvldo*,
Martin Buber widmete

Ragaz 1938 seme

Antrittsvorlesung an
der Hebräischen Um- ^
versitat Jerusalem f>„, fuMSi&K J-J-M a Übn
Bild Archiv Neue Q (y (f q ff
Wege Wa/Vhri (WM)^

t
d+n Jfa fg dlUrrfa. '3f~~

fyachJcr, id, e^nt, A£SLL Wt) e^tu^JgT^.
^£*>1 (fyr»v6c\ VvKd f\ß^y±,

shrrDt^ fa, Jm, faU
U+Jg'kjnfl- ÄtA-

Willy Spieler ist
ehemaliger Redaktor der
Neuen Wege Sein

Text gibt ein Referat
wieder, das er am 4
November 2014 an

einem Workshop der
ETH Zurich vorgetra
gen hat Das Thema
des Workshops htess

«Messtanismus ohne
Messias Judische Ge

schichtsphilosophie
und Messtanismus im
19 und 20 Jahrhundert»

Konzeption und
Organisation lagen
bei Christoph Schulte

vom Institutfur Judi
sehe Studien und
Religionswissenschaft
an der Universität
Potsdam und Andreas
Ktlcher von der
Professurfur Literatur
und Kulturwissenschaft

an der Ethz
Das Referat erscheint
hier leicht gekürzt und
ohne Anmerkungen

Der vollständige Text

ist erhaltlich beim

Verfasser spieler@

goldnet ch

mehr die Einheit dieser Entwicklung,
sehe Jesus auf der Linie der Propheten,
sie abschliessend und weiterführend,
sehe auch Paulus auf dieser Linie, sehe

die Geschichte sich zu dem Gegensatz
Israel und die Volkerwelt vereinfachen
und sehe Christentum und Judentum als

die beiden Konfessionen Israels, beide

mit ihrem besonderen Recht, aber beide
bestimmt, sich in Israel aufzulösen. Wobei

beide sehr fundamentale Revisionen
vorzunehmen haben.»

Die Synthese scheitert nicht am Mes-

sianismus, sondern am Messias. Ragaz
unternimmt sein Möglichstes, um dem
Judentum den Juden Jesus nahezubringen

Schon nach dem Vortrag von 1921

ist Jesus «als der Menschensohn die

Vollendung Israels, fuhrt aber damit
über Israel als einzelnes Volk hinaus in
die Menschheit, die Israel-Menschheit».
Je mehr das Judentum Israel verwirkliche,

umso eher werde «aus der Seele des

Judentums vielleicht eine ungleich
kongenialere Erfassung und Verwirklichung
der Sache Jesu erstehen, als sie bisher auf
unserm Boden vorgekommen ist».

Doch das Judentum kann Jesus
bestenfalls in einer prophetischen Tradition
sehen. Weitergehende Messias-Attribute
stossen auf unüberwindliche Schranken.

Ragaz weicht keiner Frage aus, hat
aber fur jede eine andere Antwort als das

traditionelle Christentum. So meint er
in seiner Israel-Schrift von 1942, das

Dogma von der Gottheit Christi stehe

gar nicht im Neuen Testament. Die Frage

sei vielmehr, ob Jesus «als die
vollkommene und letzte Offenbarung dessen

gelten» dürfe, «was Gott ist». Ragaz
kennt auch den Einwand von judischer
Seite, dass mit dem Messias die volle
Erlösung komme, das Christentum
behaupte zwar, «dass der Messias gekommen

sei, aber wo ist die Erlösung?» Wie
er in seinem Dankesbrief fur die

Ehrungen zu seinem 70. Geburtstag
antwortet, ist nun aber «Jesus als Christus
nicht der Erfuller, sondern der Anfanger,

Begründer, Offenbarer der

Erlösung».

Noch in der Schrift von 1942 halt Ragaz

fest, mit dem Messias Jesus sei die

Erlösung nicht schon geschehen oder

gar «abgeschlossen». Das Neue Testament

schhesse vielmehr mit der Bitte:
«Komm, Herr Jesus!» So sei das Reich
Gottes «zugleich gekommen und
kommend. Es kommt, weil es gekommen
ist.» Und nun die Ruckfrage von Ragaz.
«Darfein Jude nicht anerkennen, dass in
Jesus, dem Christus, die volle Wahrheit
Gottes und seines Reiches aufgebrochen
sein konnte, aber so, dass sie von ihm aus
erst noch die Welt erobern musste?»

Martin Buber hat in seiner Gedenkrede

Ragaz postum geantwortet. «Ich

glaube fest daran, dass die judische
Gemeinschaft im Zug ihrer Wiedergeburt
Jesus rezipieren wird, und zwar nicht
bloss als eine grosse Figur ihrer Reli-
gionsgeschichte, sondern auch im lebendigen

Zusammenhange eines sich über
die Jahrtausende erstreckenden messia-
nischen Geschehens, das in der Erlösung

Israels und der Welt munden wird.
Aber ich glaube ebenso fest daran, dass

wir Jesus nie als gekommenen Messias
anerkennen werden, weil dies dem
innersten Sinn unserer messianischen
Leidenschaft, also eben dem, was Ragaz an

uns so wichtig fur das Kommen des
Reiches Gottes erscheint, widersprechen
wurde. [.. ] Fur uns gibt es keine Sache

Jesu, nur eine Sache Gottes gibt es fur

16


	Messianismus ohne Messias - Messias ohne Messianismus : Leonhard Ragaz' Beitrag zum jüdisch-christlichen Dialog

