
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 108 (2014)

Heft: 12

Artikel: Messianische Solidarität : warum Paulus für die Linke(n) von
Bedeutung ist

Autor: Kahl, Brigitte / Rehmann, Jan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-514154

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-514154
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die im Titel dieses Beitrags formulierte
These, Paulus sei für linke Politik
bedeutsam, ist angesichts eines nach wie
vor dominanten Paulus-Konservatismus
eine gewagte Behauptung. Christliche
Theologie hat sich von jeher auf Römer
13 («Jedermann sei Untertan der Obrigkeit«)

und andere Zitate aus seinen um
die Mitte des 1. Jahrhunderts unserer
Zeitrechnung geschriebenen Briefen
berufen («Die Frau schweige in der
Gemeinde», 1. Korinther 14, 34 um das

Bild eines obrigkeitsergebenen,
patriarchatstreuen, heteronormativen und
judenfeindlichen Musteruntertanen im Be-
wusstsein der Gläubigen zu verankern.

Paulus wurde zum Kronzeugen für
das Selbstverständnis von Kirche als

«ideologischem Staatsapparat» (Louis
Althusser) zur Produktion politisch
konformer Subjekte. Von Martin Luther
zum Stammvater der Reformation erkoren,

wurde seine Zentralidee einer
«Rechtfertigung durch den Glauben» in
der protestantischen Theologie zum
inneren Vorgang zwischen individuellem
Gläubigen und Gott spiritualisiert und
den Forderungen nach sozialer Gerechtigkeit

entgegen gesetzt. Die paulinische
Kritik an «Gesetz» und «Werkgerechtigkeit»

wurde mit Kritik an der Thora
gleichgesetzt und fiel damit einer
antisemitischen Lektüre anheim; sie wurde
darüber hinaus gegen Gegner verschiedenster

Couleur - Katholiken, Hetero-
doxe, Moslems, religiöse Sozialisten und
Feministinnen - in Anschlag gebracht.

Andererseits haben sich auch immer
wieder oppositionelle Bewegungen und
Denkerinnen aufPaulus berufen, dessen

- noch vor den Evangelien verfassten
Schriften - die ältesten Dokumente des

christlichen Kanons sind. Bereits die off
vergessene Marx'sche Bestimmung der
Religion als nicht nur «Opium des

Volkes», sondern auch als «Protestation
gegen das wirkliche Elend» und »Seufzer
der bedrängten Kreatur« (MEW 1, 378),
lässt sich über Ludwig Feuerbach und
den Mystiker Sebastian Frank bis zu

Brigitte Kahl / Jan Rehmann

Messianische Solidarität
Warum Paulus für die Linke(n) von Bedeutung ist

In den Neuen Wegen 10/14 fragte Hans-Adam Ritter:
«Ein neuer Paulus?» Brigitte Kahl und Jan Rehmann

(vgl. ihr Beitrag «Spiritualität des Gemeinwesens - wo sich

Religion und Marxismus treffen» in den Neuen Wegen
4/13) setzen die Debattefort.

Der Beitrag zeigt: Die Beschäftigung mit Paulus - und
mit linken Theoretikern, die sich ihm widmen - dürfte sich

lohnen.

361



Paulus zurückverfolgen, der im Römerbrief

den Glauben an den Gekreuzigten
inmitten erdrückender Hoffnungslosigkeit

ansiedelte: Alles Geschaffene wurde

der Nichtigkeit unterworfen, sodass

es «seufzt und sich schmerzlich ängstigt
bis jetzt» (Römer 8, 20-23). Von einer
entgegengesetzten Position aus erkannte

Friedrich Nietzsche im Antichristen
mit dem Scharfblick des Gegners, Paulus

habe es mit seiner Formel «Gott am
Kreuz» vermocht, «alles Unten-Liegen-
de, alles Heimlich-Aufrührerische [...]
zu einer ungeheuren Macht» (KSA 6,

247O aufzusummieren und gegen das

Imperium Romanum zu mobilisieren.

Paulus - Mosaik aus
dem 5. Jahrhundert, im
Oratorium St. Andrea
im erzbischöflichen
Museum in Ravenna.
Bild: heiligenlexikon.
de

Gramsci wiederum verglich die
Konstellation Marx-Lenin mit dem Verhältnis

Christus-Paulus: Da die Ausarbeitung

der Weltanschauung und ihre
Ausbreitung durch Organisation und
Aktion gleichermassen wichtig seien,
sollte man besser vom «Christentum-
Paulinismus» sprechen (Gramsci 1992,
Gef. 7, §33). Von Pier Paolo Pasolini ist
ein unvollendetes Drehbuch zu einem
Paulus-Film überliefert, in dem dieser
als Mystiker und Revolutionär gegen
den deutschen Faschismus kämpft und
schliesslich in New York (dem Rom der
Moderne) erschossen wird - auf dem
Balkon eines kleinen Hotels, das laut
Drehbuchanweisung ausdrücklich dem
Hotel nachgebildet werden sollte, in

dem Martin Luther King 1968 ermordet
wurde (Pasolini 2007, 145; 165). Für
Alain Badiou (2002, i3ff) ist Paulus eine

militante Figur des Bruchs, die aufgrund
ihres spezifischen Universalismus des

«Wahrheitsereignisses» als Alternative
sowohl zum abstrakten Universalismus
von Staat und Kapital als auch zu den

scheinbar oppositionellen partikularis-
tischen und fragmentierten identity po-
litics interpretiert werden kann.

Angesichts dieser hoch widersprüchlichen

Paulus-Rezeption: Was können
Linke von Paulus lernen?

Der transidentitäre Paulus
Tatsächlich ist das konservative Paulus-

Bild in den letzten Jahrzehnten durch

theologische Forschungen vor allem im

englischsprachigen Raum von Grund
auf infrage gestellt worden. Ein wichtiger

Anfangspunkt war Krister Sten-

dahls Buch Paul among Jews and Gen-

tiles (1976), das den christlich-protestantischen

Grundmythos des paulini-
schen Damaskuserlebnisses kritisch
hinterfragte. Die Bekehrung des jüdischen
Saulus zum christlichen Paulus im Sinne

einer grundlegenden Ablösung vom
Judentum ist vom Selbstzeugnis des Paulus

in seinen Briefen in keiner Weise
gedeckt.

Paulus berichtet stattdessen von einer

«Berufung» im Stile alttestamentlicher

Propheten wie Jesaja oder Jeremia zu
einer Sondermission unter den (Heiden-)
Völkern. Juden und Nicht-Juden,
bislang durch unüberbrückbare Trennlinien

und Gegensätze geschieden, sollten

über alle ethnischen, religiösen, sozialen

und geografischen Barrieren hinweg
eine neue Gemeinschaft konstituieren,
die die tief eingeschriebenen Gesetze

des Gegeneinanders in ein Miteinander
und Füreinander umarbeitet. Es ist
bemerkenswert, dass Paulus diese neue

Gemeinschaftsbildung an keiner Stelle

als christlich oder sich selbst als Christen

bezeichnet. Überhaupt kommt dieser

Begriff bei ihm nicht und auch sonst

362



im Neuen Testament nur dreimal vor.
Stattdessen sieht sich Paulus als Jude,
dessen Jüdischsein durch den jüdischen
Messias Christus grundlegend transformiert

wurde und der deshalb beauftragt
ist, das weltverändernd-endzeitliche
Zusammenkommen von Juden und
Heidenvölkern in Gang zu setzen.

In diesem Ringen um eine neue
Synthese sollen die Zugehörigkeits- und
Gegensatzmarkierungen des Eigenen und
des Fremden wie etwa Beschneidung
(jüdisch) versus Vorhaut (nicht-jüdisch)
nicht abgeschafft, sondern entgegen-
sätzlicht werden. So wenig Paulus eine
Gemeinschaft wollte, in der alle
beschnitten sind, so wenig konnte er sich
eine Kirche vorstellen, in der die
Beschnittenen ausgeschlossen sind. Die
Präsenz der anderen in einer pluri-
formen, multiidentitären Solidarität des

«Mit-ein-anders» soll altes Sein
überwinden und einen neuen Menschen
sowie eine «neue Welt» hervorbringen.
Paulus sieht dieses neue Menschsein, das

er «in Christus« lokalisiert, als dynamische

Bewegungsform, die kontinuierlich
und in immer neuen Konfigurationen
das Selbst-Sein als Dasein für andere in
die Waagschale wirft: für diejenigen, die
niemand und nichts sind, die Ohmäch-
tigen und Gekreuzigten.

Gesetz und «gesetzte Ordnung» -
die paulinische Kritik am Imperium
Nach der Entdeckung des nicht-normativen

Juden Paulus, dessen hybrides Ju-
de-Heide-Christ-Sein zu den etablierten
Kategorien der Selbstdefinition quer
liegt, sind der zweite entscheidende
Einschnitt die Infragestellungen des
Römers Paulus. Generationen von Auslegerinnen

haben nicht nur das römische
Bürgerrecht, sondern auch den
exemplarischen Staatsgehorsam des Paulus
als selbstverständlich vorausgesetzt. Dieses

Bild fusst jedoch fast ausschliesslich
auf der Apostelgeschichte, die (wie auch
die Evangelien) Jahrzehnte nach Paulus
und in einer völlig veränderten politi¬

schen Grosswetterlage nach der
Katastrophe der Tempelzerstörung im Jahre

70 geschrieben wurde.
Im Zeichen des römischen Totalsieges

über das rebellische Judentum
versucht die Apostelgeschichte, den
immer wieder als Störfaktor der Pax Romana

hervortretenden Paulus (und seine

Gemeinden) mit dem Zaubermantel der
Romkompatibilität zu umkleiden. Dabei

werden die sich an Paulus entzündenden

Konflikte im Raum der Polis-
struktur unter römischer Hegemonie
primär auf das Judentum projiziert,
während die römischen Behörden und
deren lokale Klientelherrscher als
weitgehend hinter Paulus stehend dargestellt
werden. Die reale Hinrichtung des Paulus

in Rom - vermutlich im Zuge der
neroanischen Verfolgung um 64 - wird
verschwiegen und de facto in eine
Erfolgsgeschichte umgemünzt. Dieses von
der Apostelgeschichte gezeichnete Bild
von Paulus als eines wesentlich mit der
Oberschicht und dem Status quo des

Imperiums verknüpften Völkermissionars

hat sich zur massgeblichen Paulus-

Biografie entwickelt, die später die
kolonialen Weltmissionen des christlichen
Okzidents abstützte.

Im Zuge der Rückverortung des Paulus

im Judentum erwies es sich zunehmend

als fragwürdig, die im Kern seiner
Theologie verankerte Kritik am
«Gesetz» und an «Werken des Gesetzes» als

Polemik gegen jüdische Thora-Fröm-
migkeit zu lesen und dabei den
römischen und politischen Kontext
auszuklammern. Eine solche imperiumskritische

Auslegung hat in Deutschland
Vorläufer in Adolf Deissmann, Jacob
Taubes und Dieter Georgi und wurde in
den USA in den Empire-Critical Studies

(Richard Horsley, Neil Elliott, Robert Je-

wett, N.T. Wright u.a.) weiterentwickelt.
Das ideologiekritische Potenzial pau-

linischer Kreuzes-Iheologie und
Gesetzeskritik wurde nun nicht mehr im
Gegenüber zum angeblichen «Partikularismus»

des Judentums verortet, sondern

363



Brigitte Kahl ist
Professorin für Neues

Testament am Union

Theological Seminary
in New York. Zuvor hat
sie im Bereich Bibel
und Ökumene an der

Theologischen Fakultät
der Humboldt- Universität

in Berlin gelehrt.
Seit 2014 ist sie

Mitglied der Leibniz-So-
zietät der Wissenschaften

zu Berlin e. V. Ihr
neuestes Buch heisst

«Galatians Re-Imagi-
ned. Reading with the

Eyes of the Vanquis-
hed» (2010).

bkahl@uts. Columbia,
edu

Jan Rehmann
unterrichtet Philosophie und

Gesellschaftstheorien
am Union Theological
Seminary in New York

und an der Freien
Universität Berlin. Er ist
Redakteur des Argument

sowie des

Historisch-Kritischen

Wörterbuchs des Marxismus.

Seine Bücher sind

u.a. aus den Bereichen

Ideologietheorie, Neo-

Nietzscheanismus, Max
Weber, Kirchen im
NS-Staat und Armut.

janrehmann@aol.com

in der Antithese zur römischen
Selbstverherrlichung als siegreiche Macht, wie
sie besonders in der Kaiserreligion ihren
Niederschlag fand. Die paulinischen
Gemeinden, die das Gedächtnis und die

lebendige Präsenz eines vom römischen
Gesetz hingerichteten Rebellen
aufrechterhielten, waren in der Sicht imperialer

Herrschaft «gesetzlos». Sie standen

ferner im Konflikt mit der «gesetzten

Ordnung», weil sie Juden und
Heiden nach einem grundlegend anderen

Prinzip vereinten als der römische
Kaiser-Friede: Hierarchien wurden
horizontal eingeebnet, Grenzen der
Vergemeinschaftung transzendiert, die materielle

Solidarität der Kollekte ersetzte
das vertikal organisierte Spendensystem
des Patronats. Die Unteren verschwis-
terten sich ohne die kaiserliche
Vermittlungsinstanz «in Christus» und
entwickelten eine Sprache und Praxis der

Befreiung als einem neuen Exodus aus
dem »Sklavenhaus« der römischen
Kolonialmacht.

Linke Aneignungen und
Anwendungen
Walter Benjamins Aufforderung, die

Überlieferung in jeder Epoche «von
neuem dem Konformismus abzugewinnen»

und «im Vergangenen den Funken
der Hoffnung anzufachen», kann auch

für Paulus fruchtbar gemacht werden.
Hierzu muss man nicht nur hinter die
Konstantinische Wende im 4. Jahrhundert

zurückgehen, in deren Verlauf sich
die Kirche in eine Staatsreligion umformte

(nicht unähnlich der Verwandlung
des Marxismus in eine stalinistische
Staatsphilosophie), sondern auch hinter
antijudaische und prorömische
Rückprojektionen, die bereits im kanonisierten

Neuen Testament einsetzten. Es geht
darum, die Diskursbedingungen der

paulinischen Briefe vor der Zerstörung
der Jerusalemer Tempels um 70 n. Chr.

zu rekonstruieren, die den Ausgangspunkt

für die Spaltung zwischen Judentum

und Christentum darstellt.

Die paulinische Kritik am Gesetz

(nomos) richtet sich vornehmlich gegen
das Staatsgesetz des Römischen Reichs,
dessen «Aura», wie Taubes (1993,36)
bemerkt, griechisch-hellenistisch, römisch
oder auch jüdisch gesungen werden
konnte. Die uns heute eigentümlich
fremd anmutenden paulinischen
Kernkontroversen um «Beschneidung» und

«Nicht-Beschneidung» sind Teil einer
antiimperialen Gegenstrategie, die darauf
abzielt, die von Rom besiegten Völker
und Kulturen in einer neuen horizontalen

Solidarität zu verbinden. Ein Blick

auf die durch Wirtschaftskrise und
Verschuldung angeheizten ideologischen
Nord-Süd-Spaltungen im Europa des 21.

Jahrhunderts zeigt, dass dies nach wie

vor ein aktuelles Problem eines linken
Internationalismus darstellt.

Aus römischer Sicht ist die paulinische

«Heidenmission» eine offensichtliche

Ordnungsstörung. Zum einen
konstituiert sie eine grenzüberschreitende
Völkersolidarität «von unten», die der

Ideologie und Praxis der römischen
Unterwerfungsordnung mit ihrem «Teile

und Herrsche» diametral entgegengesetzt

ist. Zum anderen reklamiert sie

nicht nur das Judentum, sondern auch

die anderen unterworfenen Völker für

den jüdischen Gott und entzieht sie
damit den Loyalitätsforderungen der
imperialen Kaiserreligion. Damit wird die

in der Exodusgeschichte verankerte
jüdische Befreiungslogik für die anderen,
das heisst für alle unterdrückten Völker,

durch eine nerm D~w;c messianischer

Solidarität g Uverge-
meinschaftet.

Vor modernisierenden politischen
Kennzeichnungen muss man sich
allerdings hüten. Wenn man Revolution als

gewaltsame Umwälzung der
ökonomischen und politischen Machtverhältnisse

versteht, war Paulus natürlich kein

«Revolutionär». Viele seiner Ermahnungen

(nicht zuletzt in Römer 13) deuten
darauf hin, dass er den jüdischen Aufstand

gegen Rom und seine katastrophale Nie-

364



derlage vorausahnte und davor warnte.
Ebenso wenig legte er ein sozialpolitisches

Reformprogramm vor. Die Spezifik

seiner antiimperialen Theologie liegt
vielmehr in einer radikalen Transformation,

die die symbolische Ordnung des

Römischen Reiches umkehrt.
Sein Glaubensbegriffstellt einen

subversiven Eingriff in die ideologischen
Abhängigkeitsverhältnisse des Römischen

Reiches dar: Die Loyalität wird
von den Herrschaftsträgern der Pax

Romana auf den gekreuzigten Christus
umgepolt. Der Glaube wechselt seinen

gesellschaftlichen Ort: vom Kaiser und
von seinem ideologischen Kosmos zur
Gegenseite des «Kreuzes», dem Instrument

der verächtlichsten Hinrichtungsart,
die speziell für entlaufene oder

aufsässige Sklaven vorgesehen war. Das

Stigma des Kreuzes sowie seine
Überwindung durch die Auferstehung wurden

nun zum Charisma einer ausgreifenden

neuen Bewegung. Wie Nietzsche

beklagt und zugleich richtig beobachtet,
entwickelt die mit dem «Gott am Kreuz»
verbundene unerhörte Umwertung der
etablierten Normsysteme eine
massenwirksame Dynamik gegen die antiken
Herrschaftsordnungen. Solche »Resigni-
fikationen« (Judith Butler), mit denen
herrschende Zuschreibungen politischethisch

umgeschrieben und selbstbe-

wusst angeeignet werden, sind nach wie
vor ein wichtiger Bestandteil eingreifender

Ideologiekritik.
Trotz des historischen Abstands, der

uns von Paulus' Interventionen trennt,
gibt es eine bedeutsame Ähnlichkeit
zwischen der Kräftekonstellation, in der
er agierte, und der gegenwärtigen Lage,
in der nach wie vor fragmentierte
Volksinitiativen der Übermacht eines imperialen

High-Tech-Kapitalismus
gegenüberstehen. Gramsci hatte eine solche
Kräftekonstellation als «passive Revolution»

bezeichnet. Er diskutierte diese
auch am Beispiel des Urchristentums,
Tolstoismus' und Gandhismus', bei
denen die grossen Massen mit einer über¬

legenen Militärmacht konfrontiert
waren. Dies habe einen Frontalangriff auf
die Machtzentren unmöglich gemacht
und stattdessen einen vermeintlich
«passiven» Widerstand hervorgebracht,
der jedoch de facto «ein verlängerter
und mühseliger Widerstand ist» (H. 6,

§78; H. 15, §17).

In solchen Konstellationen eines

«Stellungskriegs» kommt es auch darauf
an, eine Sprache zu finden, die die
Grosserzählung der Herrschaftsordnung

wirksam infrage stellt. Hierzu
bedarf es vielfältiger Widerstandsstrategien

gegen ideologische Anrufungen
von oben. Was Stuart Hall als
«oppositionellen Code» der Entzifferung
beschrieben hat, kann auch darin bestehen,

die herrschaftlichen Zuschreibungen

(wie etwa als «Gesetzlose»,
«vaterlandslose Gesellen», «unmoralische
Subjekte», «Loser») so umzupolen, dass sie

ihre denunziatorische Wirkung einbüs-
sen und die eigene Handlungsfähigkeit
stärken. Ideologiekritik und Subversion
würden wiederum nicht viel nützen,
wären sie nicht verbunden mit der ge-
genhegemonialen Anstrengung, die vielfach

gespaltenen, in Subalternität und
Fragmentierung gehaltenen Klassen
und Gruppen auf eine Weise
zusammenzuführen, die ihre Widersprüche
nicht leugnet, sondern in Differenzen
verwandelt. Für diese Aufgaben kann es

durchaus lohnend sein, den alten Paulus

zu studieren. •

Literatur
Alain Badiou, Paulus. Die Begründung des

Universalismus, Diaphanes Verlag, München
2002.
Antonio Gramsci, Gefängnishefte, Argument
Verlag, Berlin/Hamburg i99iff.
Pier Paolo Pasolini, Der heilige Paulus, Schüren

Verlag, Marburg 2007.
Friedrich Nietzsche, Kritische Studienausgabe,

Band 6, de Gruyter Verlag, Berlin/New
York 1980.
Jacob Taubes, Die politische Theologie des

Paulus, Wilhelm Fink Verlag, München 1993.

Der Text ist ein Nachdruck

aus der
Zeitschrift Luxemburg
- Gesellschaftsanalyse
und linke Praxis,
herausgegeben von der

Rosa-Luxemburg-
Stiftung in Berlin. Die
Nummer 2/2014, aus
der der Text stammt, ist
unter dem Titel
«Oh Gott!» der Religion

gewidmet. Die
Zeitschrift kann
kostenlos abonniert werden:

www.zeitschrift-
luxemburg.de

365


	Messianische Solidarität : warum Paulus für die Linke(n) von Bedeutung ist

