
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 108 (2014)

Heft: 12

Artikel: Die Bibel im Kontext der Besatzung : Gespräch

Autor: Hui, Matthias / Raheb, Mitri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-514153

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-514153
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Wege-Gespräch von Matthias Hui mit Mitri Raheb

Die Bibel im Kontext der
Besatzung

Der palästinensische Theologe Mitri Raheb weilte im
November 2014 aufEinladung der reformierten OeME-
Fachstellen Zürich und Bern in der Schweiz.

Anlass zum Besuch ist sein neues Buch - theologischer
Ausdruck der Suche nach einer Identität unter Besatzung
im Land der Bibel.

In deinem neuen Buch «Glaube unter
imperialer Macht - eine palästinensische

Theologie derHoffnung» ist viel von
Identitäten die Rede. Was ist, oder besser

im Plural, was sind deine Identitäten?
Ich verstehe mich als Palästinenser,

als Christ, als evangelischer Pfarrer, als

Teil der arabischen Welt. Ich bin aber

auch viel unterwegs und so etwas wie ein

Weltbürger, obwohl gerade das für einen
Palästinenser nicht einfach ist. Was für
mich wichtig ist: Eine Identität ist
immer im Werden, sie ist nichts
Abgeschlossenes, Verhärtetes, sondern nach

vorne offen. Deshalb zitiere ich im Buch
den 1. Johannesbrief: Wir wissen, was

wir sind, «es ist aber noch nicht offenbar

geworden, was wir sein werden».

Wovon bist du im Rückblick überrascht?
Welche Entwicklungdeiner Identität hättest

du nicht erwartet?
Wenn ich auf den jungen Mitri in

Bethlehem zurückblicke, vor dem
Studium in Deutschland, sehe ich, dass ich

heute ganz woanders stehe. Ich kam aus

einer evangelikalen Ecke, politische
Fragestellungen waren für mich uninteressant.

Damals war ich im Gegensatz zu

heute an der arabischen Welt nicht gross
interessiert. In meiner Studienzeit wurde

ich dann vielleicht zu stark von
Deutschland geprägt; das nimmt mit der

Zeit ab und ist auch gut so.

War es aber doch auch die Zeit im
Ausland, die deine Haltungen veränderte -
die Zeit, in der du die eigene Geschichte,

die eigene Gesellschaft, die eigene Kirche

von aussen sehen konntest?
Auf jeden Fall. Man versteht die eigene

Identität nicht, wenn man nur im
eigenen Brei herumrührt. Es tut gut, den

eigenen Kontext einmal für längere Zeit

zu verlassen. In Deutschland entdeckte

ich, wie palästinensisch ich bin.

Wie unterscheidet sich das Bethlehem,

in dem du heute lebst, vom Bethlehem

deiner Kindheit?

352



Ich bin in Bethlehem aufgewachsen,
als es noch eine sehr kleine Stadt war,
wie ein grosses Dorf. Eine mehrheitlich
christliche Stadt, in der die Menschen
ein einfaches Leben führten. Die Welt
war noch nicht sehr kompliziert, die
bäuerliche Vergangenheit noch präsent.
Heute ist Bethlehem sehr dicht bevölkert,

die Mehrheit der Menschen ist aus

entstanden ist, einem Kontext der Besatzung,

der jenem ähnlich ist, in dem ich
lebe. Ich glaube, das ergibt eine fast
einmalige Sichtweise, die keine Uni oder so

ermöglicht. Ständig überlegt man: Was
heisst dieses Wort in der Bibel in
unserem Kontext? So kann man bestimmte
Muster erkennen, die sich in der
Geschichte wiederholen.

umliegenden Städten und Dörfern hinzu

gezogen. Die Stadt ist heute von drei
Seiten von Mauern umgeben, die
jüdischen Siedlungen haben sich das beste

Land genommen, wir wurden enteignet.
Die Arbeitslosigkeit ist hoch, sehr viele

junge Leute sind auf der Strasse. Bethlehem

ist nicht mehr die Stadt, in der ich

gross geworden bin.

Wie entsteht deine Theologie?
Ich bin ein Mensch, der am Politischen

stark beteiligt ist und ständig
analysiert, was geschieht. Gleichzeitig bin
ich Pfarrer, der jeden Sonntag auf die
Kanzel steigen und die Bibel verkündigen

muss, was bedeutet, das Evangelium
in diesem Kontext auszulegen. In dieser

Doppeltätigkeit ist mir plötzlich klar
geworden, dass die Bibel in einem Kontext

Mitri Raheb im
Gespräch. Bilder:
Alexander Egger

An deinem Ort siehst du biblische Muster

des Aufbruchs aus der Unterdrückung,

der Suche nach Gerechtigkeit mit
anderen Augen. Es gibt nun ja in
verschiedenen Kontexten von Besatzung,
von widrigen Lebensumständen
Christinnen, die ihre Theologie entwerfen. Ist
jene, die im Kontext Palästina entsteht,
noch einmal ganz anders als eine aus El
Salvador oder Indonesien?

Ja und Nein. Ja, denn der Urkontext
der Bibel ist j a Palästina. Wir müssen uns
in manche Zusammenhänge nicht hinein

versetzen, die Geschichte hier geht
weiter. Und nein, denn das Partikulare
der Bibel macht sie auch universell
interessant. Wenn etwas Sinn macht in
einem bestimmten Kontext, können
andere Kontexte dies ohne weiteres aufsich
beziehen.

353



Was hat bis jetzt verhindert, dass
palästinensische Theologinnen den
Zusammenhang zwischen dem biblischen und
dem heutigen Kontext von Besatzung in
einer stärkeren Beziehung zueinander
sahen?

Zum einen war es in den orientalischen

orthodoxen Kirchen gang und
gäbe, die Bibel allegorisch auszulegen.
Die Wissenschaft der Allegorik
entstand, als das Christentum eine Verlagerung

erlebte von Palästina in die Diaspora

und dann zum Imperium hin. Was

für die Menschen in Palästina galt, ergab
in der Diaspora nicht mehr unbedingt
Sinn und für das Imperium schon gar
nicht. Um in den Texten einen
sogenannt tieferen Sinn zu entdecken,
entwickelte man deshalb die Methode der

Allegorik. Da in Palästina die orientalischen

Kirchen präsent waren,
übernahm man hier diesen Weg der
Bibelauslegung. Zum anderen studierten die

protestantischen und katholischen Theologen

zumeist im Ausland. Sie dachten,
dass die Deutschen die beste Theologie
machen. Darin richteten sie sich so

wohlig ein, dass sie gegenüber dem eigenen

Kontext stumm geworden sind.

Du beschreibst in deinem Buch die
Tatsache, dass westliche Theologie als

«Software» dazu beiträgt, die Hegemonie
israelischerHerrschaftabzusichern. Theologie

trägt also deiner Meinung nach

dazu bei, die Besatzung und die
Ungleichbehandlung derMenschen in
Israel/Palästina zu zementieren, und sich

Lösungen etwa für die Flüchtlinge zu
verweigern? Welche Theologie meinst
du genau?

Das Dumme ist, dass fast alle
Theologien im Westen diese Funktion haben,

längst nicht nur jene pietistische, evan-
gelikale, fundamentalistische, die, sage
ich mal, hier in den Bergen der Schweiz
betrieben wird und einseitig proisraelisch

ist. Auch all die Fortschrittlich-
Liberalen, die eine Theologie nach
Auschwitz entwickelten und etwa in Süd¬

afrika ganz klar gegen die Apartheid
waren, die in El Salvador eindeutig auf der
Seite der Entrechteten und der
Befreiungstheologie standen, haben sich beim
Thema Palästina auf die Seite Israels
gestellt. Es ist für uns fast nicht vorstellbar,
dass das die gleichen Leute sind.

Wie erklärst du dir, dass an diesem

Punkt Wissenschafter ihren eigenen
Grundsätzen von Recht und Gerechtigkeit,

aufgeklärter Theologie und derDe-
konstruktion fixer Identitäten untreu
werden?

Ich glaube, dass diese Theologien in
der Auseinandersetzung mit der Zeit des

Nationalsozialismus hängen geblieben
sind, daraus eine starke Lehre zogen,
aber nicht gemerkt haben, dass sich der

Kontext danach total verändert hat.

Dass der Staat Israel, der Staat der
entrechteten Juden Europas, heute zur acht-

grössten militärischen Weltmacht
geworden ist, dass die von Israel verursachten

Menschenrechtsverletzungen zum
Himmel schreien, nehmen sie

überhaupt nicht wahr.

Du sprichst vom «Mythos jüdisch-christlicher

Tradition» - eine heftige Kritik.
Bewegt dich die Wiederentdeckung nach

der Katastrophe des Holocaust des

prophetischen, kontextbezogenen und
Gerechtigkeit verheissenden Gehaltes von

christlichem Glauben in jüdischer
Tradition denn nicht, die Bezugnahme auf
den Exodus aus der Unterdrückung, die

Tora als Tor zu Recht und Gerechtigkeit
und die Propheten als deren Hütergegen
die Herrschenden? Ist das im Licht der

palästinensischen Erfahrungen wirklich

unglaubwürdig geworden?
Nein, unglaubwürdig geworden ist

das nicht. Mein Thema ist, dass die be-

wusste oder unbewusste Gleichsetzung
des biblischen mit dem heutigen Israel

bei vielen Theologinnen und Christinnen

zu den Problemen beigetragen
hat, in denen wir heute stecken. Genau

deshalb haben die Leute die heutige Re-

354



alität nicht richtig wahrgenommen.
Allerdings muss man sagen, dass sich dies

zum Teil ändert. Die Zeit, in der sehr
viele Theologinnen blauäugig durch die
Welt gingen und dachten, dass Israel
eine Oase im Nahen Osten sei und die
Wüste zum Blühen bringe, dass der Staat
ein Zeichen der Treue Gottes sei, geht
zu Ende. Viele merken: Der Staat Israel,
so wie er ist, ist ein Problem, er war nicht
die Lösung. Sie merken, dass sie zu viel
in diesen Staat hinein gelesen haben, in
ihn zum Teil eschatologische Züge
projizierten und ihm damit ermöglichten,
die Besatzung aufrecht zu erhalten, ohne
darüber Rechenschaft ablegen zu müssen.

Welche Entdeckung hast du gemacht, als
du begannst, die historische
Imperialismus-Forschung und die theologische
Forschung zum Thema Imperium auf
Israel zu beziehen?

Früher war der palästinensische Ansatz

- aber auch Theologie woanders -
so, dass man bewusst oder unbewusst
das biblische Israel mit dem heutigen
Israel in Verbindung setzte. Dabei stellte

man zwar durchaus fest, dass Israel das

Recht nicht hält und keine Gerechtigkeit
entsteht. Die Theologie forderte Israel
auf, Gerechtigkeit zu tun. Deshalb berief
man sich oft auf Stellen wie Micha 6,8:
«Es ist dir gesagt, Mensch, was gut ist,
und was der Herr von dir fordert, nämlich

nach Gerechtigkeit streben und Liebe

üben und demütig sein vor deinem
Gott.» Entsprechend hiess eines der
ersten Bücher meines Kollegen Naim
Ateek «Recht, nichts als Recht!». Irgendwie

hatte aber noch keiner so richtig
wahrgenommen, dass Israel heute als

Besatzungsmacht im Widerspruch zum
Internationalen Recht ein Teil des Imperiums

ist und ohne dieses nicht leben
und überleben kann. Eigentlich sind es
die Palästinenserinnen heute, die den
Kontext des biblischen Israels leben. Die
Bibel ist das Buch einer Gruppe von
Menschen, die die meiste Zeit unter Be¬

satzung gelebt haben. Das ist der Kontext

von Jesus: Er wurde unter römischer
Besatzung geboren, verbrachte die ganze

Zeit seines Leben unter Besatzung
und landete durch sie am Kreuz. Das sah

man so nie. Jetzt bringe ich theologisch
Israel in Verbindung mit den vorherigen
Besatzern, sprich den Assyrern, Baby-
loniern, Persern, Griechen, Römern,
Arabern, Kreuzfahrern, Osmanen und
Briten. Und plötzlich sieht man vieles in
einem neuen Licht.

Wie sieht in diesem neuen Licht etwa
eine Theologie des Landes, der
Landnahme aus?

Eine Theologie der Landverheissung
ist der Versuch einheimischer
Menschen, die unter Besatzung leben, sich
dagegen zu wehren. Sie halten daran
fest, dass ihnen dieses Land von Gott
versprochen wurde. Das Imperium soll
nicht das letzte Wort haben. Züge
solcher Traditionen sieht man, zum Teil
verdreht, heute noch in Palästina. Zum
Beispiel: Je mehr Land Israel von
Palästinenserinnen enteignet, umso stärker
werden Stimmen, die sagen, das ist ein
islamisches Land. - Man darf die
biblische Tradition nicht ahistorisch verstehen

in dem Sinn: Aha, das ist das Land,
das Gott den Jüdinnen und Juden
versprochen hat, und jetzt müssen sie es

übernehmen.

Stichwort «Einheimische». Dazu eine

provokative Frage: Hatfür dich eine
Palästinenserin, derenfamiliären Wurzeln
im Land Jahrhunderte zurück reichen,
mehr Legitimation, in Palästina zu
leben, als eine Jüdin, deren Grosseltern im
20. Jahrhundert nach Israel geflüchtet
und eingewandertsind oder eine, die vor
fünfJahren aus Brooklyn umsiedelte?

Das ist nicht die Frage. Wenn der
israelische Aussenminister Lieberman,
der aus der Ukraine «eingebürgert» worden

ist, nun mit grossem Chauvinismus
auftritt und in einer israelischen Kolonie
auf palästinensischem Boden lebt, auf-

355



grund von Gesetzen, die die einheimische

Bevölkerung ihres Landes beraubt

- ist das zulässig? Das verstösst gegen
das Internationale Recht: Man darf die

eigene Bevölkerung nicht in besetzten
Gebieten ansiedeln. Ein unterdrückter
Jude aus dem Dritten Reich, der in
Palästina Zuflucht gefunden hat, ist das

eine, Lieberman ist eine total andere

Sache. Der erste Fall ist natürlich in
Ordnung, wenn sich eine Person in die
vorhandenen Gegebenheiten und in die
Bevölkerung integriert. Der zweite ist nicht
zulässig, es ist eine Form von strukturellem

Rassismus, den kein Mensch dulden

muss.

Du zitierst in deinem Buch mit einer
gewissen Empathie frühere Zionisten, die

meinten, dass Juden in den Palästinensern

eigentlich Menschen «von ihrem

eigenen Fleisch und Blut antreffen». Geht
es um Blutsverwandtschaft, die DNA,
die einem Legitimation auf Heimat in
Israel/Palästina verschaffen? Begibst du
dich hier nicht auf eine gefährliche und
abschüssige Piste?

Das ist auch hier nicht die Frage. Es

geht um Identität, nicht um Verwandtschaft

oder so etwas. Ich beschreibe im
Buch Zionisten, die sich als palästinensische

Diaspora verstanden und die
Palästinenser im Land als jene sahen, die

geblieben waren, unterdessen mit einer
neuen Identität. Dahinter steckt das Ge¬

fühl: Wir haben Gemeinsamkeiten mit
den Menschen dort. Wir können uns
eine gemeinsame Zukunft vorstellen. Diese

Vorstellung wurde aber aufgegeben,
nachdem der Zionismus Teil des
Imperiums wurde und die einheimische
Bevölkerung und das Land ausbeuten
wollte. Plötzlich wurden die Leute im
Land als die Fremden gesehen. Man
erkannte keine Gemeinsamkeiten mehr
mit den Palästinenserinnen, mit den

Araberinnen. Es galt, sie zu vertreiben.

Du beziehst dich auf den jüdisch-israelischen

Historiker Shlomo Sand und sein

Buch «Die Erfindung des jüdischen
Volkes». Du beschreibst die «Bildung von
Identität als Abgrenzung von anderen

grundsätzlich als Irrweg». Ist denn auch

das palästinensische Volk eine
Erfindung?

Natürlich ist letzten Endes alles
erfunden. Es handelt sich bei allen um

«imagined communities». Man muss

sehen, dass Gemeinschaften Konstruktionen

sind, sie sind aber nicht an sich

das Problem. Das Problem entsteht,

wenn die eine Konstruktion eine andere

total verneint und sich mit einem Abso-

lutheitsanspruch auf Kosten einer anderen

Gruppe immer wieder neu konstruiert.

Ob es um den Zionismus als
jüdischen Nationalismus, um die palästinensische

Nationalbewegung oder um den

Panarabismus geht - alle sind entstanden

im Zuge der Entwicklung des

Nationalismus im Europa des 19. Jahrhunderts.

Diese Bezüge schafft Shlomo

Sand. Man darf diese Konzepte nicht in

die Bibel hineinprojizieren. Ich spreche

also nicht von einem «palästinensischen
Volk», das es hier schon immer gegeben
habe. Ich spreche von den Bewohnerinnen

des Landes. Ihre Identität hat sich

immer wieder in unterschiedliche
Richtungen entwickelt. Aber die Tatsache,

dass sie an diesem Ort die meiste Zeit

unter Besatzung gelebt haben, ist das

Kontinuum. Und nicht Blutsverwandtschaft.

356



Entsprechend heisst der Titel deines
Buches auch «Der Glaube unter imperialer

Macht». Befreiung steht im
Zentrum der theologischen Reflexion.
Biblische Befreiungsvisionen haben mit
einem Leben in Recht und Gerechtigkeit
zu tun, sie erschöpfen sich nicht in der
Vision einer puren Abschüttelung der
Herrschaft. Es geht um die Herstellung
von Gerechtigkeit zwischen Reichen und
Armen, um den Einschluss von Gruppen,

die ausgeschlossen sind, oder um
die Überwindung von Gewaltmechanismen.

Wie werden diese Aspekte Teil
einer gesellschaftlichen Vision in Palästina?

Die Eindimensionalität, die Fixiert-
heit auf den Besatzer ist eine grosse
Gefahr, in der wir stehen. In einem Kapitel
im Buch spreche ich über die Rolle der
Frau. Biblische Studien zeigen, dass die
Stellung der Frau in der Bibel vor 2500
Jahren zum Teil besser war als heute.
Nehmen wir als Beispiel den Text «Lob
der tüchtigen Frau» in den Sprüchen,
Kapitel 31. Hier geht es nicht um eine
Frau, die ausschliesslich in der Küche
sitzt und kocht. Sie betreut die
Geschäfte, macht Geschäftsreisen, sie
verhandelt, sie trifft sich mit Leuten aus
anderen Ländern, sie führt die Kasse, sie
hat eine Art Stiftung und gibt Geld für
gemeinnützige Zwecke. Man fragt sich:
Was macht denn überhaupt der Mann?
Seine einzige Beschreibung im Text ist,
dass er am Tor sitzt und seine Frau lobt.
Wenn man heute sieht, wie die Rolle der
Frau in der arabischen Welt
eingeschränkt wird, erkennt man zwei Dinge:
Erstens hiess es immer, wir müssen erst
die Sache mit dem Imperium klären,
dann kommt die Befreiung der Frau.
Weil das Imperium seit dreitausend Jahren

existiert, ist man leider nie dazu
gekommen, sich mit der Situation der Frau
auseinanderzusetzen. Zweitens ist eine
der Antworten aufdas Imperium immer
das Gesetz. Wir werden erst befreit werden,

wenn wir die Gesetze Gottes befolgen.

Und die Gesetze Gottes sind in die¬

sem fundamentalistischen Verständnis
solche, unter denen die Frau leidet. Sie

muss sich so und so kleiden in der
Öffentlichkeit, sie wird sozusagen religiös
mehr und mehr auf die Küche reduziert.
Befreiung vom Imperium und Befreiung
der Frau sind aber zwei Seiten der
gleichen Medallie. Die eine darfnicht gegen
die andere ausgespielt werden, beide
sind Ausdruck derselben Spiritualität.

Wo finden in Palästina im Moment solche

Debatten überhaupt statt?
In unterschiedlichen Kreisen. Akademisch

wird das thematisiert, in den
Predigten am Sonntag, in Bibelarbeiten.
Aber zum Beispiel auch in unserer
Kirche, etwa was das Erbrecht anbelangt.
Dieses ist im Nahen Osten keine staatliche,

sondern eine kirchliche Domäne.
Bislang haben auch christliche Frauen
nur fünfzig Prozent des Erbes der Männer

bekommen. Wenn es uns in der
kommenden Synode gelingt, werden wir
ab Anfang 2015 die erste Kirche im
Nahen Osten sein, die auch in diesem Punkt
die Gleichstellung von Mann und Frau
festgeschrieben haben wird. Wir sind
sehr daran interessiert, dass Befreiung
nicht nur in Elfenbeintürmen debattiert
wird, sondern Hand und Fuss hat.

Stossen deine Ansätze auch über kirchliche

Grenzen hinaus aufInteresse? Deine

Art des Theologietreibens ist ja auch
ein Versuch, mit anderen Teilen der
Gesellschaft in Kommunikation zu treten.

Ja auf jeden Fall. Aber wir suchen
nicht einfach Zustimmung. Unsere
Aufgabe besteht gerade darin, dass wir uns
sehr kritisch ausdrücken.

Zum Beispiel?
Ich bin - und das wird auch im Buch

deutlich - kein Freund von bewaffnetem
Widerstand. Ich halte ihn weder theologisch

noch politisch für legitim und
sinnvoll. Natürlich gibt das Internationale

Recht dem Besetzten das Recht
auch auf bewaffneten Widerstand. Aber

357



By&ä'v MlTRI RAHEB

i-s vv/\
5fcj ;:-

Glaube unter

Mitri Raheb, Glaube
unter imperialer
Macht. Eine
palästinensische Theologie
der Hoffnung, Gütersloher

Verlagshaus,
Gütersloh 2014,224
Seiten.

Waffen sind keine Produktion der
besetzten Menschen, sie sind eine Produktion

des Imperiums. Das Imperium mit
seinen eigenen Mitteln zu bekämpfen, ist
aussichtslos. Ich rufe zu kreativem
Widerstand auf.

Was bedeutet das?

Kreativer Widerstand heisst für mich,
dass wir diesen Mythos einer einheitlichen

jüdisch-christlichen Kultur und
westlich-israelischen Politik knacken
müssen. Wir bezahlen den Preis dafür,
solange dies das kulturelle Gebilde des

Imperiums ist, um die Macht aufrecht zu
erhalten. Ich erinnere mich an eine

Begegnung mit dem ehemaligen deutschen
Aussenminister, kurz bevor die Frage der

Anerkennung Palästinas bei der UNO
zur Debatte stand. Er konnte mir nicht
klar machen, wieso Deutschland diesen
Schritt nicht gehen wollte, obwohl die
Zweistaatenlösung die offizielle Linie ist.
Ich drängte ihn zu einer Antwort. Irgendwie

kam er darauf zu sprechen, dass
Israel und Deutschland die gleiche Kultur
teilen würden. Welche Kultur, fragte ich
ihn. Er fand keine direkte Antwort, aber

er drückte aus, dass Israel und Deutschland

Teil des Imperiums sind, wir
Palästinenserinnen jedoch nicht. So zahlen
wir den Preis.

Mit der Botschaft des gewaltfreien
Widerstandes stösst du also aufKritik in der
eigenen Gesellschaft.

Das ist gut so. Das ist Teil der Debatte.
Man muss seine Position darstellen und
verteidigen können. Wir erlebten im
Krieg in Gaza wieder, wozu die Gewalt
führen kann. Viele Leute haben diese
kleinen Raketen gegen Israel hochgejubelt.

Natürlich sind das Kinderspielzeuge

im Vergleich zu den israelischen
Raketen, die im Krieg auf Gaza

niedergingen. In dieser Situation sprach das

Imperium vom Recht auf Selbstverteidigung

für Israel. Die meisten europäischen

Länder teilten offiziell diese

Haltung. Der Krieg war fatal für die Paläs¬

tinenserinnen. Die Zerstörung ist
enorm. Ich denke an die Leute, die ihre
Häuser verloren haben. Jetzt kommt der

Winter, wer weiss, wie lange die
Menschen in Zelten wohnen müssen. Die
Gewalt war total kontraproduktiv.
Kreativer Widerstand heisst: Wie kann man
diese «Soff Power» der Entmachteten
einsetzen? Die Besetzten dürfen nicht
glauben, sie müssten die Methoden der
Besatzer übernehmen, um Gehör zu
finden. Wir bringen in unserer Kultur- und
Bildungsarbeit in Bethlehem Menschen
konkret dazu, ihr Narrativ durch Film,
Kunst, Musik, Theater kommunizieren
zu können. Dadurch erhält Palästina ein
menschliches Gesicht. Die Behauptung
des Imperiums, dass es sich um den

Kampf zwischen Gut und Böse handle,
dass es darum gehe, die Werte der
Zivilisation und der Demokratie gegen die

unzivilisierten, terroristischen Besetzten

zu verteidigen, fällt dann in sich
zusammen.

Inwiefern beeinflusst etwa die verheerende

Entwicklung in Syrien die Debatte
in der palästinensischen Gesellschaft?
Die Frage, wer mit welchen Mitteln
gegen das Imperium kämpft, stellt sich

neu; die Kräfteverhältnisse haben sich

völlig verschoben, Minderheiten, auch

christliche, werden mit dem Imperium
in eins gesetzt und existenziell bedroht.

Erklärungsansätze im Buch sind gültig

auch für die Auseinandersetzung in

der gesamten arabischen Welt. Palästina

war die bisherige Kampfarena der
regionalen Mächte. Durch den sogenannten
Arabischen Frühling hat sich die Kampfarena

erweitert. Der Libanon gehört -
einmal mehr - wieder dazu, vor allem
aber der Irak und Syrien. Beinahe wurde
auch Ägypten Teil davon, es scheint sich

derzeit aber mehr oder weniger heraushalten

zu können. Jetzt üben die
regionalen Mächte - zusätzlich zu den USA

Russland, Iran, neu die Golfstaaten, die

Türkei, Saudiarabien, Israel - in einer

erweiterten Kampfarena ihre Macht aus.

358



Palästina war immer anders als die
umliegenden Staaten. Wir hatten nie
einen Pharao. In Ägypten trägt der Präsident

bis heute seine Züge. Wenn man an
Assad in Syrien denkt, ist die Anbetung
des Herrschers als Ausdruck der
historischen Entwicklung immer noch deutlich.

Palästina war nie so, weil es immer
unter fremder Besatzung lebte. In
unserer Tradition war das Thema der
Befreiung wichtig. Die Idee der Gerechtigkeit,

das prophetische Erbe, die Kritik
gegenüber staatlichen Gebilden entsprechen

einer genuin palästinensischen
Tradition. Mit dem Arabischen Frühling ist
dieser Funke auf die umliegenden Staaten

gesprungen, die Menschen sind sehr
kritisch geworden gegenüber den eigenen

Herrschaftsstrukturen. Allerdings
sind das sehr lange und schwierige
Veränderungsprozesse.

Gibt es eine spezifische Rolle der christlichen

Gemeinschaften in der gesamten
Region? Ist die Frage sofaisch gestellt?

Nein, gar nicht. Wir haben in
unserem Zentrum vor mehreren Jahren eine

regionale Initiative zu entwickeln
begonnen. Wir merkten, dass wir jetzt
auch als Christinnen eine eigene Vision
für die Zukunft der Region entwickeln
müssen. In diesen Wochen stellen wir
im Libanon der Weltöffentlichkeit ein
Dokument vor, «The Call for Creed and

Citizenship». Wir entwickeln unser
Dokument «Kairos Palästina» weiter zu
einer christlichen Position der ganzen
Region. Wir wollen darin zeigen, wie recht
verstandene Religion einen wichtigen
Beitrag für die Zukunft leisten kann.
Christinnen können eine wichtige Rolle
spielen. Religion soll man nicht so
auffassen müssen, wie sie im Moment
dominant ausgeübt wird.

Kommt hier auch die Frage der
Menschenrechte ins Spiel? Es erstaunt mich,
dass du deine Theologie nur am Rand in
den Rahmen der Menschenrechte
einordnest. Nur so wird doch Theologie in¬

tellektuell und politisch auch anschlussfähig?

Ich beziehe mich im Kapitel über das

Imperium auf die Menschenrechte. Nur
muss man sehen, dass die Adressatinnen
des Buches vor allem theologische
Kreise sind, welche die «Software» zur
Unterstützung Israels entwickelt haben.
Man kann diese «Software» nicht von
aussen knacken. In der Theologie wurden

die göttlichen Rechte immer gegen
die Menschenrechte ausgespielt. Aber
im neuen Dokument der nahöstlichen
Christinnen sind die Menschenrechte
zentral. Wir zitieren explizit den ersten
Artikel der Menschenrechtserklärung:
«Alle Menschen sind frei und gleich an
Würde und Rechten geboren.»

Du beschreibst die Kontinuität der
Imperien in Palästina. Geschichtlich
betrachtet liegt es auf der Hand, dass das

jetzige Imperium zwar irgendwann
abgelöst, aber dann einfach durch ein
nächstes ersetzt werden wird. Ist da der
Glaube an etwas ganz Neues nicht geradezu

absurd?

Pragmatisch gesehen ja. Das Ganze
hat mit Geopolitik zu tun. Palästina ist
ein sehr kleines Land, nicht so wie Ägypten

mit neunzig Millionen Menschen.
Die meisten Palästinenserinnen leben
in der Diaspora. Auch die Schweiz geht
mit Israel/Palästina anders um als mit
Saudiarabien, Ägypten oder der Türkei.
Wir sind nur das Holy Land, nicht das

Oily Land. Die wirtschaftlichen Interessen

spielen hier keine grosse Rolle, uns
bleibt nur ein wenig Mitleid.

Ohne Gott ist Palästina nur eine
regionale Kampfarena. Niemand möchte
in einer solchen Arena leben. Nur der
Glaube ermöglicht den Menschen, in
diesem Land zu überleben, indem man
immer wieder kreative Ansätze der
Befreiung entwickelt. Es ist kein Zufall,
dass das Judentum, das Christentum
und zum Teil der Islam aus diesem Kontext

heraus wuchsen und soziale Werte
entwickelten, die meinem Verständnis

359



Mitri Raheb, 1962 in
Bethlehem geboren,
studierte evangelische

Theologie in Deutschland

und doktorierte
über die lutherische
Kirche in Palästina.
Seit 26 Jahren amtet
er als Pfarrer an der
lutherischen
Weihnachtskirche in
Bethlehem. Raheb ist Gründer

verschiedener

Bildungseinrichtungen,

Kultur- und
Begegnungszentren. Seine

Bücher sind Zeugnis
theologischer und
seelsorgerlicher Existenz
unter der Besatzung.

nach letzten Endes auch zu den
Menschenrechten geführt haben. Wenn man
in einer Kampfarena lebt, interessiert
einen, wie es zu Regeln kommt, mit
denen der Schwache nicht total mit Füssen

getreten wird. Das ist der Sinn von Glauben

in diesem Kontext.

www.mitriraheb.org

Dein Buch trägt den Untertitel
«einepalästinensische Theologie der Hoffnung».
Dann ist das mehr als Marketing?

Mit Sicherheit. Ich stelle die These
auf: Hoffnung ist ein Produkt Palästinas.

Angesichts der Imperien und der
andauernden Besatzung scheint es eigentlich

keine Hoffnung zu geben. Man ist
der Perspektivlosigkeit, Aussichtslosigkeit

und Hoffnungslosigkeit überlassen.
Aber aus dem Kontext der Unterdrü¬

ckung entstanden die schönsten
Hoffnungsvisionen. Dem Imperium zum
Trotz. Und die Botschaft des Friedens.
Allen Kriegen zum Trotz. Und die
Vorstellung einer gerechten Welt. Der

ganzen himmelschreienden Ungerechtigkeit

zum Trotz. Das ist der Beitrag
Palästinas zur Weltgeschichte. Wir müssen
dafür sorgen, dass diese Botschaft
weiterhin aus Palästina kommen kann.

Du schreibst im deinem Buch: «Meine

gegenwärtige Identität ist noch nicht das

Ende meiner Geschichte». Ich möchte
diese Aussage gerne sowohl auf das

Land, in dem du lebst, als auch, mit
Neugierde, auf deine Biografie beziehen.

Herzlichen Dankfür dieses Gespräch. •

Adventszauber - Adventszorn - Adventszauber

Adventszeit ist auch Budgetzeit. Auf
allen Ebenen, in allen Parlamenten wird
debattiert, gestritten. Natürlich will jede
und jeder sich in Szene setzen. Und da

Sparen heute das Synonym für politische
Gestaltungskraft zu sein scheint,

• wettert der Herr Gemeinderat nochmals

kräftig gegen den Sozialhilfewahnsinn:

Fr. 980.-pro Monat! Fr. 600.-müs¬
sen genügen! Sein Votum kam immerhin
im TeleZüri;

• begründet der Herr Nationalrat mit
Verve, warum die Schweiz jetzt wirklich
100 Millionen bei der Entwicklungshilfe
streichen muss. Sein Votum kam immerhin

verkürzt in die Tagesschau;
• und legt sich Frau Kantonsrätin -

ich verstehe, wir haben Wahlen - tüchtig
ins Zeug, man solle im Vormundschaftswesen

wieder zur Laienwillkür von einst
zurückkehren, eine professionelle Kinder-
und Erwachsenenschutzbehörde sei

einfach zu teuer.

Adventszauber - Adventszorn? Adventszauber?

Etwa so:

• Der Herr Gemeinderat realisiert,
dass erfür den Partyservice am 25.
Dezember so viel ausgeben wird, wie ein

Sozialhilfeempfänger pro Monatfür
Nahrungsmittel ausgeben kann.

• Der Herr Nationalrat denkt, dass die

Migration, die ihn immer mehr nervt,
vielleicht doch auch damit zu tun hat,
dass Menschen in ihren Herkunftsländern
einfach keine Zukunft haben.

• Und auch die Frau Kantonsrätin sieht

ein, dass ihre Freundin bald eine -
hoffentlich kompetente, professionelle -
Massnahme der Erwachsenenschutzbehörde

in Anspruch nehmen muss, weil sie an
Alzheimer erkrankt ist.

Adventszorn? Adventszauber!
Doch doch, wir werden auch dieses

Jahr Weihnachten feiern!
Monika Stocker

360


	Die Bibel im Kontext der Besatzung : Gespräch

