
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 108 (2014)

Heft: 10

Artikel: Ein neuer Paulus?

Autor: Ritter, Hans-Adam

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-514138

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-514138
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schlüsselwörter: Streit über die
Deutungshoheit

Die ersten Christinnen und so auch
Paulus verwendeten Wörter, die wir für
christlich halten und rein religiös
verstehen. Sie sind immer noch zentral, etwa

«Evangelium» oder «Glaube, «Herr»,
«Heiland». Sie wurden aber damals
nicht erfunden; sie kommen im Ersten
Testament vor und ebenso im Römischen

Reich, sie waren schon besetzt.
Glaube heisst auf Griechisch pistis,

lateinisch fides, und Ildes war die vom
römischen Bürger erwartete Einstellung

zum Kaiser, also Treue. Im Jahr 9 v.
Chr. gab ein Schreiben des Prokonsuls
in der Provinz (Klein-)Asien, Paullus
Fabius Maximus mit Namen, den An-
stoss, den Julianischen Kalender
einzuführen. Die griechischsprachigen Städte

der Provinz schlössen sich an und
erklärten zudem den Geburtstag des

Kaisers Augustus, den 23. September,
zum Neujahrstag. Ihr Beschluss wurde
in feierlichen lateinischen Sätzen samt
griechischer Übersetzung in Stein ge-
meisselt. Da steht zu lesen, der Geburtstag

des Gottes (d.i. des Kaisers) sei der
Anfang der Freudenbotschaften (auf
Griechisch: der Evangelien). Und vorher

heisst es, dass die Vorsehung ihnen
und ihren Nachkommen den Heiland
schenkte, der dem Krieg ein Ende setzte
und den Frieden ordnen wird.

Kleinasien war dem Kaiser aus mehreren

Gründen sehr ergeben: Die
Beendigung des Bürgerkriegs wirkte sich auf
das ganze Reich günstig aus. Das Ana-
tolische Hochland wurde befriedet, so
dass die Handelsrouten sicher wurden.
Wegelagerer und Lokalfürsten bekamen

keine Gelegenheit mehr, ihren Tribut

abzuholen. Ausserdem hatten hier
viele ehemalige Legionäre Sitz genommen

und Land bekommen.
Die besetzten Wörter, die Paulus

verwendet, erzeugen nun aber im neuen
Zusammenhang eine kritische Resonanz.

Wer sagt: Christos Kyrios, Christus

ist der Herr!, schliesst das Herr-

Hans-Adam Ritter

Ein neuer Paulus?

Paulus hat vielerorts eine schlechte Presse. Hans-Adam
Ritter, sechsundzwanzig Jahre lang Pfarrer an der
Pauluskirche in Basel, musste sich darum kümmern, oh

Paulus wirklich so schlimm sei. Er hatte Glück, denn seit
den siebziger Jahren begannen Niederländerinnen und
US-AmerikanerInnen, später auch Deutsche, danach zu

fragen, ob nicht alles doch ziemlich anders ausgesehen
hatte damals.

Ihre Suche bekam den Namen «New perspective on
Paul». Sie ist nicht zur Mehrheitsmeinung geworden.
Ihre Erkenntnisse kamen bisher über die theologischen
Fakultäten kaum hinaus. Aber sie sind spannend.

287



Sein anderer Herren aus. In den 1990er
Jahren bildete sich in den USA eine
Schule, die eine imperiumskritische Lektüre

des Neuen Testaments konzipierte.
Sie klopfte die Texte auf ihre versteckten
Botschaften ab. In den Gemeinden (der
Ekklesia Gottes, der Gemeinde oder
Versammlung Gottes oder Christi) galten

andere Massstäbe, wurde anders
gelebt als in der Mehrheitsgesellschaft.
Hier werden die Schwachen geehrt. Wir,
die Starken, sind verpflichtet, die Schwächen

der Schwachen zu tragen und nicht
uns selbst zu Gefallen zu leben (Paulus im
Römerbrief15,1). Darin steckt,
unausgesprochen, eine Absage an das römische
Patronatswesen. Die Gemeinde ist keine
Klientel eines einflussreichen Bürgers,
sondern eine Gemeinschaft von
Gleichen. Es gibt für Frauen nicht nur Heirat
und Familie (oder Prostitution), Frauen
können auch unverheiratet bleiben (1.

Kor. 7). Das ist eine Alternative zur re-
staurativen Augusteischen Familienpolitik.

Die Verfechterinnen der imperiumskritischen

Lektüre sahen sich als USA-

Bürgerinnen in Opposition zur Reagan-

undBush-Administration.Wahrend
heute unsere Medien leicht angewidert,
aber gern über die Betonköpfe im US-
amerikanischen Fundamentalismus
berichten, fanden diese kritischen
Protestantinnen und Katholikinnen hierzulande

kaum Erwähnung.

Juden und Griechen in Rom
(«Judenchristen» und «Heidenchristen»)
Die Achillesferse der imperiumskritischen

Lektüre liegt in der bekannten
Stelle Römer 13: Jedermann sei Untertan
der Obrigkeit. So übersetzt Luther. Die
neue Zürcher Bibel formuliert
nüchterner: Jedermann ordne sich den staatlichen

Behörden unter, die Macht über ihn
haben. Vermutlich beabsichtigt Paulus,
die Adressaten dazu anzuhalten, ihre
Steuern zu zahlen. Das ist etwas anderes,
als ihnen eine Untertanenmentalität
beizubringen. Er wusste, dass es in Judäa

und Galiläa mehrmals zu Steuerverweigerungen

gekommen war, die teilweise

sogar in Aufstände umschlugen. Unter
den Juden Roms war Unsicherheit
entstanden. Vor damals sieben Jahren hatte

ihnen ein kaiserliches Edikt den Aufenthalt

in der Hauptstadt verboten. Inzwischen

herrschte ein neuer Kaiser, Nero,
der sich zu Anfang judenfreundlich gab;

das Edikt galt nicht mehr. Aber unter
den Briefempfängern hatten sich

Spannungen aufgetan. Offenbar waren nach

dem erzwungenen Auszug vieler Juden

die «Heidenchristen», wie man sie später

nannte, in den Vordergrund getreten.

Paulus war klar, dass die Gemeinde

Einigkeit und Ruhe brauchte, damit die

staatlichen Stellen nicht wieder eingriffen.

Er verpflichtet, wie schon erwähnt,
die «Starken» in der Gemeinschaft zur

Rücksichtnahme auf die «Schwachen».

Die ersten Kapitel des Römerbriefs

enthalten eine rhetorisch aufgemachte

Abrechnung mit den Zeitläuften, die

Paulus später viele Sympathien gekostet

hat. Er tut dar, wie beide, Juden und

Nichtjuden, oder, wie er sagt, Griechen,

das Leben verfehlen; beide sind auf

Gottes Erbarmen angewiesen. Er entwickelt

- ex negativo - seine Auffassung

von der Rettung. Der Nebenzweck
besteht darin, die innergemeindliche
Konkurrenz zu überwinden. Dazu dient ihm

auch das grosse Gleichnis vom Ölbaum

(Römerbrief 11). Die Wurzel, die alles

trägt, ist Israel, die «Heidenchristen»

sind aufgepfropft. Die Lutherbibel
überschreibt das Gleichnis mit «Warnung

an die Heidenchristen vor Überheblichkeit».

Das Gleichnis bedeutet im
Zusammenhang mehr als nur dies, aber

dies eben auch: innergemeindliche
Verträglichkeit.

So war Paulus bestimmt kein Aufrührer.

Das spricht gegen eine Gesamtgeltung

der imperiumskritischen Lektüre.

Er vertrat aber auch keine
Obrigkeitsgläubigkeit, wie sie im protestantischen
Deutschland zeitweise im Schwange

war.

288



Der grosse Schmerz des Paulus liegt
darin, dass seine jüdischen Zeitgenossinnen

in ihrer Mehrheit den Messias
nicht angenommen haben. Aber, das

belegen gerade die Kapitel 9 bis 11 im
Römerbrief, er hat sich keineswegs vom
Judentum distanziert. Gerade dies hat
man lange behauptet und behauptet es

noch. Eine grosse Rolle spielte dabei der
Satz (Rom. 10, 4), wonach Christus das

Telos des Gesetzes sei. Luther übersetzt:
Christus ist das Ende des Gesetzes. Telos
heisst aber genau so gut Ziel. Dazu
bezeichnet es auf der Rennbahn den Pfosten,

wo die Läufer oder die Wagenlenker
wenden, den Umkehrpunkt. Die Torah
ist mit dem Messias nicht am Ende, sondern

am Ziel. Oder mit ihm ist eine Wende

eingetreten.
Diese Wende ist für die Völkerwelt

die Gelegenheit, Zutritt zu erlangen zum
Gott Israels. Paulus legt sich zurecht und
hofft, dies wecke Israels Eifersucht.
Wenn sich einmal die Völker in voller
Zahl (griechisch: Pleroma, Fülle)
eingefunden haben (Rom. 11, 25), wird dann
auch Israels Zahl voll werden (Pleroma,
Rom. 11, 12). Darum ist es nicht
angemessen, dass Israel die «Verwerfung»
zugedacht wird (in 11, 15), wie das die
Lutherübersetzung tut und die Wörterbücher

für das neutestamentliche
Griechisch immer noch stützen, obwohl das

griechische Wort einfach Verlust bedeutet

und aus der Sprache der Buchhaltung
stammt.

Die spätere christliche
Selbsteinschätzung, Israel abgelöst zu haben und
als Kirche das wahre Israel darzustellen,
hat das Verständnis der Paulustexte und
ihre Übersetzung gesteuert und den
christlichen Antisemitismus genährt.
Die Korrekturen erfolgen höchst langsam.

Das macht die «New Perspective on
Paul» umso dringlicher.

Sühne, Versöhnung: das Gewicht der
Tradition
Paulus verfasst Gelegenheitsschriften,
keine dogmatischen Rundschreiben. Er

nützt seine rhetorischen Künste und
lässt sich auf das jeweilige Gegenüber
ein. Unser Paulusverständnis ist
festgefahren, traditionsbeladen, Luther-be-
laden; bevor man verstanden hat, ist der
Leser, die Leserin schon gehalten, die
erwartete Bedeutung zu finden. Im
Römerbrief und im Galaterbrief kommen
beispielsweise die Leitwörter Gerechtigkeit,

Gerechtmachung («Rechtfertigung»)
und Glaube gehäuft vor. In den Korin-
therbriefen und im Philipperbrief dagegen

tauchen sie selten auf, obwohl deren
Umfang grösser ist. Im 2. Korintherbrief
erscheint zur Umschreibung von Gottes
Zuwendung einmalig das Wort Versöhnung

auf (2. Kor. 5, i8f.). Das deutsche
Wort ist abgeleitet von Sühne und weckt
entsprechende religiöse oder kultische
Vorstellungen. Im Griechischen hingegen

liegt dem Substantiv das simple Verb
ändern zu Grunde, eine handfeste Vokabel

ohne juristische oder religiöse
Prägung.

Vielen ist die Sühnetheologie, die
Geschichte vom Opfertod und die Rede

vom Blut Christi in Predigt, Liturgie und
Chorälen unzugänglich geworden, einigen

geradezu unerträglich. Die Wörter
wirken nach so langem Gebrauch wie in
Stein gemeisselt. Was mit Sühnetheologie

oder Opfertheorie gemeint ist, wurde
nachbiblisch ausgebaut und verfestigt,
das erschwert das Verständnis. Als ich
ein junger Pfarrer war, wurden die

Umsetzungsbemühungen von Jörg Zinkviel
verwendet. Er löste die fixierten Begriffe
in Umschreibungen und Nebensätze
auf, sein Neues Testament war deutlich
dicker als die andern! Kurz nach ihm
machte die Gute Nachricht im heutigen
Deutsch Furore, in ihrer Art ähnlich,
etwas milder und weniger originell als Jörg
Zink. Beide Übersetzungen sind mit
Grund kritisiert worden, aber das Anliegen

bleibt: die Wörter wieder zu verflüssigen.

Die für Luther zentrale Stelle steht im
Römerbrief, Kapitel 3, 23-26, sie ist ihm,
das «Heubtstückvnd der Mittelplatz die-

289



ser Epist. vnd der gantzen Schrifft» (in
der Bibelausgabe von 1545, der letzten
seiner Hand). Ich zitiere die Sätze 24 und
25a nach der neuen Zürcher Bibel:
Gerecht gemacht werden sie ohne Verdienst

aus seiner Gnade durch die Erlösung, die
in Christus Jesus ist. Ihn hat Gott dazu
bestellt, Sühne zu schaffen - die durch den
Glauben wirksam wird - durch die
Hingabe seines Lebens.

Das Wort Sühne kommt im Neuen
Testament zweimal vor (zweimal, mehr
nicht!) und lautet auf Griechisch hilas-
terion. In der Septuaginta, der griechischen

Übersetzung der Hebräischen Bi¬

bel aus Alexandria, entstanden ab 250 v.

Chr., bezeichnet das Wort die Deckplatte
der Bundeslade, vor die am

Versöhnungstag der Hohepriester trat. Die

Hauptstelle, mit der das Wort in Verbindung

zu bringen ist, findet man im Buch
Exodus 25, wo, nach den Zehn Geboten

(Exodus 20) und dem Bundesschluss auf
dem Berg Sinai (Exodus 24) vom 25.
Kapitel an die Ausstattung des heiligen
Zelts beschrieben wird - in Vorwegnahme

der Einrichtung des Tempels in
Jerusalem. Die Lade soll aus Akazienholz
gefertigt und mit Gold überzogen werden.
Sie dient der Aufbewahrung des «Zeug-

Rembrandt van Rijn:
Selbstporträt als

Apostel Paulus, um
1661, Rijksmuseum in
Amsterdam. Bild:
Wikipedia

290



nisses», nämlich der Gebotstafeln, die
den Bundesschluss bezeugen. Darauf
kommt eine Deckplatte aus Gold zu
liegen. An den Enden der Platte stehen
zwei sechsflügelige Himmelswesen. 25,

22: Dann will ich dir dort begegnen und
mit dir (Mose) reden von der Deckplatte
herab.

Wie nur kommen die Bedeutungen
Deckel und Sühne zusammen? Einmal
durch den Versöhnungstag, wenn der

Hohepriester vor die Lade tritt. Und im
Hebräischen wie im Deutschen entsprechen

sich die Assoziationen: «Deckel»
oder vornehmer «Deckplatte» kommt
von «decken», das heisst, am
Versöhnungstagwerden die Sünden «bedeckt»,
der Priester spricht das Volk von der
Last und Schuld des vergangenen Jahres
frei. Die vorhegenden Übersetzungen des

«Heubt-stückes» vernachlässigen diesen

Zusammenhang mit dem Versöhnungstag
und mit der Bibelstelle, die die

Einrichtung dafür zum ersten Mal
beschreibt. Mein Wörterbuch merkt dazu

an, die Bedeutung Sühne oder Sühnemittel

unseres Wortes lasse sich an
anderen Stellen kaum nachweisen. Darum
schlägt es vor, wie das eine Minderheit
heutiger Exegeten auch tut, das Wort mit
«Sühneort» wiederzugeben.

In dieser Version lautet der Hauptsatz
(Rom. 3, 25a): Gott hat ihn hingestellt als
Ort der Sühne. Christus übernimmt
nicht die Rolle des Opfertiers. Sondern
er wurde zum Ort der Versöhnung
bestellt, bei ihm treffen sich unser Glaube
und - so wörtlich: sein Blut. Die Zürcher
Bibel umschreibt Blut hier mit der Hingabe

seines Lebens. Aber nicht sein Tod
verschafft die Versöhnung, sondern sein
Leben, das den Karfreitag einbegreift.
Das Leben Jesu, sein Leben bis zum Tod,
wird zum Mittel, Gottes Vergebungsbereitschaft

auszudrücken.
Es ist bewegend zu erkennen, dass

Martin Luther selbst, der unsere Zweifel
an der Opfertheorie nicht kannte, den
Zusammenhang mit der Bundeslade
nnd dem Versöhnungstag sah und in

seiner Übersetzung auch nicht vom
Sühnemittel, sondern vom Ort des Geschehens

sprach. Er bildete dafür, nach
Auskunft des Grimmschen Wörterbuchs,
ein neues Wort! Hier der ursprüngliche
Wortlaut der Lutherbibel (1545): (ihn
hat) GOTTFURGESTELLETZUEINEM
GNADENSTUEL, gedruckt in
Grossbuchstaben, da es sich doch um «das

Heubtstück und der Mittelplatz dieser

Epist. vnd der gantzen Schrifft» handelt.

Berufung, nicht Bekehrung des Paulus
Paulus war ursprünglich angetreten,
fremde Einflüsse auf das Judentum
abzuwehren. Er spricht davon im 1. Kapitel
des Galaterbriefes. Ihr habtja gehört, wie
ich einst als Jude gelebt habe: Unerbittlich
verfolgte ich die Gemeinde Gottes und
suchte sie zu vernichten. Und in meiner
Treue zum Judentum war ich vielen

Altersgenossen in meinem Volk weit voraus,
habe ich mich doch mit ganz besonderem

Eiferfür die Überlieferungen meiner Väter

eingesetzt (1,13h im Wortlaut der Zürcher

Bibel). Im Griechischen steht in
beiden Sätzen im Judaismus; das Wort
kommt sonst im Neuen Testament nicht
vor. Vielleicht wäre es besser, den Begriff
unübersetzt zu lassen (ihr habt von
meinem Wandel im Judaismus gehört...
ich Hess im Judaismus viele Genossen hinter

mir...). Paulus könnte damit seine
damalige enge Auffassung vom Judentum
gemeint haben, während die jetzige
Übersetzung den Leser, die Leserin denken

lässt, Paulus lebe gar nicht mehr als

Jude, nachdem er seine Berufung durch
Christus erlebt hat. Er ist aber keineswegs

vom Judentum zum Christentum
übergetreten. Ebenso wenig hat er - eine
andere populäre Vorstellung - eine neue

Religion gegründet. Er blieb nach wie

vor Jude und sah jetzt in Christus Jesus

die jüdischen Welthoffnungen verwirklicht.

Er wurde berufen, den Völkern
anzusagen, dass sie durch den Messias
Zutritt haben zum Gott Israels wie das

zuvor auserwählte Volk. Paulus findet
sich nicht als Mitglied einer neuen Reli-

291



gion wieder, sondern als Jude in einer
neuen Welt.

Darum lautet heute die Überschrift in
Apostelgeschichte 9, wo Lukas vielleicht
40 Jahre nach Paulus selbst von dem
Ereignis erzählt, nicht mehr wie früher Die
Bekehrung des Saulus, sondern die Berufung

des Saulus. Die Überschriften stammen

in allen Bibelausgaben von den
Herausgebern, die alten Handschriften
kennen keine Kapitelüberschriften.

Ich wünschte, alle Menschen wären
wie ich
Das Kapitel 7 über Ehe und Ehelosigkeit
im 1. Briefnach Korinth wurde schon
erwähnt. Die Tradition steuert das
Verständnis. Man nimmt an, Paulus sei
leibfeindlich. Denn das Christentum habe
sich als leibfeindlich erwiesen. Zweifellos

haben sich solche Züge entwickelt;
sie sind das Erbe der Spätantike, die über
die Stoa zum Neuplatonismus immer
weltflüchtiger wurde. Darum lautet der

Einleitungssatz in der alten Zürcher
Bibel: Was aber das betrifft, wovon ihr mir
geschrieben habt, so ist es für den
Menschen gut, kein Weib zu berühren. In der
Lutherbibel lesen wir: Es ist gut für den

Mann, keine Frau zu berühren. Die richtige

Übersetzung, die auch die einfachere
ist, lautet: Nun zu der Ansicht, die ihr in
eurem Brief vertretet, dass es für einen
Mann gut sei, keine Frau zu berühren. Die
älteren Übersetzungen suggerieren also,
Paulus sei von vorneherein der

Meinung, Enthaltsamkeit wäre für alle besser.

Es sind aber die Fragesteller, die diese

Annahme treffen. So lesen wir das

jetzt in der neuen Zürcher Bibel und
sinngemäss auch in der (katholischen)
Einheitsübersetzung und in der Bibel in
gerechter Sprache.

Die ersten Gemeinden waren für
gewisse Frauen attraktiv, weil sie sich hier
familienunabhängig bewegen konnten.
Der diakonische Dienst erschloss eine
ausserhäusliche Tätigkeit von Belang.

Dagegen förderte die augusteische Doktrin

die Verheiratung sehr junger Frauen

und die Wiederverheiratung der
Witwen. Diese waren oft auch noch jung,
weil sie in der Regel ältere Männer
geehelicht hatten. Diese Möglichkeit der

Ehelosigkeit will Paulus schützen.
Im gleichen Kapitel (V. 7) schreibt

Paulus nun: Ich wünschte freilich, alle

Menschen wären wie ich. Da er ehelos ist,

verstand man immer, er ziehe für alle die

Ehelosigkeit vor. Der Konjunktiv ich

wünschte freilich drückt womöglich eine

gewisse Geniertheit der Übersetzer aus.

Jedenfalls steht im Griechischen direkt

und deutlich: Ich will, dass alle Menschen

sind wie ich. Zur Sicherheit fügt die
Einheitsübersetzung hinzu: unverheiratet wie

ich. Allein, so steht das nicht da. Jeder hat

von Gott seine besondere Gabe, der eine

so, der andere anders. Die Ehelosigkeit ist

eine Gabe. Die Ehe ist eine andere Gabe.

So zu sein wie Paulus bedeutet, den
Konventionen nicht bedingungslos zu
folgen, also beispielsweise die jungen
Frauen nicht möglichst rasch zu verheiraten,

sondern die eigene Gabe aus Gott,

das Charisma zu erkennen und zu
realisieren. Ein jeder führe sein Leben so, wie

es der Herr ihm zugeteilt, wie Gott ihn

berufen hat (7, 17). Damit verliert die

Herkunft an Bedeutung, Jude oder

Nichtjude zu sein gilt gleich, Freier zu

sein oder Sklave zu sein, gilt gleich. 7,23:

Ihrseid teuer erkauft (gemeint ist: frei
gekauft, befreit), werdet nicht Sklaven von

Menschen! Jeder aber, liebe Brüder uni

Schwestern, bleibe am Ort seiner
Berufung bei Gott.

Offenbar haben Menschen aus
Korinth Paulus um Rat gefragt, daher die

langen und ins Einzelne gehenden
Ausführungen. Erst gegen Schluss gibt er

seiner Einstellung auch eine Begründung.

Die Fragen der persönlichen
Lebensgestaltung sind wichtig, aber nicht

erstrangig. Darum sollen künftig auch

die, die eine Frau haben, sie haben, als

hätten sie sie nicht, die weinen, sollen

weinen, als weinten sie nicht, die sich freuen,

sollen sichfreuen, alsfreuten sie sich nicht,

die etwas kaufen, sollen kaufen, als be-

292



hielten sie es nicht, und die sich die Dinge
dieser Welt zunutze machen, sollen sie

sich zunutze machen, als nutzten sie sie

nicht. Denn die Gestalt dieser Welt
vergeht. (7, 29-31)

Das ist nicht das, was Augustus und
seine Nachfolger hören wollten. Nachdem

die Grenzen des Imperiums
gesichert waren und Ruhe einkehrte, sollte
auch die innere Ordnung gefestigt sein
und bleiben. Vielleicht fiel deshalb der
berühmte römische Dichter Ovid in
Ungnade. Er hatte sich mit seiner Liebeslyrik

einen Namen gemacht. Dann
schrieb er sein Hauptwerk mit dem Titel
«Metamorphosen», das heisst Verwandlungen,

und Verwandlungen sind
Veränderungen. Plötzlich wurde er in die

Verbannung ans Schwarze Meer
geschickt. Er war vielleicht nicht mehr
tragbar, weil er den ständigen Wandel
feierte. Das Imperium wollte, dass alles

bleibe, wie es nun glücklich eingerichtet
war. Es wäre dem Dichter besser bekommen,

die bestehende Ordnung zu preisen!

Auch Paulus ist subversiv - aber
vorsichtig: Seine Leute in der Hauptstadt

sollen tun, was die Behörden wollen,

und die Steuern bezahlen (Römer
13). Die äusseren Umstände dürfen nur
eine beschränkte Wichtigkeit beanspruchen,

sie sind nicht alles.
Das Urchristentum entwickelt innerhalb

der römischen Städte ein Stück
Gegenwelt. Paulus und seine Gemeinden
suchen den schmalen Weg zwischen
Einpassung und eigenen Lebensformen.
Das setzt Eigenständigkeit voraus, Freiheit

und Distanznahme. Paulus findet
dafür die berühmte Formel «haben, als
hätte man nicht».

Diese Formel und die knappe
Begründung «die Gestalt dieser Welt
vergeht» klingen in unseren Ohren schwermütig.

Sie sind jedoch hoffnungsvoll
gemeint. Es gibt hier eine starke innere
Verbindung zu einer Stelle im Römerbrief:

Wir lesen in 12, 2 in der Fassung
der Lutherbibel: Stellt euch nicht dieser
Welt gleich, sondern ändert euch durch

Erneuerung eures Sinns, damit ihrprüfen
könnt, was Gottes Wille ist. Mit diesem
12. Kapitel beginnt, wie man sagen
könnte, der praktische Teil des Briefs.
Man nennt solche Schlussteile in Briefen
paränetisch; auf Deutsch spricht man
von Ermahnungen, nur klingt das altbacken

und läuft leicht aufs Moralisieren
hinaus. Es geht aber um Zuspruch, um
Ermutigung. Die Zürcher Bibel gibt diese

Stelle etwas überraschend wieder:
Fügt euch nicht ein ins Schema dieser
Welt, sondern verwandelt euch durch die

Erneuerung eures Sinns. Konsequenterweise

hätte sie dann unsere vorherige
Stelle mit dem gleichen Wort übersetzen
müssen, dann wäre die innere Verbindung,

die im Griechischen besteht, auch
in der Übersetzung sichtbar geworden.
Statt: die Gestalt dieser Welt vergeht,
hiesse es: das Schema dieser Welt vergeht.

Vollends hoffnungsvoll formuliert
Paulus die gleiche Erwartung, wenn er
schreibt: Es ist Zeit, aus dem Schlaf
aufzuwachen... Die Nacht ist vorgerückt,
bald wird es Tag. Lasst uns also ablegen
die Werke der Finsternis und anziehen die

Waffen des Lichts (Rom. 13, nf.). Oder:
Wennjemand in Christus ist, dann ist das

neue Schöpfung; das Alte ist vergangen,
siehe, Neues istgeworden. (2. Kor. 5,17) •

Hans-Adam Ritter,

1940, war über lange
Jahre Pfarrer an der
Pauluskirche in Basel.

Während den letzten
zehn Jahren seiner

Berufstätigkeit war er
gleichzeitig auch in der
kirchlichen
Erwachsenenbildung engagiert.
Er war lange Zeit
Mitglied der
Redaktionskommission der
Neuen Wege.

hansadam.ritter@
bluewin.ch

293


	Ein neuer Paulus?

