
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 108 (2014)

Heft: 10

Artikel: Institutionen für die Grosse Erzählung : Gespräch

Autor: Hui, Matthias / Bossart, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-514135

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-514135
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Die Mauer ist weg. Am 9. November
1989 war der zum Spuk verkommene
Marxismus - die letzte sich noch an die
Grosse Erzählung erinnernde Bewegung
- vorbei. Die Grossen Erzählungen wurden

entsorgt. Es kommt nichts mehr, kein
siebter Tag.» Soweit der niederländische
Theologe Tom Veerkamp. Ist es so: Ging
eine oder gar die Geschichte zu Ende?
Kam in den letzten 25 Jahren nichts mehr?

Aus diesen Worten spricht für mich
eine grosse Enttäuschung eines Mannes,
der sehr viel gehofft und mit dem, was
zu Ende ging, sehr viel verloren hat. Es

ist auch ein Ausrufen des Endes der
Geschichte. Ich bin mit der Grundsatzkritik
an Francis Fukuyamas «Ende der
Geschichte» intellektuell gross geworden.
Als ich 1991 im Studium war, stampften
alle kritischen Geister diesen Ansatz in
Grund und Boden. Wenn ich das Buch
jetzt nochmals lese, ist mir die Kritik
immer noch geläufig, sie hat ihre Gültigkeit
nicht verloren. Aber Fukuyama ist selber
einer der letzten, der noch an eine
«Grosse Erzählung» glaubt - an jene der
vom Kapitalismus getragenen demokratischen

Freiheit. Er bezieht in sein
Fortschrittsdenken die ganze Welt mit ein.
Wenn wir heute aufdie Welt schauen, ist
damit nichts mehr los: Der Kapitalismus
selber hat sich aufgrund der verschärften
ökologischen Krise, der Finanzkrise usw.,
von der «Grossen Erzählung», und damit
auch von einem von der Demokratie
getragenen Wohlstand für alle, gelöst. Es

beginnt jetzt wahrscheinlich das Zeitalter

eines zynischen Kapitalismus mit
einem zynischen Humanismus, der den
Segen, wenn es denn einer ist, nur noch
für wenige bringt. Wenn man über die
zukünftigen Verteilungskämpfe in einer
globalen Weltwirtschaft und einer globalen

Ökologiekrise spricht, geht es aufdieser

Seite ziemlich offen darum, nur noch
für sich selber, in einigen wenigen Zentren

der Welt, die Dinge abzusichern.

Siehst du auch nur Ende?
Es kann sein, dass es so ist. Aber es

Neue Wege-Gespräch von Matthias Hui
mit Rolf Bossart

Institutionen für die
Grosse Erzählung

Ein Gespräch über Sozialismus nach dem Fall der
Mauer, über eine linke Sicht auf Institutionen wie die

Kirchen, die Schule und die SP, über Glauben und
Unglauben und die neue Plattform «theoriekritik.ch»

273



Rolf Bossart ist Theologe,

Publizist und
Lehrerfür
Religionswissenschaft, Pädagogik

und Psychologie.
Er gehört zur Initiativgruppe

theoriekritik.ch
und war von 2008 bis

2012 Co-Redaktor der

Neuen Wege.

rossbart@gmx.ch

darf nicht sein. Wenn wir so etwas wie
eine humane Welt aufrecht erhalten wollen

- einen Kultur- und einen
Menschheitsbegriff, wie wir ihn haben dann
können wir nicht von einer «Grossen

Erzählung», von einer universellen
Perspektive für die ganze Welt lassen.

Du hast von dieser Enttäuschunggesprochen,

die uns alle ein Stück weit prägt.
Wie gehst du mit ihr um? Wie lässt man
sich nicht davon entmutigen, dass nicht
einmal mehr die grosse kapitalistische
Erzählung übrig geblieben ist?

Wer hofft, kann enttäuscht werden,
frei nach Ernst Bloch. Die meisten Leute
möchten Schmerzgefühle und
Enttäuschungen vermeiden und geben die

Hoffnung - oder in anderen Worten: die

Erzählung - auf. Das Gegenmittel ist
wahrscheinlich eine spirituelle, eine
mystische Übung, die man jeden Tag oder
immer mal wieder für sich machen

muss. Damit wir die intellektuelle
Redlichkeit von hoffenden Menschen nicht

verraten, müssen wir Enttäuschung
aushalten und uns nicht entmutigen lassen.

Johannes Brantschen, der Dogmatikpro-
fessor in Fribourg, bei dem ich studiert
habe, sprach in diesem Zusammenhang
von der Notwendigkeit der zweiten
Naivität: Rein in die Konflikte, als wäre es

das erste Mal - und als wären die Prügel,
die man dabei beziehen kann, die letzten.

Zurück zur «letzten Grossen Erzählung»,

von der eingangs die Rede war, zum
Marxismus, zum Sozialismus. Macht es - 25

Jahre nach dem Fall der Mauer - einen

Sinn, diese Begriffe noch zu verwenden?

Ich glaube, es macht immer Sinn. Wie

es auch immer Sinn macht, von
Liberalismus zu sprechen. Es gibt Dinge, die

man durch keine geschichtlichen Ereignisse

austreiben kann, weil sie zu den

Grundthemen der menschlichen Kultur

gehören. Natürlich muss man sich

überlegen: Was meine ich mit Sozialismus?

Wo in der Tradition kann ich andocken?

Wo möchten wir weiterfahren - und wo

nicht?

Was wären kostbare Traditionen, an die

es heute anzudocken gälte und die die

gegenwärtigen Verhältnisse kritisch
verstehen lassen?

Bevor jene, die noch an die «Grosse

Erzählung» des Sozialismus glauben,

eine umfassende kritische Analyse des

«real existierenden Sozialismus» und

auch des Stalinismus gemacht haben,

kann man das noch nicht wissen. Bisher

liegen vor allem die Analysen der Anderen

vor. Es gibt aber Leute wie zum
Beispiel Slavoj Zizek, Bini Adamczak, Katja

Diefenbach oder der kürzlich
verstorbene Eric Hobsbawm, die diese

Arbeit leisten und gleichzeitig die Idee des

Sozialismus noch nicht aufgegeben
haben. Aber wir brauchen auch noch mehr

zeitlichen Abstand.
Sozialismus ist für mich kollektives

Handeln, um die Würde des Einzelnen

zu stützen. Nichts anderes. Sozialismus

ist nie etwas Statisches. Die Sache ist

zeitabhängig: Was kann das jetzt sein,

heute? Wo ist die Würde des Einzelnen

bedroht und kann nur durch kollektives

Handeln erhalten werden? Von Sozialismus

im utopischen Sinn zu sprechen,

macht immer auch nur Sinn in Bezug

274



auf das, was die Linke jetzt macht und
fordert. Ich formuliere die Kritik, dass

die Linke heute zu wenig institutionell
denkt. Institutionalismus sichert kulturelle,

zivilisatorische Errungenschaften
ab. Er hat natürlich in der sozialistischen
Tradition einen ganz schlechten Ruf
gekriegt. Aber ohne ihn kommen wir nicht
weiter.

Um welche Institutionen geht es dir heute

in der Schweiz?

Man muss immer schauen, welche
Institutionen eine Idee zur Grundlage
haben, die ein Potenzial birgt, das weiter
führt, ungeachtet der jetzigen Zustände
der Institution. Und: Welche Institutionen

haben auch eine Geschichte der
Selbstkritik hinter sich? Es gibt zwar
auch andere, aber in diesem Kontext
würde ich zunächst einmal die Landeskirchen

nennen. Sie hätten im Moment
noch viel gesellschaftskritisches Potenzial.

Wobei dieses Potenzial heute vor
allem dazu gebraucht wird,
Verteidigungskämpfe zu führen und Dinge zu
erhalten. Dinge wie die Menschenwürde,

der Sonntag, das Ehrenamt oder einfach

sinnvolle Initiationsriten für die
Jugend.

Gibt es dieses Potenzial auch hei staatlichen

Institutionen?
Ja, hier auch. Im Moment gilt es etwa

das Völkerrecht gegen Angriffe zu
verteidigen. Dann ist für mich auch die
Schule, die Volksschule eine zentrale
Institution. Die Schule hat sich ja auch
immer wieder aus eigener Kraft selber
kritisiert und verbessert - von einer
prügelnden zu einer nicht mehr prügelnden
Institution etwa. Die Reformkräfte wachsen

aus ihr selber heraus. Deshalb darf
heute auch nichts unternommen werden,

was diese Institution schwächt.
Aber genau das droht mit den unzähligen

Reformen der letzten Jahrzehnte,
die die Schule viel Grundvertrauen
gekostet haben. Die Linke ist mit ihrem
Fortschrittscredo schnell für Reformen

zu haben. Meistens gut gemeint, wirken
sie sich oft kontraproduktiv aus, da sich
Reformpädagogik als tolle Erfüllungsgehilfin

des neoliberalen Bildungsumbaus

erweist.

Es geht im Moment also eher um die
Bewahrungderinstitutionen. Sinddies aber
nicht eher bürgerlich-liberale Institutionen

- wo ist das sozialistische Element?
Wenn sich die Linke zu diesen

Institutionen bekennt, im Moment, wo sie

von den Bürgerlichen bekämpft oder
zerstört werden durch Kapitalinteressen
oder neoliberale Verwaltungen undso-
weiter, kann man sie durchaus auch zu
eigenen Institutionen machen. Aber
klar, das ist im Moment kein revolutionärer

Ansatz.

Wer sind die Subjekte dieser sozialistischen

Kritik in unserer Gesellschaft?
Sind das bestimmte Gruppen, Parteien,
Netzwerke, Einzelpersonen?

Das müssen die Parteien sein, also
nochmals: Institutionen. Die Schnell-
lebigkeit von extrem kraftvollen
Bewegungen wie der Friedensbewegung oder
Occupy haben gezeigt, dass Bewegungen,

die sich nicht organisieren, auf lange

Sicht zu wenig Druck entwickeln
können. Ich glaube, dass in der Schweiz
letztlich vor allem die SP als Trägerin
dieser Kritik und Veränderungen in Frage

kommt.

Siehst du in der SP konkret Debatten
oder Entwicklungen in diese Richtung?

Es gibt Köpfe, die wieder vermehrt
konzeptionell denken. Es gibt zum
Beispiel das Bedürfnis, etwas von
Staatstheorie zu verstehen, die Politik theoretisch

zu fundieren und nicht nur im
Tagesgeschäft zu stecken oder von
Reform zu Reform zu taumeln. Es gibt keine

kritische Distanznahme von
gegenwärtigen Prozessen, ohne dass man über
Kenntnisse der theoretischen Überlegungen

verfügt, die die Linke bisher
anstellte.

275



Wie könnte einer theoretisch interessierten

Linken das Potenzial der Kirchen als

Bündnispartnerinfür ihre Kämpfe deutlich

gemacht werden?
Letztlich müsste das die kritische

Theologie leisten. Die Frage ist: Wo wird
sie gelehrt, wo gefördert? Sie ist in den
letzten Jahren ziemlich ausgedünnt worden.

Wir können es uns eigentlich nicht
leisten, nicht theologisch zu denken.

Eigentlich kann sich das auch kein Linker,
keine Linke leisten.

Wie erklärst du das einer Person, die im
Selbstverständnis lebt, sozialistisch
eingestellt zu sein und somit das Religiöse
überwunden zu haben?

Ich habe einen banalen Religions-
begriff: Wir sind alle, weil wir Menschen

sind, wünschende Wesen. Als
Wünschende, Bedürftige sind wir immer
gezwungen, über das, was ist, hinaus zu

gehen. Bei jedem Menschen gibt es den

transzendenten Bereich. In jedem
Menschen, in jeder Gruppe gibt es Kräfte,
die nicht nur einem instrumentellen
Vernunftbegriff, wie ihn die Aufklärung
vor sich her trug, zugänglich sind. Man
muss immer wieder seinen eigenen
Glauben reflektieren. Und Glauben würde

ich als das definieren, was mein Handeln

wirklich dirigiert. Das muss reflektiert

sein. Ohne ein Wissen über die

theologischen Mucken dieser Geschichte

wird man immer wieder daneben

greifen.

Was soll nun der Mehrwert sein, wenn
die Kirchen wieder stärker zu Verbündeten

würden bei der Umsetzung einer

fortschrittlichen Politik?
Die Religion ist ja nach Paul Tillich

ein Versuch, Antwort zu geben auf das,

was uns unbedingt angeht, auf die

Grundwidersprüche in unserem Leben,

auf das Leiden, auf Angst. Das wird es

immer geben, solange wir Menschen

sind, die eine Sinngebung suchen und
brauchen. Bei religiösen Bewegungen
besteht aber immer eine Gefahr von zu

einfachen, zu radikalen Antworten. In

der Schweiz haben wir Landeskirchen,
die durch eine lange, lange, schwierige
und schuldbeladene Geschichte
hindurch gegangen sind. Sie haben dabei

auch eine lange Erfahrung von Reflexion

und Selbstkritik gemacht. Sie haben

die Aufklärung mitgemacht und
mitgetragen und haben in vielen ihrer

Schriften und Exponenten ein Niveau

erreicht, das sich nicht vor dem
Vergleich mit der fortschrittlichen Linken

scheuen muss.

Dann sind die Landeskirchen, wenn ich

dich richtig verstehe, nicht zuletzt als

religionskritische Instanzen notwendig?
Absolut. Sie haben ein Know-how

dafür, was Religionskritik ist, ohne
Religion aufzugeben. Das ist sozusagen das

Nonplusultra. Deshalb ist es ganz im
Interesse eines linken, aber auch insgesamt

eines staatsbürgerlichen Denkens,

dieses theologische Niveau zu halten.

Alles, was wir jenseits der Landeskirchen

kriegen, wird auf einem tieferen

Niveau sein. Allerdings werden ja die

Landeskirchen nicht nur von aussen
gefährdet, von innen heraus kommt
derzeit auch nicht mehr viel. Ich werbe
einfach dafür, dass man sieht, was verloren

zu gehen droht.

Religion wird an der Oberfläche
wichtiger, in den Debatten, in den Medien,

in der Auseinandersetzung mit globalen

Konflikten: Trägt diese Entwicklung zur

kreativen Auseinandersetzung mit dem

Religiösen in der Linken bei - oder
verstärkt das nur die Abwehr?

Es gibt beides. Ich hoffe, dass die

Zeiten der billigen Religionskritik nach

dem Schema: «Kaum zu glauben, dass es

so was im 21. Jahrhundert immer noch

gibt...», die Religion nur als Anachronismus

denken kann, vorbei sind. Ich hoffe,

dass man beginnt, Religionskritik auch

als eine Qualität innerhalb der

Religionen zu schätzen und, wo man sie

findet, zu stärken. Ein reflektierter Glaube

276



heisst also nicht nur: Ich glaube an
irgend etwas. Es bedeutet auch: Ich bin
fähig zu Kritik an anderem Glauben, ich
formuliere meinen Unglauben gegenüber

anderen Dingen. Sozialist sein heisst

ja ebenfalls: Ich weiss, warum ich die
Dinge, so wie sie sind, ablehne. Ich suche
nach Möglichkeiten, mich für gewisse
Forderungen mit anderen zusammenzu-
schliessen. Ohne dass ich daran glaube,
ohne einen gewissen Überschuss an
Energie, der über rein rationale Überlegungen,

warum ich etwas tue, hinausgeht,

werde ich keine Kraft entwickeln
und keine gemeinsamen energiegeladenen

Aktionen auf die Beine stellen können.

Wie kann sich ein solcher Glaube von
Genossen und Genossinnen materialisieren?

Indem man sich auf Traditionen
beruft. Es gibt ein grosses Repertoire an
uralten Befreiungstraditionen, in dem
jeder und jede etwas findet. Ob wir
theologisch aus der «Revolution der Thora-
republik» (Tom Veerkamp) leben, ob
wir uns an antifaschistischen
Widerstandskämpferinnen orientieren - wir
finden überall Anknüpfungspunkte für
einen befreienden Glauben.

Auch in der Kirche?
Ja. Wobei gerade die Kirchen den

Begriff der Gemeinschaft oft völlig irreführend

verwenden. Wenn ich von Institutionen

spreche, meine ich vor allem die
verrechtlichten Abläufe, die eine gewisse
Identifikation mit Zielen erlauben, ohne
sich gleichzeitig an «Gemeinschaften»
binden zu müssen, die uns ja immer
zurückführen aufHerkunftsgeschichten und
engführende Ritualisierungen. Unsere
Welt ist heute in Gefahr, die Menschen
wieder stärker in vor allem familiäre
Zwangsgemeinschaften zu drängen - vor
allem durch Armut. Sozialismus bedeutet

dagegen die Befreiung aus Ursprungsstrukturen,

aus Machtverhältnissen, die
man als Herkunftsfluch mitnimmt.

Und daher hat die libertäre Linke zu
recht immer aufdie Problematik von
Ritualisierungen in Organisationen
hingewiesen und solche durchwegs bekämpft.
Das Ritual hat seine Herkunft im
Opfergeschehen. Eine verschworene
Opfergemeinschaft inszeniert das Ritual, um alle,

die daran teilnehmen, zu Mittätern zu
machen. Im Blick auf den Stalinismus
waren es gerade solche Opferrituale, die
dieses Terrorregime so lange an der
Macht hielten. Nur zeigt uns aber ein
Blick auf die Menschheitsgeschichte,
dass Rituale genauso wie Religion nichts
sind, was man einfach loswerden kann.
Jede Institution - ungeachtet ihrer
Problematik - ist auf bewusst inszenierte
Wiederholungsakte zur Herstellung von
Kontinuität und Geschichte angewiesen.

Die schwierige Aufgabe lautet nun:
Wie an Ritualen festhalten, ohne zur
Opfergemeinschaft zu werden? Hier wäre

ein grosses Aufgabenfeld für die
kritische Theologie.

Du sprichst von der «Grossen Erzählung
des Sozialismus», von derjüdisch-christlichen

Erzählung. Du sprichst manchmal

von einer dritten, jener der
Psychoanalyse. Wo siedelst du diese an?

In meiner subjektiven Sicht sage ich,
dass aus der jüdisch-christlichen Tradition

heraus auch der Sozialismus,
mindestens sein utopischer Überschuss, zu
verstehen ist. Einen solchen Überschuss

gibt es eigentlich auch bei Freud. Die Ge-
sellschaftstheorie von Marx und die
Theorie des Menschlichen von Freud
gehören zusammen. Beide stehen in einer
Dialektik. Marx ist ein Befreier aus
Machtverhältnissen und zugleich auch
ein strenger Organisator der Partei. Das
Institutionelle ist ihm also sehr wichtig.
Freud sehe ich parallel dazu: Er gilt auch
als Befreier aus einer prüden Gesellschaft,

aus Zwängen. Zugleich wird bei
ihm der Mensch geprägt von starken

disziplinarischen Momenten, der
Selbstdisziplin usw. Ich glaube, diese Dialektik
der Freiheit ist bei beiden zu sehen. Sie

277



gründet wiederum im jüdisch-christlichen

Denken, im befreienden Gott
und der unbedingten Herrschaft des

Gesetzes. Hier sehe ich eine Linie.

Du grenzst dich also ab von der
anarchistischen Tradition. Ist das für dich
zentral?

Ja und nein. Ich habe Achtung vor
dem expliziten Anarchismus als

philosophische Disziplin. Ich wende mich
aber gegen den sogenannten impliziten
Anarchismus, wie er oft in der kritischen
Alltagsphilosophie zu finden ist. Ich
glaube, es geht nicht ohne die Herrschaft
des Gesetzes, ohne die Dialektik, von der
ich gesprochen habe. Tom Veerkamp
spricht von der «Disziplin der Freiheit».
Ich weiss, wer mit dem Stalinismus im
Rücken die Dinge analysiert, steht
natürlich immer in der Gefahr, dass man
von dieser Dialektik im Freiheitsbegriff
nichts mehr wissen will. Stalin droht
zwar immer, bei allem was man als Linker

tut. Und trotzdem muss man weitergehen,

klüger werden. Aber mit der
undialektischen Freiheitsidee des impliziten

Anarchismus kommen wir meiner
Meinung nach nicht weiter. Man kann
damit schöne Reden schwingen und ein

gutes Gewissen haben, aber sie ist nicht
redlich gegenüber der Geschichte.

Man kann auf diesem Weg die historischen

Errungenschaften nicht in Institutionen

bewahren?
Ja, man muss dann dauernd das Kind,

also die Institution, mit dem Bade
ausschütten. Jede Organisation hat
beispielsweise permanent den Hang, in
Dogmatismus zu verfallen. Ich kenne
den Impuls, die Dinge wegzuwischen
und zu sagen, wir brauchen diese
Institutionen nicht mehr, aber das sind letztlich

hilflose Positionen, die einen immer
wieder zurück auf Feld eins zwingen.

Was hat in deinem Leben den Ausschlag
gegeben, dich so stark der theoretischen
Kritik zuzuwenden?

Ich weiss es eigentlich nicht. Ich habe

viel gelesen. Bei einigen Büchern denkt

man: Na ja; und bei anderen: Das ist es!

Ich bin selber in einem letzten
katholischen Milieu aufgewachsen - in einer
anachronistischen Realität. Aus diesem

Impuls heraus kam ich zum Theologiestudium

in Fribourg. Es half mir sehr in

der Entwicklung der Kritik. Dann habe

ich weiter gesucht und ähnliche Traditionen

ausserhalb der Theologie gefunden.

Die Verbindung von Religion und

Sozialismus hat mich immer interessiert.

1989 war eine Art Initialjahr: die

Abstimmung über die GSoA-Initiative
und der Fall der Mauer. Ich war in Berlin
auf der Maturareise, zwei Wochen bevor

die Mauer aufgegangen ist. Ich interessierte

mich brennend für das, was vor
sich ging. Ich hatte dann aber einfach

das Gefühl, dass etwas nicht stimmt: Der

Unterton in der Befreiungs- und
Freiheitsrhetorik gefiel mir nicht. Diese Zeit

hat mich politisiert.

Nimmst du in der Linken eine
Theoriefeindlichkeit war? Ist sie ein Antrieb für
deine Arbeit?

Im Vorfeld zur Entwicklung unserer

neuen Plattform «theoriekritik.ch» haben

wir einen solchen Diskurs über
Theoriefeindlichkeit geführt. Ich würde heute

aber nicht von Feindlichkeit sprechen.

Oft ist linke Theorie einfach abwesend,

nicht relevant. Ähnlich ist es auch in der

Kirche, wo Theologie oft ohne Bedeutung

ist.

Wo liegen die Ursachen?

Die Erzählung auf einen Fluchtpunkt
hin, die Arbeit auf ein gemeinsames Ziel

hin - wie es die «Befreiung des Proletariats»,

die Einführung des Sozialismus

war - haben an Relevanz verloren. So

braucht man auch keine Theorie mehr,

die einen solchen Prozess stützen. Häufig

ist die fehlende Theorie auch einfach eine

Zeitfrage. Auf diesen Mangel möchten

wir auf «theoriekritik.ch» mit der
Theoriegalerie hinweisen. Politisch, publizis-

278



tisch oder wissenschaftlich engagierte
Menschen verknüpfen dort in einem
Kurztext ein Buch, das sie in ihrem
philosophischen und politischen Denken
und Handeln geprägt hat, mit der eigenen

politischen Biografie. Wir möchten
damit zeigen, dass Theorie uns doch
begleitet und anleitet, und es in der Biografie

der meisten diese theoretischen
Momente gab. Das ist mir ein Anliegen.

Wie kommt ihr mit dieser Internetplattform

an die Leute? Wie möchtet ihr die
Leute dazu gewinnen, auf Theorie
einzusteigen?

Die Relevanz von theoretischen
Überlegungen für die linke politische Arbeit
hervorzuheben, ist das eigentliche Ziel
der Plattform. Mein Hauptinteresse, an
diesem Projekt, ist aber ein konservie¬

rendes. Ich möchte angesichts der
immer komplexer werdenden Probleme
nicht, dass die Linke immer dümmer
wird. Ich möchte, dass Dinge, die schon

gedacht worden sind und klug gedacht
worden sind, möglichst gut zugänglich
werden. Wer möchte, wird hoffentlich
bei uns fündig werden. Es geht auch um
das Zusammenstellen und Ordnen von
Ideen und Debatten. Wir möchten
einiges sammeln, bündeln, vorschlagen,
zeigen. Es steht der Glaube dahinter,
dass es wieder wichtiger werden könnte,
ein distanzierendes Bewusstsein davon
zu haben, was wir Tag für Tag tun. Und
wir möchten dazu beitragen, dass das

digitale Netz vor allem ein Träger von
Inhalten ist. Um das einigermassen richtig
tun zu können, sind wir natürlich auf
Mitarbeit und Spenden angewiesen. •

Siehe auch: Rolf
Bossart, Brot und
Wein, NW 1/13, S. 3off.

theoriekritik.ch
Neues Portal für Debattenkultur

Das Portal theoriekritik.ch geht im Oktober
2014online. Es ist ein Webforum, das zum Ziel
hat, auf Debatten und Publikationen im linken
Kontext hinzuweisen und deren politische
Relevanz zu vermitteln.

In der Linken ist bisweilen eineTheoriefer-
ne oder Feindlichkeit wahrnehmbar. Schnell
kommt es zu einer Verabschiedung des
Nützlichkeitsanspruchs von Theorie und Kritik.
Aber die anscheinend zweckfreie und reine
Vertiefung in die Sache ist oft erkauft mit
einem starken Hang zur Partikularität und
Nischenbildung, vor allem im Rahmen des

universitären, fachspezifischen Expertentums
oder in politisch-aktivistischen Kreisen.

Das Projekt theoriekritik.ch erachtet
theoretische Bearbeitungen der Wirklichkeit als

wichtig für die Herstellung eines kollektiven
kritischen Bewusstseins. In derMediengesell-
schaft besteht die Tendenz, dass vieles
unbearbeitet und zusammenhangslos nebeneinander

stehen bleibt und kaum kritisch rezipiert
wird. Eine produktive Auseinandersetzung mit
den unterschiedlichen aktuellen theoretischen
Ansätzen und Alternativen ist für die politische
Linke aber von entscheidender Bedeutung.

Um diese Rezeptions- bzw. Vermittlungsprozesse

herstellen zu können, hat sich die

Portalredaktion folgende Aufgaben
vorgenommen:

• Zusammenhänge: theoriekritik.ch bietet
verschiedene Textsorten, die vergleichend
verschiedene Debatten und Begriffe in einen

Zusammenhang bringen. Dazu gehört auch

die Theoriegalerie mit autobiografisch-politi-
schen Texten zu Büchern, die das eigene Denken

und Handeln prägten.
• Theoriegeschichte, Aktualisierung,
Intervention: theoriekritik.ch macht es sich zur
Aufgabe, differenzierte linke Diskurse
weiterzuentwickeln und zu aktualisieren.
• Universelle Perspektive: theoriekritik.ch
arbeitet gegen die Fokussierung aufden Dissens

inderLinken,derzuihrerZersplitterungführt.
Das Portal versteht sich als ein Webforum, das

in Sprache undTheorieTeii einer allgemeinen
Perspektive sozialer Gerechtigkeit und linker
Pluralitätskultur ist, zu der immer auch Selbstkritik

gehört.
• Interaktivität: Das Portal verfügt über
interaktive Funktionen, ermöglicht dadurch eine

schnellere Reaktion seitens der Leserinnen

und fördert die lebendige Debatte.

Projektteam: Die Redaktion besteht aus Rolf

Bossart und David Hunziker; zur Konzeptgruppe

gehören zusätzlich Tove Soiiand, Pierre

Franzen und Stefan Howald.
• Kontakt für Beiträge, Spenden usw.:
redaktion@theoriekritik.ch

279


	Institutionen für die Grosse Erzählung : Gespräch

