
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 108 (2014)

Heft: 7-8

Artikel: Katholisch Zürich : 50 Jahre staatliche Anerkennung der katholischen
Körperschaft - Anmerkungen zum Jubiläumsbuch

Autor: Spieler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-514122

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-514122
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Katholisch Zürich
50 Jahre staatliche Anerkennung der katholischen
Körperschaft - Anmerkungen zum Jubiläumsbuch

Zürichs Katholikinnen konnten im letzten Sommer das

Jubiläum ihrer <staatlichen Anerkennung> 1963 feiern.
Mit etwas Verspätung ist das Buch zu diesem Anlass
erschienen. Willy Spieler, ehemaliger Redaktor der Neuen

Wege, hat einiges von dieser Geschichte freilich anders in

Erinnerung. Vor allem die Auseinandersetzungen mit den

staatskirchlichen Organen in den 1970er Jahren würden

ausgeblendet, wenn nicht schönfärberisch verdrängt.

Der Weg in die «katholische Enge»
Das Buch «Katholiken im Kanton
Zürich, eingewandert, anerkannt, gefordert»

- hervorragend gestaltet, mit
eindrücklichem Bildmaterial ausgestattet
und gut lesbar - greift historisch weit
zurück bis in die Zeit der Helvetik. Dass

die Anfänge katholischer Kirchgemeinden

im protestantischen Kanton Zürich
der Französischen Revolution geschuldet

waren, wird für einmal nicht
unterschlagen, wie auch die liberalen
Katholikinnen des 19. Jahrhunderts eine weit

positivere Würdigung erfahren, als uns

die apologetische Geschichtsschreibung
des Milieukatholizismus noch bis vor
kur-zem weismachen wollte. Der liberale

Zürcher Pfarrer Robert Kälin wird
als «Glücksfall» bezeichnet, und aus

einem Nachruf im <Republikaner» wird
zitiert, Kälin habe «dem Katholizismus
in Zürich durch seine Freisinnigkeit
mehr genützt, als es fanatische
Beschränktheit hätte tun können» (S. 34f.).

Es gab damals auch einen «Verein

freisinniger Katholiken», der 1873 die

katholische Kirchgemeinde Zürich dazu

bewegte, das päpstliche Unfehlbarkeitsdogma

abzulehnen und die Geistlichen

zu verpflichten, es nicht zu verkünden.
Diese betrachteten sich darauf nicht

mehr als Seelsorger ihrer Kirchgemeinde,

die sich schon bald der altkatholischen

Bewegung anschloss. Dass mit

dem Konfessionswechsel der Gemeinde

auch die Augustinerkirche der
römischkatholisch verbliebenen Minderheit
verlorenging, wurde für «Katholisch
Zürich» zum «Trauma», das sich nie mehr

wiederholen durfte. Darum gehören die

kirchlichen Gebäude seither mit wenigen

Ausnahmen sogenannten
Pfarrkirchenstiftungen, die der Oberaufsicht
des Churer Bischofs unterliegen, der

auch ihre Mitglieder ernennt. An diesem

wenig demokratischen und nach der

öffentlich-rechtlichen Anerkennung erst

recht systemwidrigen Konstrukt scheint

niemand mehr Anstoss zu nehmen.
«Katholisch Zürich» begann sich

224



nach 1873 neu zu formieren, es wuchs
und stellte sich demonstrativ zur Schau.
So entstanden immer mehr Kirchen, die
vom Bischof mit allem klerikalen Pomp
eingeweiht wurden, begleitet von einem
Heer von Vereinsfahnen, Blasmusik und
der Schar der Gläubigen. Der 1877 zum
Pfarrer ernannte Karl Reichlin «dachte

sogar an eine Kathedrale mit Platz für
dreitausend Gläubige beim Bellevue in
Zürich» (S. 74). Das Erstarken des
römischen Katholizismus mit seiner
Verbands- und Subkultur bis in die erste
Hälfte des 20. Jahrhunderts erhält im
Buch eine unnostalgisch nüchterne
Darstellung. «Katholisch-Sein war eine
Lebensform, und wir stellten uns die
Lebensformen der Protestanten ganz
anders vor,was umso leichter war, als wir
mit ihnen nach Möglichkeit nicht
verkehrten», schreibt der aus einer
bekannten Zürcher Familie stammende
und in Deutschland lebende Soziologe
Franz-Xaver Kaufmann in einem
brillanten Essay. Der Autor erinnert sich
auch an «das Gefühl einer <Katholischen
Enge>», wie es die «Spätzeit des Pontifi-
kats Pius' XII.» noch geprägt habe (S.
95f-)-

Leider wird der katholische
«AntiSozialismus» jener Zeit nicht ebenso
kritisch reflektiert, obschon auch er mit
diesem «Nicht-verkehren-Wollen»
zusammenhing. Sonst hätten Zürichs
Katholikinnen und Katholiken in der
sozialistischen Arbeiterbewegung weit
mehr christliche Substanz entdecken
können, als das amtskirchlich verordnete

Feindbild in Sozialenzykliken und
Hirtenbriefen propagierte. Ganz unkritisch

vermeldet dieses Buch noch
immer: «Die Kirche musste sich für die
Interessen der Arbeiter einsetzen, um sie
nicht an die sozialistischen Organisationen

zu verlieren.» (S. 78) Oder: «Die
Erfolge und Anziehungskraft der
sozialdemokratischen Bewegung forderten
eine stärkere Einbindung der katholischen

Arbeiter.» (S. 81) So werden eigene

«Gewerkschaft und Partei» nicht als

Spaltung der Arbeiterklasse gesehen,
sondern noch im Nachhinein
legitimiert, als ob sie eine Notwendigkeit
gewesen wären, um den Abfall der
katholischen Arbeiterinnen vom Glauben zu
verhindern.

Auch «die öffentlich-rechtliche
Anerkennung der katholischen Kirche»
1963, so heisst es, könne die damalige
christlichsoziale Partei «als ihren Erfolg
betrachten» (S. 104). Als Zeitzeuge hatte
ich eher den Eindruck, dieser «Erfolg»
sei damals nicht wegen, sondern trotz
des politischen Katholizismus möglich
geworden. So meinte der damalige NZZ-
Redaktor und spätere Stadtrat Ernst
Bieri unter dem Titel «Ein Wort zum
Verhältnis <Freisinn-KK>» (NZZ 24.11.

i960), dass nichts so sehr den berechtigten

Anliegen des Zürcher Katholizismus

schade wie die Tatsache, dass diese
stets zu einer christlichsozialen
«Parteiangelegenheit» gemacht würden. Und
weiter: «Die grössten Schädlinge an der
Stellung der Kirche sind heute nämlich
jene konservativen und christlichsozialen

Publizisten, die von Toleranz und
Gerechtigkeit gegenüber dem Katholizismus

sprechen und den politischen
Gewinn ihrer Partei meinen.» Womit
Bieri für einmal Recht hatte. Die Zustimmung

der bürgerlichen Parteien und mit
Zweidrittelmehrheit auch der SP des

Kantons Zürich zum «Gesetz über das

katholische Kirchenwesen» hatte weit
mehr mit der Zeitenwende unter
Johannes XXIII. und der freien Konzilsluft
zu tun als mit den selbsternannten
Siegern der damaligen Abstimmung.

Staatskirchliche Schönfärbereien
Mit der Erzählung, wie dann die
staatskirchlichen Strukturen zu funktionieren

begannen, wie vor allem die
Zentralkommission als kantonale Exekutive nur
Gutes bewirkte, auch wenn ihr noch
kein Kirchenparlament gegenüberstand,
übersieht oder übergeht das Buch nun
allerdings die damals alles andere als

uneingeschränkte Zustimmung des Kir-

Alfred Borter, Urban
Fink, MaxStierlin,
Rene Zihlmann,
Katholiken im Kanton
Zürich, eingewandert,
anerkannt, gefordert.
Herausgegeben von
Synodalrat und
Generalvikar anlässlich
des Jubiläums, Zürich
2014.292 Seiten,
Fr. 37.90.

: MaxStierlin.ReneZiWmanrr.;

225



chenvolkes. Viele hatten den Eindruck,
die neuartigen Kirchenoberen, die am
Geldhahn sprudelnder Kirchensteuern
sassen, würden an den Zeichen der Zeit
vorbeiregieren und ihre Macht zu wenig
für die echten Bedürfnisse der Kirche
einsetzen. An die aufkommende Opposition,

die sich schliesslich in einer «Aktion
für Demokratie in der Kirche» organisierte,

verschwendet dieses Buch keine
müde Zeile, ob aus Unwissenheit,
Verdrängung oder bewusstem Totschweigen,

kann hier dahingestellt bleiben.
Ich bin natürlich auch Partei - und

bin es im Rückblick auf die damalige
«Aktion für Demokratie in der Kirche»
und die zeitlich vorangehenden
«Progressiven Katholiken» noch so gern. Von
ihnen führt schliesslich eine direkte
Linie zu den «Christen für den Sozialismus»,

die 1977 die Neuen Wege zusammen

mit der «Religiös-sozialen Vereinigung»

weiterführten und vor dem Ende
bewahrten.

Wir waren skeptisch gegenüber dem
«Beton-Exhibitionismus», jenem
Bauboom an Kirchen und Pfarreizentren,
den die Wende von 1963 ausgelöst hatte.
Einen heftigen Abstimmungskampf, bei
dem die «Progressiven Katholiken» nur
knapp unterlagen, gab es zum Beispiel
um ein Pfarreizentrum in Zürich-
Höngg, dem eine erst 30-jährige Kirche
weichen musste. Unser theologischer
Gewährsmann, Pfarrer Josef Bommer
von St. Martin, hielt es für «zutiefst
fragwürdig und unchristlich», ja für einen
«Skandal», «wenn wir in unseren staatlich

anerkannten Kirchgemeinden Geld
in Hülle und Fülle haben, unsinnig teure
Kirchen und Kirchgemeindehäuser bauen»,

während es «unseren Bruderkirchen

nah und fern an den primitivsten
Mitteln» fehle, «um sich überhaupt über
Wasser halten zu können». In Bommers
unveraltet revolutionärem Text «Ende
des Kirchenbaus?» heisst es, Gemeinden
brauchten wohl «eine Heimstatt», «ein
Haus für Menschen», die hier zu «Eucharistie

und Agape», zu Vorträgen und

Diskussionen zusammenkämen, aber

«keine Tempel, keine Gotteshäuser».
Kardinal Döpfner wird mit dem Wort
zitiert: «Wohnbau ist Dombau!»

Der damalige Dominikaner Antonin
Wagner hatte in den «Neuen Zürcher
Nachrichten» vom 19. Juni 1969 eine
teilweise Umwidmung der Kirchensteuer

zugunsten der Dritten Welt angeregt:
«Nach diesem Vorschlag wäre jedes
einkommenssteuerpflichtige Kirchenmitglied

berechtigt, einen bestimmten
Prozentsatz von seiner Steuerschuld
abzuziehen und für Aufgaben der
Entwicklungshilfe einzusetzen.» Daraus

wurde ein Programmpunkt der «Aktion
für Demokratie in der Kirche», als deren

Sprecher Antonin Wagner ebenfalls
auftrat.

Die Industrie als Vorbild
Das Fass zum Überlaufen brachte eine

beispiellose Polarisierung, die «von

oben», von der Zentralkommission,
ausging. Die «Schaffhauser AZ» titelte gar:

«Regiert der Waffenhandel in die Kirche

hinein?» (29.6.1972) Grund zur Sorge

gab die Wahl von Stephan Renz, einem

Direktor der Waffenschmiede Oerlikon-
Contraves, zum Präsidenten der
Zentralkommission. Renz mischte sich in

«immaterielle Fragen» ein, für die er

weder zuständig noch gewählt worden

war, und gab vor, damit die «Schweigenden

in der Kirche» (NZN 4.6.1971) zu

vertreten. Er war treibende Kraft hinter

einem «Strukturmodell für die
katholische Kirche im Kanton Zürich», das

sich für die Leitung der Kirche die

«Organisation des Industriebetriebes» zum

Vorbild nehmen wollte. Von diesem

«Kirchenbild» distanzierte sich selbst

der Bischof von Chur. Das «Strukturmodell»,

schrieb Johannes Vonderach,

lehne «sich zu stark an wirtschaftliche

Organisationsformen an», werte «die

staatskirchlichen Organe (Zentralkommission,

Kirchenpflegen) in einem

Masse auf, das vom Kirchenbild her in

keiner Weise hingenommen werden»

226



könne, es sehe die Kirche nicht «als Volk
Gottes» und lasse «keinen Raum für
etwas Typisches an der Kirche: das

geistgewirkte Charisma und die Prophetie».
Zuvor hatten weit über sechzig Geistliche

das «Strukturmodell» kritisiert.
«Wer in der Kirche Zürichs pastoral tätig
ist», hiess es in ihrer Eingabe, «merkt
immer mehr, wie die pastoralen Entscheidungen

von den finanziellen
überstimmt werden.»

Stephan Renz argumentierte scheinbar

unpolitisch, um seine rechtsbürgerlichen

Interessen durchzusetzen. Sein
«Strukturmodell» berief sich auf eine
Umfrage in der katholischen Bevölkerung,

um der Kirche das politische Mandat

zu bestreiten. Wenn die Mehrheit
keine politische Kirche wolle, so ergebe
sich daraus doch schlicht und einfach
«das Bild einer Kirche, die in einem
politisch und sozial geordneten Staat lebt».
Auf dieser Schiene agierte Renz auch im
gesamtschweizerischen Rahmen der
«Römisch-katholischen Zentralkonferenz»,

deren Präsident er ebenfalls war,
und lehnte es zum Beispiel ab, «Justitia
et Pax» aus Steuermitteln zu finanzieren;
denn die Bischöfe würden mit dieser
ihrer gesellschaftspolitischen Kommission

einer «Verpolitisierung der Kirche»
Vorschub leisten. Durch politische
Stellungnahmen der Kirche würden
Andersdenkende diskriminiert, gar «die
Gewissensfreiheit einzelner oder ganzer
Gruppen» verletzt, wie es in einem
Dokumentationspapier vom 16. Juni 1971
hiess. Als negatives Beispiel diente die
Parole von «Brot für Brüder» zur
Abstimmung über das Waffenausfuhrverbot...

Wenn die «Römisch-katholische
Zentralkonferenz» später doch noch
zurückkrebsen musste, so war das auf eine
wachsende Empörung in der kirchlichen

Öffentlichkeit und kaum auf eine
Zachäus-Konversion zurückzuführen.

Parteipolitik
Umgekehrt hielt das «Strukturmodell»
die CYP für so wichtig, dass es die Kir¬

chenpflegen gar noch mit dem «Organisieren

christlicher Parteien» beauftragen
wollte. Das wäre dann keine «Verpolitisierung

der Kirche» gewesen. Auch die
«Neuen Zürcher Nachrichten» wurden
mit Steuergeldern unterstützt, weil sie
ein CVP-Blatt und nicht, weil sie nebenher

auch noch katholisch waren. Gegen
die Subventionierung einer politisch
und theologisch offenen Zeitung hätten
wir nichts einzuwenden gehabt, aber
genau das durften die NZN nicht sein. Als
sie Ende der 1960er Jahre bis Mitte 1972
auf dem besten Weg dazu waren, wechselten

plötzlich 51 Prozent der Aktien der
«NZN-Verlags-AG» den Besitzer. Der
Deal war feingesponnen und komplizierter,

als ich ihn hier erörtern könnte.
Jedenfalls sass im Vorstand der neuen
Verlags-AG wiederum Stephan Renz.
Die fortschrittlichen Redaktoren wurden

ausgebootet und durch parteikonforme

Leute ersetzt. Als ein Jahr später
auch noch Heinz Löhrer aus der Redaktion

der Zeitungsbeilage «Christ und
Kultur» verdrängt wurde, hielt er mit
deutlichen Worten über die «schon wieder

übermächtigen reaktionären Kräfte»
(NZN 29.12.1973) nicht zurück. Von solch

skandalösen «Säuberungsaktionen»
ist in diesem Buch nicht einmal
andeutungsweise die Rede.

Der Zorn aller halbwegs fortschrittlichen

katholisch Gläubigen im Kanton
Zürich richtete sich damals nicht gegen
«Chur», sondern gegen die Zentralkommission.

Doch was darf Stephan Renz
im vorliegenden Buch zu seiner Tätigkeit

von 1968 bis 1975 unhinterfragt
verlauten lassen? Ich lese und reibe mir die
Augen: «Es war wie ein Spriessen im
Frühling. Nicht nur Gebäude entstanden,

es gab ja auch das Zweite Vatikanische

Konzil, das mit dazu führte, dass

auch bei uns ein geistiger Aufschwung
stattfand. Man hatte das Gefühl: Jetzt
öffnet sich die Kirche, es weht ein neuer
Geist.» (S. 163) Das Problem dieses

Buchs ist nicht, dass Renz sich heute
der Avantgarde jenes «geistigen Auf-

227



Schwungs» zurechnet, sondern dass die
andere Seite, die durch den
«Aufschwung» ä la Renz unter die Räder
geriet, keine Stimme erhält.

Ein «vergessener» Wahlkampf
1971 ist die «Aktion für Demokratie in
der Kirche» mit einer Sechserliste zur
Wahl um die fünfzehnköpfige
Zentralkommission angetreten. Das galt schon
beinahe als Sakrileg, waren doch die

Mitglieder der Zentralkommission in
den beiden vorhergehenden Wahlen auf
einer «Einheitsliste» durchgewinkt worden,

um angeblich einem «freiwilligen
Proporz» zwischen Stadt und Land, Klerus

und Laien Rechnung zu tragen.
Doch die «Aktion» sprengte die
Scheinharmonie, verlangte Auswahlkriterien,
die sich nach dem innerkirchlichen
Meinungspluralismus und nach den Charismen

des Volkes Gottes richteten. Auf der
Liste mit dabei war auch Manfred Züfle,
mein späterer Freund und Mitarbeiter
bei den Neuen Wegen, während ich mich
auf die publizistische Unterstützung im
«Volksrecht» und im «Tages-Anzeiger»
beschränkte. Wie sich im Wahlkampf
zeigte, hatte die «Aktion» die Sympathien

der Presse bis zu Hanno Helbling
in der NZZ auf ihrer Seite. Bei den Wahlen

erreichten unsere Kandidatinnen
und Kandidaten im Schnitt über dreissig
Prozent der Stimmen. Bei einer
Proporzwahl hätten wir locker fünfSitze
geholt, wegen der Majorzwahl blieb es

beim «Achtungserfolg».
Präsident der für die «Einheitsliste»

verantwortlichen Wahlkommission war
der Jurist Andreas Henrici, der sich im
vorliegenden Buch in einem Interview
zu seiner Funktion äussert. Was er sagt,
ist nicht falsch, aber nur die halbe Wahrheit.

Er sagt, 1963 sei das «Ziel» seiner
Wahlkommission gewesen, «eine
möglichst ausgewogene Liste zusammenzustellen».

Man habe in jenen Zeiten des

«Milieukatholizismus» die Kandidaten
«unter den Treusten der Treuen
ausgewählt». «Und dann mussten wir beten,

dass niemand auf die Idee kam, eine
andere Liste einzurichten.» Dass sein Gebet

acht Jahre später, 1971, nicht erhört wurde,

bleibt ungesagt. Sonst müsste er ja

wohl auch hinzufügen, er habe gegen die

Leute von der «Aktion für Demokratie»

angeschrieben, sie seien nichts weiter als

«frustrierte Aussenseiter». Ich lese auf
einer vergilbten Seite der NZN (1.6.1971)

Dinge, die auf dem Glanzpapier dieses

Erinnerungsbuchs wohl etwas gar peinlich

daherkämen. So hatte die Wahlkommission

laut Henrici «bloss ein Amt und

keine Meinung», und auf der «Einheitsliste»

figurierten «ganz einfach Leute, die

still und bescheiden im Sinne des

Gemeinwohls ihre Pflicht tun». Dem liess er

seine Spitze gegen die «Aktion für
Demokratie in der Kirche» folgen: «Aber es

gibt offenbar auch in der Kirche Gruppen,

die unglücklich wären, wenn sie sich

nicht frustriert vorkommen könnten,
und die daher sorgfältig darauf achten,

immer Aussenseiter zu bleiben.»
«Erst später fand man», so Henrici

weiter, «es wäre gut, mehr Leute an den

Entscheidungen zu beteiligen, und die

Synode wurde erfunden.» Warum wird

hier und anderswo nicht gesagt, dass die

Einführung einer Synode zum ersten

Mal im Wahlprogramm der «Aktion für

Demokratie in der Kirche» gefordert
oder eben «erfunden» wurde? Es

dauerte dann noch elf Jahre, bis die Synode

1982 endlich kam und im darauf
folgenden Jahr zu arbeiten anfing. Als

Katalysator dieser Entwicklung und
insbesondere der Entflechtung des ganzen

Kirchenwesens vom Staat erwies sich

jedoch die von der Freidenkervereinigung
«Autonome Humanisten» lancierte

«Kantonalzürcherische Volksinitiative

für eine Trennung von Staat und
Kirche», die 1977 mit einer Dreiviertelmehrheit

abgelehnt wurde. Empört über die

Verstocktheit der Kirchen sowie der

«christlich» bis «freisinnig» firmierenden

Parteien im Umgang mit
Gegenvorschlägen der SP - die heute weitgehend

verwirklicht sind -, habe ich in der

228



Schlussphase die damalige Trennungs-
initiative als das «kleinere Übel» unterstützt.

Aber das wäre eine nochmals
andere Geschichte.

Hin zu einem offenen Katholizismus
fa, es brauchte einige Anstrengung, um
den Wandel vom Milieukatholizismus
zu einem offenen, dialogfähigen
Katholizismus herbeizuführen. Die wichtigste
Institution auf diesem Weg war die 1965

gegründete «Paulus-Akademie Zürich».
Wenn die Akzeptanz der
öffentlichrechtlichen Anerkennung der Kirchen
gerade in linken Kreisen immer grösser
wurde und bei der Abstimmung über die
rechtsbürgerliche Trennungsinitiative
1995 höher war als beim Elektorat von
Freisinn und SVP, so ist das vor allem
der «Paulus-Akademie» auf katholischer

und dem Tagungszentrum «Bol-
dern» auf reformierter Seite zu verdanken.

Dass die «Paulus-Akademie»
massgeblich durch Max Keller, ihren Direktor,
während ganzen dreissig Jahren von 1975
bis 2004, geprägt wurde, wäre eine
besondere Würdigung wert gewesen. Warum

sie ausgeblieben ist, bleibt für mich
mehr als erklärungsbedürftig.

Der einzige Konflikt, der in diesem
Buch breiten Raum einnimmt, ist der
Widerstand der staatskirchlichen Organe
gegen Wolfgang Haas, der nicht nur
einen falschen Doktortitel, sondern auch
einen falschen Bischofstitel führte.
Johannes Vonderach hatte den Herrn Haas
bekanntlich unter Umgehung der
Mitbestimmungsrechte des Domkapitels zu
seinem Koadjutor mit Nachfolgerecht
ernannt. Das Kirchenvolk hätte die
Rechtmässigkeit dieses «Bischofs» nicht
anerkennen müssen und war dazu angesichts

seiner Amtsführung, beginnend
mit der willkürlichen Absetzung des
allseits geschätzten Zürcher Generalvikars
Gebhard Matt, auch immer weniger
bereit. Das Buch zeigt, wie die staatskirchlichen

Organe in diesem Fall eine
unerwartet gute und erfolgreiche Rolle
spielten.

Überhaupt gibt es an der seitherigen
Geschichte der «Römisch-katholischen
Körperschaft» wenig auszusetzen. Ich
erinnere mich deshalb besonders gern
an die Gratulationsworte von Rene Zihl-
mann, dem Präsidenten der
Zentralkommission 1994 bis 2007, am Jubiläum
«100 Jahre Neue Wege» im Zürcher
Stadthaus. Nach dem Ende des
Milieukatholizismus sind es in diesem Buch
auch nicht mehr CVP-Politiker, die als

Förderer der Kirche(n) zu Wort kommen,

sondern SP-Politiker wie Markus
Notter als ehemaliger Regierungsrat und
Architekt des neuen Kirchengesetzes
oder alt Stadtpräsident Josef Estermann,
dem «vor allem der engagierte, aufmüpfige

Teil der Kirche gefällt» (S. 181). Sie

und die grüne ehemalige Stadträtin und
Sozialvorsteherin Monika Stocker, die
auf ihre heutige Arbeit beim «Christlichen

Friedensdienst» und bei den Neuen
Wegen hinweist, würdigen das soziale

Engagement der staatlich anerkannten
Kirchen. Weihbischof Henrici, der
ehemalige Generalvikar, bestätigt diese
Sicht und nennt «die staatskirchenrecht -

lichen Organe» in seiner hier
wiedergegebenen Jubiläums-Predigt gar den
«diakonischen Arm der Kirche» (S. 249).
Sein Wort in Gottes Ohr!

Zeiten, die sich ändern, bringen Un-
gleichzeitigkeiten mit sich, wie sie sich in
diesem Buch niederschlagen. Wohl die
meisten Beiträge dürften auch kritische,
noch an Kirche interessierte Leserinnen
und Leser ansprechen. Wenn ich mehr
Platz für die Auseinandersetzung mit
zuviel Selbstlob über einen alles andere als

unproblematischen Zeitabschnitt
verwende, so um der Gerechtigkeit willen,
die ich vor allem meinen damaligen
Mitstreitern und Mitstreiterinnen für einen
offenen und demokratischen Katholizismus

schulde. Sie gehören zu unserer
Erinnerungskultur. •

Willy Spieler war
während mehr als

dreissig Jahren
Redaktor der Neuen

Wege.

spieler@goldnet. ch

229


	Katholisch Zürich : 50 Jahre staatliche Anerkennung der katholischen Körperschaft - Anmerkungen zum Jubiläumsbuch

