
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 108 (2014)

Heft: 7-8

Artikel: Vom anbrechenden Zeitalter der Gewaltfreiheit : Überlegungen zum
Pazifismus in den letzten hundert Jahren und zum heutigen Diskurs um
gerechten Frieden und Versöhnung

Autor: Gerber, Hans Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-514120

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-514120
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Das soziale Leben ist gegenwärtig auch
das Reich der Gewalt.»

«Es werden einzelne, werden Gemeinschaften,

werden ganze Völker in der Liebe

und im Glauben der Liebe durch die
Schranken dieser alten Welt brechen müssen.»

Leonhard Ragaz, 1922

Wir müssen uns vor Augen halten, dass

die Zeit der Jahrhundertwende bis zum
Ersten Weltkrieg eine Zeit des fröhlichen

Idealismus war. Nicht nur
anarchistisches, pazifistisches und sozialistisches

Denken und Handeln standen in
der Blüte, auch Ökologie und ein weniger

auf Leistung und Arbeit gedrilltes
Menschenbild waren Teil der Bewegung.
1930 prognostizierte J.M. Keynes die
15-Stunden-Woche ums Jahr 2000. Was
daraus geworden ist, steht uns tagtäglich
vor Augen: Diejenigen, die Arbeit haben,
rackern sich bis zum bitteren Ende oder
zum frühzeitigen Ausstieg oder Kollaps
ab, und die andern, eine stetig wachsende

Menge, sind arbeitslos. Militärische
Rüstung wird betrieben mit dem Argument,

die brauche es zum Schutz des

Wohlstands, und es sei doch gut für die
Wirtschaft, also für die Arbeitsplätze.

Es hat sich seit 1914 in fast allen
Lebensbereichen Erfreuliches bewegt: von
den Menschenrechten und dem
Frauenstimmrecht über das Völkerrecht bis zu
Gesamtarbeitsverträgen und warmen
Kleidern, von der Demokratisierung der
Kommunikation bis zu relativ guter
medizinischer Versorgung. Andererseits ist
da die Atombombe, die wachsende Kluft
zwischen Arm und Reich, ganze
Bevölkerungsgruppen, die nie etwas anderes
gelernt haben als Krieg, die Proliferation
von Waffen. Ganz offensichtlich sind der
Militarismus und das grosse Geschäft
mit den Waffen geblieben und haben
sich im Zuge der wirtschaftlichen
Globalisierung und der Verknüpfung mit
der Finanzwelt noch verfestigt.
Nationalstaaten wie bewaffnete Organisationen

benutzen sie nach wie vor zur Aus¬

Hans Ulrich Gerber

Vom anbrechenden
Zeitalter der Gewaltfreiheit
Überlegungen zum Pazifismus in den letzten hundert
Jahren und zum heutigen Diskurs um gerechten Frieden
und Versöhnung

Wider den Anschein wird das 21. Jahrhundert zum Tor in
das Zeitalter der Gewaltfreiheit. An der Jahresversammlung

der Neuen Wege und der Religiös-Sozialistischen

Vereinigung vom 14. Juni 2014 lieferte Hansuli Gerber

mit dem hier veröffentlichten Referat viel Gesprächsstoff.
Die Versammlungfand in Konstanz statt, wo die

hundertjährigen Wurzeln des Internationalen Versöhnungsbundes

Ifor liegen, dessen Schweizer Zweig Hansuli
Gerber heute koordiniert.

Gerber entstammt dem Täufertum und versteht sich

«als Christ, Pazifist, Sozialist und Anarchist, in dieser

Reihenfolge ungefähr. Jedoch,» so sagt er von sich, «bin
ich in alldem nur in Ansätzen konsequent.» Die Ansätze

allerdings haben es in sich.

207



breitung beziehungsweise Erhaltung der
Privilegien von Macht und Einfluss.

Revolutionäre Dreieinigkeit
Unser Grund bilden drei historische

Bewegungen: Religiöser Sozialismus,
Antimilitarismus/Pazifismus, aber auch
Anarchismus. Mein Interesse gilt der
pertinence, der Relevanz und Dringlichkeit

eines Zusammenspiels der drei
Denkrichtungen und Bewegungen. Dr.
med. Fritz Rutishauser zitiert in seinem

1933 erschienenen Büchlein «Krieg und
Frieden» aus Goethes Faust: «Krieg,
Handel und Piraterie, dreieinig sind sie,

nicht zu trennen». Dem müssen wir heute

wie vor hundert Jahren gewissermas-
sen die Dreieinigkeit von Sozialismus,
Pazifismus und Anarchismus gegenüber
stellen, egal, wo sie voneinander abweichen

und wie ihre Deutung sich mittlerweile

verändert hat. Es geht um nichts
weniger als um eine andere, eine gerechtere

Gesellschaftsordnung, tendenziell
frei von Gewalt und Herrschaft. Meine
Absicht ist es, uns allen die von der
herrschenden Kultur praktisch unbemerkte
Entfaltung der Gewaltfreiheit rund im
die Welt und ihre absolut erstrangige
Bedeutung für die Zukunft vor Augen zu
führen. Ich kann nicht anders, als diese

Entfaltung als Werk des ewigen und guten

Geistes zu deuten.
Kaum jemand hat den inneren

Zusammenhang zwischen Gewalt, Kapitalismus

und Militarismus so scharf
beschrieben wie Leonhard Ragaz. Und das

vor hundert Jahren! So schreibt Ragaz in
seinem Aufsatz von 1917 «Unser
Sozialismus»: «Die kapitalistische Gesellschaft

ist vom Prinzip des Räubertums

getragen.» Heute braucht man nicht einmal

Sozialist zu sein, um das zu erkennen.

Tragischerweise spenden viele, die
diese Einsicht haben, dem rechtsextremen

Populismus Applaus, was wohl auf
einen Mangel an Vision auf sozialistischer

Seite zurück zu führen ist.
Leonard Ragaz hat schon damals, ge-

wissermassen in Vorwegnahme der heu¬

te offensichtlichen Zerbröckelung der
Institution Amtskirche, erkannt, dass

der Begriff des Reiches Gottes bestenfalls

im Schatten der Institution verkümmerte

- und schlimmstenfalls dort gar
kein Begriff war. Ich fürchte, dass es in
den Freikirchen, die gerne die
historischen Kirchen als Auslaufmodell
bezeichnen, nicht viel besser bestellt ist um
das Reich Gottes.

In einem Vortrag 1923 beim
Versöhnungsbund in Nyborg, Dänemark, sagte
Ragaz:« Wir sind ...als solche, die aufdas

Reich Gottes, diese Revolution der
Revolutionen, diese Ur- und Grundrevolution
warten, von vornherein Menschen, die

nicht an die bestehenden Ordnungen
gebunden sind, sondern neues Leben ersehnen,

die in diesen Ordnungen das Falsche,

Faule, Gottfeindliche erkennen und jas-
sen und dessen Zusammenbruch erhoffen;

wir sind die grössten, gründlichsten,
ja, ich sage es offen, auch gefährlichsten
Revolutionäre, die es gibt.»

Im Widerspruch zur geltenden
Ordnung
Angesichts der heutigen gesellschaftlichen

Grosswetterlage möchte ich diese

Dimension unter den Begriff der
Gewaltfreiheit stellen. Ich bin mit Stephane
Hessel und Jean-Marie Muller der

Überzeugung, dass wir Zeuginnen und Mit-
gestalterlnnen des anbrechenden Zeitalters

der Gewaltfreiheit sind. Ich weiss

sehr wohl, dass viele Fachleute und
Politikerinnen diese Sicht mitleidig
belächeln oder sich darüber ärgern. Es ist

allerdings damit zu rechnen, dass eine

konsequente Haltung der Gewaltfreiheit
den gewalttätigen Zorn von Hüterinnen

des Nationalstaates, der
Wachstumswirtschaft und des totalen Marktes
auf sich ziehen wird. In einem Flugblatt
von 1922 schreibt Ragaz: «Der Weg der

Liebe ist immer undje höher erführte
desto mehr ein Opferweg gewesen, und ein

wahrer Opferweg ist immer ein Passionsweg.

Auch der Weg in die neue Welt wird

ein solcher sein. Es wird zu seiner Seite

208



das Kreuz stehen. Es werden einzelne,
werden Gemeinschaften, werden ganze
Völker in der Liebe und im Glauben der
Liebe durch die Schranken dieser alten
Welt brechen müssen. Sie werden mit
geltenden Ansichten und Ordnungen in
Widerspruch geraten.»

Deshalb wird die aktive Gewaltfreiheit

in Zukunft nicht weniger als seit
Menschengedenken enorme Geisteskraft,

Mut und Zivilcourage erfordern.
Gewaltfreiheit ist, im Gegensatz zu
Gewalt, nichts für Feiglinge. Konsequente
Akteurinnen der Gewaltfreiheit quer
durch die Weltgeschichte sind nicht selten

Mordanschlägen zum Opfer gefallen.
Das ist kein Zufall, denn bezeichnenderweise

fühlen sich diejenigen, die am meisten

an Macht und Geld zu verlieren
haben,von der GewaltfreiheitaufsÄusserste
bedroht. Unter den Personen und
Bewegungen durch die Jahrhunderte finden
wir den jüdischen gewaltfreien Aufstand
gegen Pilatus, Jesus von Nazareth, die
frühen Christinnen, die Katharerlnnen
des frühen 13. Jahrhunderts und die
Täuferinnen des 16. Jahrhunderts, Rosa

Luxemburg, Jean Jaures, Mahatma Gandhi,

Martin Luther King, OlofPalme aber
auch John F. Kennedy und viele andere
bekannte und unbekannte Menschen,
die es gewagt haben, der unsinnigen Logik

der Gewalt die Stirn zu bieten und sie
mit andern als ihren eigenen Mitteln
herauszufordern. Sie haben den «Mythos
der erlösenden Gewalt» (Walter Wink)
blossgestellt. Genau das ist in der
militarisierten Gesellschaft eine Todsünde,
und die Henker kommen meist aus dem
eigenen Lager.

Dazu ein kleiner Exkurs: Jean Jaures
ist bekannt als Europa-Vater und Sozialist,

aber nicht als Pazifist. Er wurde aber
1914 ermordet, weil er Pazifist war. Sein
Mörder wurde freigesprochen und die
Gerichtskosten der Witwe von Jaures
aufgebürdet. Das ist keine Nebensächlichkeit,

denn abgesehen von der
himmelschreienden Ungerechtigkeit ist es
ein klarer Ausdruck des sich anbah¬

nenden und bis heute vorherrschenden
Antipazifismus der politischen und
militärischen Elite in Europa.

Barbarentum bleibt Barbarentum,
auch wenn es sich mittlerweile ein
menschliches Gesicht aufsetzt, wie Sla-

voj Zizek bemerkt. Genau das geschieht
in der Wirtschaft, im Gesundheits- und
Bildungswesen und in der Migrationspolitik.

Durch zunehmende Technokra-
tie wird das Barbarentum noch schlimmer,

weil unpersönlicher und unerreichbar.

Einige bedienen es per Fernbedienung

und Joystick, wie im Falle der
Drohnen, welche in Afghanistan und
anderswo eingesetzt werden.

Demgegenüber und angesichts der
unvorstellbaren Rüstungsausgaben weltweit

fordern immer mehr Menschen
Gewaltfreiheit, weil sie gemerkt haben,
dass Gewalt ultimativ ins Verderben
führt. Dazu gehört auch die sogenannte
strukturelle Gewalt. Der Begriff der
strukturellen Gewalt wurde von Johann
Galtung geprägt und bezieht sich
vorwiegend auf gewaltsame wirtschaftliche
oder systemische Auswirkungen. Die
Weltgesundheitsorganisation Who
benutzt in ihrer Typologie physische, sexuelle

und psychische Gewalt und Gewalt
in Form von Vorenthaltung oder
Vernachlässigung.

Gewalt verstehen
Gewaltprävention, Gewaltüberwindung,
Gewaltlosigkeit und Gewaltfreiheit werden

erst möglich, wenn wir Gewalt

angemessen verstehen. Das Gebet Jesu am
Kreuz weist auf tiefer liegende Bedeutung

hin als gemeinhin angenommen:
«Vater, vergib ihnen, denn sie wissen
nicht, was sie tun.» Die herkömmliche
Deutung lautet, dass die Täter ahnungslos

sind, wen sie umbringen, nämlich
Gottes Sohn. Aufgrund der von Rene

Girard entwickelten Analyse mime-
tischer Gewalt können wir jedoch der
Bitte Jesu entnehmen, dass jene, die Jesus

ans Kreuz bringen, nicht verstehen, was
geschieht. Sie ignorieren das grausame

Hans Ulrich Gerber
in Konstanz. Bild: Pia
Hollenstein

209



Spiel des Opferkults, der mimetischen
Gewalt und der Gewaltspirale. Sie

verstehen die Natur der Gewalt nicht und
sind, wie Jesus, ihre Opfer.

Das Phänomen der Gewalt, wenn
man es als solches bezeichnen will, wird
erst in der zweiten Hälfte des 20.
Jahrhunderts soziologisch untersucht. Vorher

hat man sich mit Gewalt höchstens
als Individualverhalten auseinandergesetzt.

Der vor hundert Jahren geborene
österreichische Aggressionsforscher Friedrich

Hacker war wohl der erste, der sich

systematisch mit Gewalt auf der kollektiven

Ebene auseinandersetzte. Von ihm
stammen die 1971 erschienenen 25 Thesen

zur Gewalt. Eine kleine Kostprobe:
• Es ist ausserordentlich schwierig, die
Gewalt zu demaskieren, denn sie trägt
tausend Masken, mit Vorliebe die der

Moral und Gerechtigkeit.
• Gewalt ist das Problem, als dessen

Lösung sie sich ausgibt.
• Gewalt ist auch, was als Gegengewalt
gerechtfertigt wird.
• Gewalt, als Delikt verboten, wird als

Sanktion geboten, umbenannt und
gerechtfertigt.

Friedrich Hacker hat auch klar gesehen,

dass kollektive Gewalt das grössere
Übel ist als individuelle und vielleicht
ihre grundsätzliche Ursache.

Gewaltfreiheit statt Sanftmut
Doch nun zur Gewaltfreiheit: Steven

Pinker hat in seinem Buch «Gewalt»
deutlich herausgearbeitet, dass und wie
Gewalt in der menschlichen Gesellschaft

drastisch abgenommen hat. Die
Einsicht widerspricht dem gängigen
Cliche. Subjektiv haben viele den
Eindruck, dass Gewalt zunimmt. Diese

Wahrnehmung ist Ausdruck dessen,
dass Gewalt zwar seltener als früher als

normal akzeptiert wird, andererseits
aber die Schwelle zur Gewaltanwendung
durch den gewöhnlichen Bürger, die
gewöhnliche Bürgerin weniger hoch ist.

Ein überaus vernachlässigter Faktor ist
die Proliferation von Waffen jeden Kali¬

bers. Es wird, wenn es um Frieden und

Gewaltprävention geht, viel zu viel auf
Konflikte hingewiesen und viel zu wenig
auf die Allgegenwart von Waffen, die

praktisch überall auf der Welt allzu
leicht zugänglich sind. So hörte ich vor
Jahren, dass es in gewissen Städten in
Afrika leichter ist, zu einer Handfeuerwaffe

zu kommen, als zu einem Laib
Brot.

Wir sind, trotz aller Unkenrufe und

trotz der unerhörten Proliferation von
Waffen, heute freier von Gewalt. Offenbar

neigt sich das Universum nicht nur
der Gerechtigkeit, sondern auch der
Gewaltfreiheit entgegen.

Den Begriff der Gewaltfreiheit gibt es

in der deutschen Sprache erst seit der

Mitte des 20. Jahrhunderts. Dass der

Begriff im theologischen Wörterbuch bis

ins 21. Jahrhundert hinein schlicht nicht
existiert, ist bis vor ganz kurzer Zeit
kaum jemandem aufgefallen. Jesu Wort
in Mt 11 vom Joch und von der Sanftmut
ist bezeichnend für den Umgang der

christlichen Tradition mit der
Gewaltfreiheit. Martin Luther hat das

griechische Wort prous, das auch in den

Seligpreisungen erscheint, mit «Sanftmut»

übersetzt, was vielleicht nicht falsch ist,

aber dennoch in einVerständnis übergeleitet

wurde, welches Herrschaft von
Männern über Frauen und von Mächtigen

über Unterworfene zementiert,
indem es Unterwürfigkeit und Duldung
von Unrecht fordert. Ulrich Wilckens

hat als erster das Wort «gewaltlos»
benutzt, was einen elementaren
Unterschied macht: Statt elende Unterwerfung

fordert der Text Gewaltfreiheit.

Und es gibt sie doch
Sozialismus gibt es kaum mehr auf der

Politbühne. Was sich in den Parteien
sozialistisch nennt, ist kaum von anderen

Parteien zu unterscheiden, jedenfalls
sobald die Wahlen gewonnen sind. Weder

der Pazifismus noch der Anarchismus
haben eine nennenswerte Vertretung in

der etablierten Politik. Ihre Exponen-

210



tlnnen werden von den Medien bestenfalls

als verträumt, idealistisch und
schlimmstenfalls als gemeingefährlich
dargestellt.

Die Friedensbewegung ist zerstreut,
wenn nicht zerstritten und wird von den
Medien systematisch heruntergespielt,
wohl auch, weil sie keine Marketingstrategie

aufzuweisen hat. Die Occupy-Be-
wegung hat von sich reden gemacht,
wird aber wegen einzelnen Steinwerfern
pauschal als randalierende Chaotenbewegung

abgetan. Es scheint, als bewege
sich kaum etwas. Die historische Tatsache,

dass es vor hundert Jahren eine
grosse und profilierte pazifistische
Bewegung gab, ist weitgehend unbekannt
und auch völlig unterdokumentiert.

Die zwar anerkannte sozialistische
Bewegung des beginnenden 20.
Jahrhunderts wird als mehrheitlich gewalttätig

dargestellt, Lenin und was auf ihn

Franfois G. Baer: Zur
Erinnerung an Ungart
1956, zweifarbige
Lithografie, 1976

folgte, sind die Beweise, die man
beibringt. Und natürlich war die damalige
Linke, wie Jaques Ellul feststellt,
weitgehend einer eher nationalistischen
Vision hörig.

Anarchie und Anarchismus haben
einen notorisch negativen Ruf, wie die

Verwendung des Begriffs durch die
Medien zeigt: Als Anarchie gilt die Situation
in Libyen, in Somalia und in Gebieten,
wo die Regierung ausgefallen ist und das

Gesetz des bis auf die Zähne bewaffneten

Stärkeren gilt.
Schliesslich gibt es eine landläufige

und vom Küchen- oder Stammtisch
über die Kanzel bis ins Fernsehen hinein
verbreitete Verwechslung, die fatal ist:
Konflikt und Gewalt werden als
austauschbare Begriffe verwendet, womit
Konflikt der Gewalt gleichgesetzt wird:
negativ, zerstörerisch, unter allen
Umständen zu unterdrücken. Gewaltfrei-

211



heit wird landläufig noch immer weitgehend

mit Passivität gleichgesetzt.
Soweit die schlechten Nachrichten.

Doch der Schein trügt. Wir können von
der Bewegung der Gewaltfreiheit heute

sagen: Und es gibt sie doch. Gewaltfreiheit

meint: Eine andere Welt ist möglich.
Die Weltgesundheitsorganisation
postuliert: Der Gewalt kann vorgebeugt werden,

sie ist nicht unausweichlich. Das ist

- nebst der von der Gewalt immer und
zwingend angerichteten Zerstörung -
der grosse Unterschied zum Konflikt:
Er ist in der Tat unausweichlich. Solange

wir Konflikt nicht zulassen, wird die

Gewaltspirale sich weiter drehen.
Das anbrechende Zeitalter der

Gewaltfreiheit fordert uns zu einem neuen
Denken, zu einer neuen Sprache, zu

neuen Vernetzungen, zu neuen Wagnissen

heraus. Dabei stehen kein System,
keine Ideologie und keine Religion im
Vordergrund, sondern Menschenwürde,

Respekt vor Menschen und Natur
sowie die Bereitschaft, sich das Gemeinwohl

etwas kosten zu lassen.

Gewaltfreiheit breitet sich aus
Glücklicherweise gibt es heute eine

grösser werdende Anzahl von Aktionen
und Einrichtungen, die der Waffenproli-
feration den Riegel zu schieben suchen.

Doch sie haben einen schweren Stand,

wie wir in Schweizer Abstimmungen
wiederholt gesehen haben. Die Politik
agiert unter der Fuchtel der internationalen

Waffenlobby.
Doch trotz und wider all diese

bedenklichen und bedrohlichen Entwicklungen,

zu denen auch die Verflüchtigung

des staatlichen Gewaltmonopols
gehört: Gewaltfreiheit als Haltung und

Praxis, als Lebens- und Gesellschafts-

konzept nimmt zu. Wenn wir vom
Anbruch des Zeitalters der Gewaltfreiheit
sprechen, stellen wir uns nicht vor, dass

Gewalt völlig abwesend ist. Wir denken

an eine Zeit und an einen Raum, wo die

Geisteshaltung und die Praxis der
Gewaltfreiheit in ihren vielfältigen und

komplexen Variationen und
Zusammenhängen eingeübt und debattiert
werden. Dass diese Entwicklung mit der

Überwindung und Ächtung von Militarismus

und Krieg einher geht, versteht
sich von selbst. Wir stehen heute dem in
den sechziger Jahren vom ÖRK formulierten

und dann in der Schublade

vergessenen Ziel näher als je zuvor: Dringliche

soziale Veränderungen kommen in

gewaltfreiem Handeln zustande.
Gene Sharp hat mit seiner gründlichen

Arbeit zur Entwicklung und
Anwendung gewaltfreier Praxis im sozialen

und politischen Bereich einen in Tunesien

und anderswo wirksamen Beitrag
zu gewaltfreier sozialer Veränderung
geleistet. John Paul Lederach hat als Soziologe

seine Erfahrungen in Mediation
zwischen bewaffneten politischen
Gegnern und der verarmten Bevölkerung in

Nicaragua zu einem heute akademisch

ausgereiften und anerkannten Ansatz
weiterverarbeitet. Die Weltgesundheitsorganisation

hat mit ihrer Typologie der

Gewalt einen Grundstein gelegt zur
effektiven Gewaltprävention. In der

Schweiz wird seit einigen Jahren mit
Ansätzen gearbeitet, welche aus der gewaltfreien

Bewegung erwachsen sind. Swiss-

peace und das EDA fördern das Konzept
der Vergangenheitsarbeit (Dealing with
the Past), welches nicht nur zur nachhaltigen

Heilung, sondern auch zur
Vorbeugung beiträgt.

Auch im kirchlichen Bereich hat sich

einiges bewegt rund um die Dekade zur

Überwindung von Gewalt. In der wie

gewohnt wortreichen ökumenischen
Debatte um den gerechten Frieden fällt

mir immer wieder auf, wie relativ
bedeutungslos die Frage der Gewaltfreiheit ist,

abgesehen von einigen Ruferinnen in

der Wüste und wachsender Resonanz an

der Basis. Meines Erachtens liegt dieses

Desinteresse im Umstand begründet,
dass die Kirchen, jedenfalls die europäischen,

nicht nur den guten Mittelstand

vertreten, sondern auch in der Logik der

gegenwärtig aktuellen Staats- und Ge-

212



sellschaftsführung verhaftet sind.
Solange in der Kirche selbst Privilegien,
Machtspiele, Personenkult und
Vermarktung dermassen tief in die Ent-
scheidungsprozesse hineingreifen, wird
Gewaltfreiheit keine Priorität sein.
Andererseits weist der Diskurs vom gerechten

Frieden natürlich in die richtige
Richtung, auch wenn er verschwommen
daher kommt und die Worte weitgehend
folgenlos verhallen. Ein erfreulicheres
Zeichen der Hoffnung steht jetzt vor Augen

mit dem Pontifikat von Franziskus,
welcher sich über einiges hinwegsetzt
und Bescheidenheit nicht nur fordert,
sondern vorlebt.

Wesentlich zur Gewaltfreiheit gehört
ein gutes Mass an Bescheidenheit, von
der Sorte, die auch frech sein kann, und
die vor allem aufrichtig ist. Im deutschen
Sprachraum gibt es den von Martin
Arnold geprägten Begriff Gütekraft zur
Wiedergabe der von Gandhi verwendeten

Satyagraha, welche aber auch das

Moment der Wahrheit beinhaltet. Ein
schöneres Konzept der Übersetzung ist
Bienveillance im Französischen, das pure
Gegenteil der gewalttätigen Opfer- und
Gehorsamstheologie, was Lytta Basset
in ihrem kürzlich erschienen Buch sehr
treffend herausarbeitete. Sie zeigt, wie
die Überlieferung der Erbsünde zu
einem zusammengestauchten und
gewaltanfälligen Dasein führt.

Nein zum Krieg
In dem Masse wie die Gewaltfreiheit
gefördert wird, muss Militarismus abgebaut

werden. David Graeber schreibt in
seinem Buch «Kampf dem Kamikaze-
Kapitalismus», dass der Erste Weltkrieg
angezettelt wurde aus Panik vor der zu
stark gewordenen anarchistischen
Bewegung, welche das dynamische
Zentrum der radikalen Linken geworden
war. Dazu gehörte zweifelsohne auch die
pazifistische Bewegung. Verschiedene
Persönlichkeiten des vergangenen Jahrhunderts,

wie zum Beispiel Victor Hugo,
Jacques Ellul oder Dorothee Solle, haben

eindringlich darauf hingewiesen, dass

Militarismus und Aufrüstung unweigerlich

zu Zerstörung und Tod führen.
Es erscheint als Binsenwahrheit, wird

aber in einer breiteren Öffentlichkeit
nach wie vor verkannt: Krieg ist keine
Naturkatastrophe. Krieg bricht nicht
von einem Tag aufden andern aus. Krieg
wird angezettelt, und seine irgendwann
immer wahrscheinlicherwerdende
Möglichkeit wird von langer Hand bis zur
Unausweichlichkeit vorbereitet, sei es

aus nationalistischen oder wirtschaftlichen

Gründen oder zur simplen
Machterhaltung. Dafür werden entsprechende

Bedingungen geschaffen, provoziert
oder ausgenutzt. Hier besteht eine
pädagogische Herausforderung für die
Friedensbewegung: Das Bewusstsein schaffen,

dass Krieg von Menschen gemacht
ist, bewusst vorbereitet und im Interesse

von einer immer kleiner werdenden Elite

geführt wird. Der schleichende
Militarismus ist deshalb eine grosse Gefahr.

In wessen Interesse wird Krieg
vorbereitet und geführt? Wem dient ein
Krieg? Glücklicherweise ist das Sprichwort

heute nirgends mehr glaubwürdig:
Krieg ist der Vater aller Dinge. Das
Gegenteil hat sich als Wahrheit herausgestellt:

Krieg ist der Killer aller Dinge,
vom sozialen Gefüge über die
Infrastruktur und, am schlimmsten, der
Menschen selber bis hin zur Natur, deren
Teil die Menschen sind. Kaum jemand
hat das dringend gewordene Ende der
Kriegswirtschaft und der Kriegsführung
so eindringlich und ultimativ beschrieben

wie Rene Girard. Die Menschheit
wird entweder den Krieg zu ächten
beginnen - oder von ihm ausgelöscht.

Wir haben es heute mit einer
doppelten ultimativen Bedrohung zu tun:
ein wirtschaftlicher Kollaps, der weit
grössere Folgen hätte als alle bisher

dagewesenen (und dem, wie es scheint, mit
Kriegen vorzubeugen versucht wird)
sowie die eigentliche Auslöschung der
Zivilisation beziehungsweise des menschlichen

Lebens auf der Erde.

213



inks
lbert Einstein:

ww.aeinstein.org

log «A Pinch of Salt»:

ww.apinchofsalt. org

narchismus:
ww.anarchismus.at

:sus Radicals:

'ww.jesusradicals. com

>ave Andrews:
'ww.daveandrews.

om.au

Haging Nonviolence:
'agingnonviolence.org

ierre Ramus Gesellshaft,

Wien:
'ww.ramus.at

Zum Glück aber sehen wir gleichzeitig

eine wachsende Bewegung des Be-

wusstseins und des Widerstandes. Gerade

deshalb ist Gewaltfreiheit im Kontext
sozialistischer, antimilitaristischer oder
anarchistischer Bemühungen von absoluter

Schlüsselbedeutung.
Mein Postulat im hundertsten Jahr

der Bewegung um den Internationalen
Versöhnungsbund lautet daher, dass die

drei Bewegungen Religiöser Sozialismus,
Antimilitarismus/Pazifismus und
Anarchismus, welche nach der Jahrhundertwende

eng miteinander verknüpft waren
und sich seither auseinander gelebt und
verzettelt haben, sich dringend
zusammenführen lassen müssen, wenn sie

nicht die bedeutendste Umwälzung der

post-modernen Welt verschlafen wollen.
Sie sollen Wege finden, welche gemeinsam

begangen werden können und es

müssen Wege der Gewaltfreiheit sein.

Widerstand und Kontemplation
Gewaltfreiheit mündet früher oder später

unweigerlich in Widerstand. Jacques

Ellul sagte, die Linke habe mit ihrer
Vorstellung von Revolution Schiffbruch
erlitten: «...wenn man einen Fabrikbesitzer

umbringt, macht man damit noch
keine Revolution». Das Thema des

Widerstandes gegen Gewalt und Unrecht,

gegen Unterdrückung und Missachtung
der Menschenrechte ist äusserst wichtig
und schier unerschöpflich. Für diejenigen,

welche aus spirituellen Traditionen
kommen - der Begriff spirituell ist
vielleicht heute angemessener als «religiös»

- ist die Komponente der Kontemplation

wichtig. Der US-Amerikaner Richard
Rohr hat vor Jahren in New Mexico ein
Zentrum für Kontemplation und Aktion
eingerichtet. Der Pionier im Widerstand

gegen die Atomwaffen in den USA,

James Douglass, welcher schon in den

fünfziger Jahren gewaltfreien Widerstand

übte,kam bald einmal zum Schluss,

dass das Ergebnis des Widerstandes
direkt von der dem Widerstand vorausgegangenen

und innewohnenden Kon¬

templation abhängig ist. Damit ist für
ihn jeder gewaltfreie Widerstand ein

Experiment in der Wahrheit. Das ist es,

was Jesus in der Wüste tat. Kontemplation

und Widerstand sind für Douglass
die beiden Standbeine der aktiven
Gewaltfreiheit. Gerade beim Widerstand
lässt sich aber herkömmliches Erfolgsdenken

nicht anwenden, es gelten andere

Gesetze. John Howard Yoder redet in
diesem Zusammenhang vom göttlichen
Eingreifen, gewaltfreies Handeln
entspricht dem Wesen Gottes, wie es in
Jesus von Nazareth offenbar geworden ist.

Die Frage nach der Tauglichkeit der

Gewaltfreiheit in der Politik wird immer
wieder behandelt wie auch die Frage der

Effizienz. In einer militarisierten Gesellschaft

kann Gewaltfreiheit nur
beschränkt tauglich sein. Darin liegt das

Geheimnis von Gandhis Widerstand.
Was die Effizienz angeht, so drängt sich

mir als Täufer und Mennonit auf, was

Martin Luther King als «beloved

Community» bezeichnet hat. Aktive Gewaltfreiheit

braucht die Gemeinschaft,
Gewaltfreiheit kann nur in und durch
Gemeinschaft gelingen. Was aber nicht

heisst, dass sie immer wirksam ist. Die

Frage dieser geliebten Gemeinschaft ist

nicht so sehr, ob man in seiner Absicht

erfolgreich ist, sondern ob die
Menschenwürde und das menschliche Leben

respektiert und geschützt werden. In
biblischen Worten ausgedrückt: Es geht

nicht darum, Erfolg zu haben, sondern

treu zu sein.

Neues aus dem, was übrig ist
Angesichts des veränderten Kontexts ist

es wichtig, eine neue Sprache zu finden

für die Anliegen, welche vor hundert

Jahren vertreten wurden. Hubertus Halb-

fas legt in seinem Büchlein «Glaubensverlust»

dar, dass das Christentum sich

neu erfinden muss. Das gilt wohl auch

für den Pazifismus, der durch die beiden

Weltkriege so gut wie abgeschafft worden

war. Nach Erfahrungen wie der von

Gandhi, ebenso nach Auschwitz und

214



Hiroshima reden wir nicht nur anders

von Gott, sondern auch anders von der
Gewalt und der Gewaltfreiheit.

Angesichts des Unaussprechlichen,
wie Thomas Merton es nennt -
unaussprechlich, weil es von Anfang an in Lügen

gehüllt ist, und weil es zu schrecklich
ist, um in Worte gefasst werden zu können

- bleibt uns das, was bisher verhüllt
war: Die Möglichkeit der Gewaltfreiheit
sichtbar zu machen und in Worte zu
fassen. Die Sprache der Gewaltfreiheit
muss aber erst gefunden und entwickelt
werden. Darin, dass dieser Prozess im
Gange ist, liegt eine grosse Hoffnung.
Die Verbreitung der Gewaltfreien
Kommunikation zum Beispiel ist Ausdruck
davon. Um diesen Lern- und Entwick-
lungsprozess zu fördern, braucht es das

engere Zusammenspannen dessen, was
von den Bewegungen zur sozialen und
politischen Verwandlung vor hundert
Jahren heute noch übrig ist. •
Benutzte und empfohlene Literatur:
Peter Aerne, Religiöse Sozialisten, Jungreformierte

und Feldprediger. Konfrontationen im
Schweizer Protestantismus 1920-1950, Chro-
nos, Zürich 2006.
Lewis V. Baldwin, In an inescapable network of
mutuality. Martin Luther King, Jr. and the glo-
balization of an ethical ideal, Cascade Books,
Eugene 2013.

Lytta Basset, Oser la bienveillance. Un autre
regard sur l'etre humain, A. Michel, Paris 2014.
Wolfram Beyer, Pazifismus und Antimilitarismus.

Schmetterling, Stuttgart 2012.
John Clark, «Anarchism», in: Encyclopedia of
Religion and Nature, ed. Bron Taylor, Continu-
um, London & New York 2005.
James W. Douglass, Wie ein Blitz von Ost
nach West. Jesus, Gandhi und das
Atomzeitalter,Werkhaus, München 1986.
Vernard Eller, Christian anarchy. Jesus' pri-
macy over the powers, W.B. Eerdmans, Grand
Rapids 1987.

Jacques Ellul, Verrat am Abendland. Geist und
Ungeist im Widerstreit, Busse Seewald, Stuttgart

1978.

Andrew Feinstein, The shadow world. Inside
the global arms trade, Farrar, Straus and Gi-
roux, New York 2011.
Rene Girard, Je vois Satan tomber comme
leclair, Grasset, Paris 1999.

David Graeber, Frei von Herrschaft.
Fragmente einer anarchistischen Anthropologie,
Hammer, Wuppertal 2008.
David Graeber, Kampf dem Kamikaze-Kapi-
talismus. Es gibt Alternativen zum herrschenden

System, Pantheon, München 2012.
David Graeber, Schulden. Die ersten 5000 Jahre,

Klett-Cotta, Stuttgart 2012.
Graswurzelrevolution Nr. 117/118,1987:
Sozialgeschichte des Antimilitarismus. Keine Frau,
keinen Mann, keinen Pfennig für Staat und
Krieg!
Daniel Guerin, Anarchismus. Begriff und Praxis,

Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1967.

Hubertus Halbfas, Glaubensverlust. Warum
sich das Christentum neu erfinden muss, Pat-
mos-Verlag, Ostfildern 2011.

Sebastian Kalicha, Christlicher Anarchismus.
Facetten einer libertären Strömung,
Graswurzelrevolution, Freiburg i. Br. 2013.
Thomas Merton and Gordon C. Zahn, The
nonviolent alternative, Farrar, Straus & Gi-
roux, New York, N.Y. 1980.
Jean-Marie Muller, Desarmer les dieux. Le
christianisme et l'islam au regard de l'exigence
de non-violence, Relie, Gordes 2009.
Jean-Marie Muller, Entrer dans Tage de la non-
violence, Relie, Gordes 2011.
Steven Pinker, Gewalt. Eine neue Geschichte
der Menschheit. Bundeszentrale für Politische
Bildung, Bonn 2011.

Fritz Rutishauser, Krieg und Frieden, Guggen-
bühl & Huber, Zürich 1933.
Gene Sharp, Das politische Äquivalent des

Krieges - die gewaltfreie Aktion, www.aein-
stein.org/wp-content/uploads/2013/10/The-
Political-Equivalent-of-War-Civilian-Defen-
se-German.pdf
Dorothee Solle, Aufrüstung tötet auch ohne

Krieg, Kreuz Verlag, Stuttgart 1982.

Strike Magazine, www.strikemag.org
Sibylle Tönnies, Pazifismus passe? Eine Polemik,

Rotbuch, Hamburg 1997.
Wolfram Weisse, Reich Gottes. Hoffnung
gegen Hoffnungslosigkeit, Vandenhoeck &
Ruprecht, Göttingen 1997.
Michel Wieviorka, Violence a new approach,
Sage, Los Angeles 2009.
Walter Wink, Verwandlung der Mächte. Eine
Theologie der Gewaltfreiheit, Regensburg 2014.
John Howard Yoder, Nevertheless the varieties
and shortcomings of religious pacifism,
Herald Press, Scottdale, Pa. 1992.
John Howard Yoder and Wolfgang Krauss, Die
Politik Jesu, Neufeld, Schwarzenfeld 2012.

Slavoj Zizek & Srecko Horvat, What does

Europe want? The Union and its discontents,
Istros Books, London 2013.

Hans Ulrich Gerber ist
seit 2010 Geschäftsführer

von Ifor Schweiz
und Präsident des

Internationalen

Versöhnungsbundes. In einer
Täuferfamilie im Jura
aufgewachsen, wurde
er nach der
landwirtschaftlichen Lehre

Primarlehrer, dann
Katechet der
Reformierten Kirche des

Kantons Bern. Er
studierte Theologie in
Elkhart/USA und war
danach Pastor in der
Mennoniten-Gemein-
de Bern. Während

einigen Jahren arbeitete

er bei der Menno-
nitischen Weltkonferenz,

von 1992 bis 2002

war Gerber Europadirektor

des Mennonite
Central Committee
(MCC). Von 2002 bis

2009 war er Koordinator

der Dekade zur
Überwindung von
Gewalt beim Ökumenischen

Rat der
Kirchen in Genf. Er
begleitet nach wie vor
eine kleine Menno-
nitengemeinde in
La Chaux-d'Abel in
ehrenamtlicher

pastoraler Rolle.

hu-gerber@ifor-mir.ch

215


	Vom anbrechenden Zeitalter der Gewaltfreiheit : Überlegungen zum Pazifismus in den letzten hundert Jahren und zum heutigen Diskurs um gerechten Frieden und Versöhnung

