Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 108 (2014)
Heft: 7-8
Artikel: Vom anbrechenden Zeitalter der Gewaltfreiheit : Uberlegungen zum

Pazifismus in den letzten hundert Jahren und zum heutigen Diskurs um
gerechten Frieden und Verséhnung

Autor: Gerber, Hans Ulrich
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-514120

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-514120
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Das soziale Leben ist gegenwidirtig auch
das Reich der Gewalt.»

«Es werden einzelne, werden Gemein-
schaften, werden ganze Volker in der Lie-
be und im Glauben der Liebe durch die
Schranken dieser alten Welt brechen miis-

sen.» Leonhard Ragaz, 1922

Wir missen uns vor Augen halten, dass
die Zeit der Jahrhundertwende bis zum
Ersten Weltkrieg eine Zeit des frohli-
chen Idealismus war. Nicht nur anar-
chistisches, pazifistisches und sozialis-
tisches Denken und Handeln standen in
der Bliite, auch Okologie und ein weni-
ger auf Leistung und Arbeit gedrilltes
Menschenbild waren Teil der Bewegung.
1930 prognostizierte J.M. Keynes die
15-Stunden-Woche ums Jahr 2000. Was
daraus geworden ist, steht uns tagtaglich
vor Augen: Diejenigen, die Arbeit haben,
rackern sich bis zum bitteren Ende oder
zum frithzeitigen Ausstieg oder Kollaps
ab, und die andern, eine stetig wachsen-
de Menge, sind arbeitslos. Militarische
Riistung wird betrieben mit dem Argu-
ment, die brauche es zum Schutz des
Wohlstands, und es sei doch gut fiir die
Wirtschaft, also fiir die Arbeitsplatze.
Es hat sich seit 1914 in fast allen Le-
bensbereichen Erfreuliches bewegt: von
den Menschenrechten und dem Frauen-
stimmrecht tiber das Volkerrecht bis zu
Gesamtarbeitsvertrigen und warmen
Kleidern, von der Demokratisierung der
Kommunikation bis zu relativ guter me-
dizinischer Versorgung. Andererseits ist
da die Atombombe, die wachsende Kluft
zwischen Arm und Reich, ganze Bevol-
kerungsgruppen, die nie etwas anderes
gelernt haben als Krieg, die Proliferation
von Waffen. Ganz offensichtlich sind der
Militarismus und das grosse Geschift
mit den Waffen geblieben und haben
sich im Zuge der wirtschaftlichen Glo-
balisierung und der Verkniipfung mit
der Finanzwelt noch verfestigt. Natio-
nalstaaten wie bewaffnete Organisatio-
nen benutzen sie nach wie vor zur Aus-

Hans Ulrich Gerber

Vom anbrechenden Zeit-
alter der Gewaltfreiheit

Uberlegungen zum Pazifismus in den letzten hundert
Jahren und zum heutigen Diskurs um gerechten Frieden
und Versohnung

Wider den Anschein wird das 21. Jahrhundert zum Tor in
das Zeitalter der Gewaltfreiheit. An der Jahresversamm-
lung der Neuen Wege und der Religios-Sozialistischen
Vereinigung vom 14. Juni 2014 lieferte Hansuli Gerber
mit dem hier verdffentlichten Referat viel Gesprichsstoff.
Die Versammlung fand in Konstanz statt, wo die hun-
dertjdhrigen Wurzeln des Internationalen Verséhnungs-
bundes IFOR liegen, dessen Schweizer Zweig Hansuli
Gerber heute koordiniert.

Gerber entstammt dem Taufertum und versteht sich
«als Christ, Pazifist, Sozialist und Anarchist, in dieser
Reihenfolge ungefihr. Jedoch,» so sagt er von sich, «bin
ich in alldem nur in Ansdtzen konsequent.» Die Ansdtze
allerdings haben es in sich.

207



breitung beziehungsweise Erhaltung der
Privilegien von Macht und Einfluss.

Revolutiondre Dreieinigkeit

Unser Grund bilden drei historische Be-
wegungen: Religioser Sozialismus, Anti-
militarismus/Pazifismus, aber auch An-
archismus. Mein Interesse gilt der
pertinence, der Relevanz und Dringlich-
keit eines Zusammenspiels der drei
Denkrichtungen und Bewegungen. Dr.
med. Fritz Rutishauser zitiert in seinem
1933 erschienenen Biichlein «Krieg und
Frieden» aus Goethes Faust: «Krieg,
Handel und Piraterie, dreieinig sind sie,
nicht zu trennen». Dem miissen wir heu-
te wie vor hundert Jahren gewissermas-
sen die Dreieinigkeit von Sozialismus,
Pazifismus und Anarchismus gegeniiber
stellen, egal, wo sie voneinander abwei-
chen und wie ihre Deutung sich mittler-
weile verandert hat. Es geht um nichts
weniger als um eine andere, eine gerech-
tere Gesellschaftsordnung, tendenziell
frei von Gewalt und Herrschaft. Meine
Absicht ist es, uns allen die von der herr-
schenden Kultur praktisch unbemerkte
Entfaltung der Gewaltfreiheit rund im
die Welt und ihre absolut erstrangige Be-
deutung fiir die Zukunft vor Augen zu
fithren. Ich kann nicht anders, als diese
Entfaltung als Werk des ewigen und gu-
ten Geistes zu deuten.

Kaum jemand hat den inneren Zu-
sammenhang zwischen Gewalt, Kapita-
lismus und Militarismus so scharf be-
schrieben wie Leonhard Ragaz. Und das
vor hundert Jahren! So schreibt Ragaz in
seinem Aufsatz von 1917 «Unser Sozia-
lismus»: «Die kapitalistische Gesell-
schaft ist vom Prinzip des Rdubertums
getragen.» Heute braucht man nicht ein-
mal Sozialist zu sein, um das zu erken-
nen. Tragischerweise spenden viele, die
diese Einsicht haben, dem rechtsextre-
men Populismus Applaus, was wohl auf
einen Mangel an Vision auf sozialisti-
scher Seite zuriick zu fithren ist.

Leonard Ragaz hat schon damals, ge-
wissermassen in Vorwegnahme der heu-

te offensichtlichen Zerbrockelung der
Institution Amtskirche, erkannt, dass
der Begriff des Reiches Gottes besten-
falls im Schatten der Institution verkiim-
merte — und schlimmstenfalls dort gar
kein Begriff war. Ich fiirchte, dass es in
den Freikirchen, die gerne die histo-
rischen Kirchen als Auslaufmodell be-
zeichnen, nicht viel besser bestellt ist um
das Reich Gottes.

In einem Vortrag 1923 beim Versoh-
nungsbund in Nyborg, Ddnemark, sagte
Ragaz: « Wir sind ... als solche, die auf das
Reich Gottes, diese Revolution der Revo-
lutionen, diese Ur- und Grundrevolution
warten, von vornherein Menschen, die
nicht an die bestehenden Ordnungen ge-
bunden sind, sondern neues Leben erseh-
nen, die in diesen Ordnungen das Falsche,
Faule, Gottfeindliche erkennen und jas-
sen und dessen Zusammenbruch erhof-
fen; wir sind die grossten, griindlichsten,
ja, ich sage es offen, auch gefihrlichsten
Revolutiondre, die es gibt.»

Im Widerspruch zur geltenden
Ordnung

Angesichts der heutigen gesellschaft-
lichen Grosswetterlage mdchte ich diese
Dimension unter den Begriff der Ge-
waltfreiheit stellen. Ich bin mit Stéphane
Hessel und Jean-Marie Muller der Uber-
zeugung, dass wir Zeuglnnen und Mit-
gestalterInnen des anbrechenden Zeital-
ters der Gewaltfreiheit sind. Ich weiss
sehr wohl, dass viele Fachleute und Po-
litikerInnen diese Sicht mitleidig bela-
cheln oder sich dariiber drgern. Es ist
allerdings damit zu rechnen, dass eine
konsequente Haltung der Gewaltfreiheit
den gewalttitigen Zorn von HiiterIn-
nen des Nationalstaates, der Wachs-
tumswirtschaft und des totalen Marktes
auf sich ziehen wird. In einem Flugblatt
von 1922 schreibt Ragaz: «Der Weg der
Liebe ist immer und je hoher er fiihrte de-
sto mehr ein Opferweg gewesen, und ein
wahrer Opferweg ist immer ein Passions-
weg. Auch der Weg in die neue Welt wird
ein solcher sein. Es wird zu seiner Seite

208



das Kreuz stehen. Es werden einzelne,
werden Gemeinschaften, werden ganze

Vilker in der Liebe und im Glauben der

Liebe durch die Schranken dieser alten
Welt brechen miissen. Sie werden mit gel-
tenden Ansichten und Ordnungen in Wi-
derspruch geraten.»

Deshalb wird die aktive Gewaltfrei-
heit in Zukunft nicht weniger als seit
Menschengedenken enorme Geistes-
kraft, Mut und Zivilcourage erfordern.
Gewaltfreiheit ist, im Gegensatz zu Ge-
walt, nichts fiir Feiglinge. Konsequente
AkteurInnen der Gewaltfreiheit quer
durch die Weltgeschichte sind nicht sel-
ten Mordanschlagen zum Opfer gefallen.
Das ist kein Zufall, denn bezeichnender-
weise fithlen sich diejenigen, die am mei-
sten an Macht und Geld zu verlieren ha-
ben,von der Gewaltfreiheit aufs Ausserste
bedroht. Unter den Personen und Bewe-
gungen durch die Jahrhunderte finden
wir den jiidischen gewaltfreien Aufstand
gegen Pilatus, Jesus von Nazareth, die
frilhen ChristInnen, die KatharerInnen
des frithen 13. Jahrhunderts und die T4u-
ferlnnen des 16. Jahrhunderts, Rosa
Luxemburg, Jean Jaurés, Mahatma Gan-
dhi, Martin Luther King, Olof Palme aber
auch John E Kennedy und viele andere
bekannte und unbekannte Menschen,
die es gewagt haben, der unsinnigen Lo-
gik der Gewalt die Stirn zu bieten und sie
mit andern als ihren eigenen Mitteln he-
rauszufordern. Sie haben den «Mythos
der erlosenden Gewalt» (Walter Wink)
blossgestellt. Genau das ist in der milita-
risierten Gesellschaft eine Todsiinde,
und die Henker kommen meist aus dem
eigenen Lager.

Dazu ein kleiner Exkurs: Jean Jaurés
ist bekannt als Europa-Vater und Sozia-
list, aber nicht als Pazifist. Er wurde aber
1914 ermordet, weil er Pazifist war. Sein
Mérder wurde freigesprochen und die
Gerichtskosten der Witwe von Jaurés
aufgebiirdet. Das ist keine Nebensich-
lichkeit, denn abgesehen von der him-
melschreienden Ungerechtigkeit ist es
ein klarer Ausdruck des sich anbah-

nenden und bis heute vorherrschenden
Antipazifismus der politischen und mi-
litdrischen Elite in Europa.

Barbarentum bleibt Barbarentum,
auch wenn es sich mittlerweile ein
menschliches Gesicht aufsetzt, wie Sla-
voj Zizek bemerkt. Genau das geschieht
in der Wirtschaft, im Gesundheits- und
Bildungswesen und in der Migrations-
politik. Durch zunehmende Technokra-
tie wird das Barbarentum noch schlim-
mer, weil unpersonlicher und unerreich-
bar. Einige bedienen es per Fernbedie-
nung und Joystick, wie im Falle der
Drohnen, welche in Afghanistan und
anderswo eingesetzt werden.

Demgegeniiber und angesichts der
unvorstellbaren Riistungsausgaben welt-
weit fordern immer mehr Menschen
Gewaltfreiheit, weil sie gemerkt haben,
dass Gewalt ultimativ ins Verderben
fithrt. Dazu gehort auch die sogenannte
strukturelle Gewalt. Der Begriff der
strukturellen Gewalt wurde von Johann
Galtung gepragt und bezieht sich vor-
wiegend auf gewaltsame wirtschaftliche
oder systemische Auswirkungen. Die
Weltgesundheitsorganisation WHO be-
nutzt in ihrer Typologie physische, sexu-
elle und psychische Gewalt und Gewalt
in Form von Vorenthaltung oder Ver-
nachlissigung.

Gewalt verstehen

Gewaltpravention, Gewaltiiberwindung,
Gewaltlosigkeit und Gewaltfreiheit wer-
den erst moglich, wenn wir Gewalt an-
gemessen verstehen. Das Gebet Jesu am
Kreuz weist auf tiefer liegende Bedeu-
tung hin als gemeinhin angenommen:
«Vater, vergib ihnen, denn sie wissen
nicht, was sie tun.» Die herkommliche
Deutung lautet, dass die Tater ahnungs-
los sind, wen sie umbringen, namlich
Gottes Sohn. Aufgrund der von René
Girard entwickelten Analyse mime-
tischer Gewalt konnen wir jedoch der
Bitte Jesu entnehmen, dass jene, die Jesus
ans Kreuz bringen, nicht verstehen, was
geschieht. Sie ignorieren das grausame

209

Hans Ulrich Gerber
in Konstanz. Bild: Pia
Hollenstein



Spiel des Opferkults, der mimetischen
Gewalt und der Gewaltspirale. Sie ver-
stehen die Natur der Gewalt nicht und
sind, wie Jesus, ihre Opfer.

Das Phidnomen der Gewalt, wenn
man es als solches bezeichnen will, wird
erst in der zweiten Hilfte des 20. Jahr-
hunderts soziologisch untersucht. Vor-
her hat man sich mit Gewalt hochstens
als Individualverhalten auseinanderge-
setzt. Der vor hundert Jahren geborene
odsterreichische Aggressionsforscher Fried-
rich Hacker war wohl der erste, der sich
systematisch mit Gewalt auf der kollek-
tiven Ebene auseinandersetzte. Von ihm
stammen die 1971 erschienenen 25 The-
sen zur Gewalt. Eine kleine Kostprobe:

« Es ist ausserordentlich schwierig, die
Gewalt zu demaskieren, denn sie tragt
tausend Masken, mit Vorliebe die der
Moral und Gerechtigkeit.

« Gewalt ist das Problem, als dessen Lo-
sung sie sich ausgibt.

« Gewalt ist auch, was als Gegengewalt
gerechtfertigt wird.

« Gewalt, als Delikt verboten, wird als
Sanktion geboten, umbenannt und ge-
rechtfertigt.

Friedrich Hacker hat auch klar gese-
hen, dass kollektive Gewalt das grossere
Ubel ist als individuelle und vielleicht
ihre grundsitzliche Ursache.

Gewaltfreiheit statt Sanftmut

Doch nun zur Gewaltfreiheit: Steven
Pinker hat in seinem Buch «Gewalt»
deutlich herausgearbeitet, dass und wie
Gewalt in der menschlichen Gesell-
schaft drastisch abgenommen hat. Die
Einsicht widerspricht dem gingigen
Cliché. Subjektiv haben viele den Ein-
druck, dass Gewalt zunimmt. Diese
Wahrnehmung ist Ausdruck dessen,
dass Gewalt zwar seltener als frither als
normal akzeptiert wird, andererseits
aber die Schwelle zur Gewaltanwendung
durch den gewohnlichen Biirger, die ge-
wohnliche Biirgerin weniger hoch ist.
Ein iiberaus vernachldssigter Faktor ist
die Proliferation von Waffen jeden Kali-

bers. Es wird, wenn es um Frieden und
Gewaltprivention geht, viel zu viel auf
Konflikte hingewiesen und viel zu wenig
auf die Allgegenwart von Waffen, die
praktisch iiberall auf der Welt allzu
leicht zuginglich sind. So horte ich vor
Jahren, dass es in gewissen Stidten in
Afrika leichter ist, zu einer Handfeuer-
waffe zu kommen, als zu einem Laib
Brot.

Wir sind, trotz aller Unkenrufe und
trotz der unerhorten Proliferation von
Waffen, heute freier von Gewalt. Offen-
bar neigt sich das Universum nicht nur
der Gerechtigkeit, sondern auch der Ge-
waltfreiheit entgegen.

Den Begriff der Gewaltfreiheit gibt es
in der deutschen Sprache erst seit der
Mitte des 20. Jahrhunderts. Dass der Be-
griff im theologischen Worterbuch bis
ins 21. Jahrhundert hinein schlicht nicht
existiert, ist bis vor ganz kurzer Zeit
kaum jemandem aufgefallen. Jesu Wort
in Mt 11 vom Joch und von der Sanftmut
ist bezeichnend fiir den Umgang der
christlichen Tradition mit der Gewalt-
freiheit. Martin Luther hat das grie-
chische Wort prous, das auch in den Se-
ligpreisungen erscheint, mit «Sanftmut»
{ibersetzt, was vielleicht nicht falsch ist,
aber dennoch in ein Verstdndnis iiberge-
leitet wurde, welches Herrschaft von
Minnern iiber Frauen und von Mich-
tigen iiber Unterworfene zementiert, in-
dem es Unterwiirfigkeit und Duldung
von Unrecht fordert. Ulrich Wilckens
hat als erster das Wort «gewaltlos» be-
nutzt, was einen elementaren Unter-
schied macht: Statt elende Unterwer-
fung fordert der Text Gewaltfreiheit,

Und es gibt sie doch

Sozialismus gibt es kaum mehr auf der
Politbiihne. Was sich in den Parteien so-
zialistisch nennt, ist kaum von anderen
Parteien zu unterscheiden, jedenfalls so-
bald die Wahlen gewonnen sind. Weder
der Pazifismus noch der Anarchismus
haben eine nennenswerte Vertretung in
der etablierten Politik. Ihre Exponen-

210



tinnen werden von den Medien besten-
falls als vertriumt, idealistisch und
schlimmstenfalls als gemeingefihrlich
dargestellt.

Die Friedensbewegung ist zerstreut,
wenn nicht zerstritten und wird von den
Medien systematisch heruntergespielt,
wohl auch, weil sie keine Marketingstra-
tegie aufzuweisen hat. Die Occupy-Be-
wegung hat von sich reden gemacht,
wird aber wegen einzelnen Steinwerfern
pauschal als randalierende Chaotenbe-
wegung abgetan. Es scheint, als bewege
sich kaum etwas. Die historische Tatsa-
che, dass es vor hundert Jahren eine
grosse und profilierte pazifistische Be-
wegung gab, ist weitgehend unbekannt
und auch véllig unterdokumentiert.

Die zwar anerkannte sozialistische
Bewegung des beginnenden 20. Jahr-
hunderts wird als mehrheitlich gewalt-
tatig dargestellt, Lenin und was auf ihn

folgte, sind die Beweise, die man bei-
bringt. Und natiirlich war die damalige
Linke, wie Jaques Ellul feststellt, weit-
gehend einer eher nationalistischen Vi-
sion horig.

Anarchie und Anarchismus haben ei-
nen notorisch negativen Ruf, wie die
Verwendung des Begriffs durch die Me-
dien zeigt: Als Anarchie gilt die Situation
in Libyen, in Somalia und in Gebieten,
wo die Regierung ausgefallen ist und das
Gesetz des bis auf die Zihne bewaff-
neten Stdrkeren gilt.

Schliesslich gibt es eine landldufige
und vom Kiichen- oder Stammtisch
tiber die Kanzel bis ins Fernsehen hinein
verbreitete Verwechslung, die fatal ist:
Konflikt und Gewalt werden als aus-
tauschbare Begriffe verwendet, womit
Konflikt der Gewalt gleichgesetzt wird:
negativ, zerstorerisch, unter allen Um-
stinden zu unterdriicken. Gewaltfrei-

211

Frangois G. Baer: Zur
Erinnerung an Ungary
1956, zweifarbige
Lithografie, 1976



heit wird landldufig noch immer weitge-
hend mit Passivitat gleichgesetzt.

Soweit die schlechten Nachrichten.
Doch der Schein triigt. Wir kénnen von
der Bewegung der Gewaltfreiheit heute
sagen: Und es gibt sie doch. Gewaltfrei-
heit meint: Eine andere Welt ist moglich.
Die Weltgesundheitsorganisation pos-
tuliert: Der Gewalt kann vorgebeugt wer-
den, sie ist nicht unausweichlich. Das ist
— nebst der von der Gewalt immer und
zwingend angerichteten Zerstérung -
der grosse Unterschied zum Konflikt:
Er ist in der Tat unausweichlich. Solange
wir Konflikt nicht zulassen, wird die Ge-
waltspirale sich weiter drehen.

Das anbrechende Zeitalter der Ge-
waltfreiheit fordert uns zu einem neuen
Denken, zu einer neuen Sprache, zu
neuen Vernetzungen, zu neuen Wagnis-
sen heraus. Dabei stehen kein System,
keine Ideologie und keine Religion im
Vordergrund, sondern Menschenwiir-
de, Respekt vor Menschen und Natur so-
wie die Bereitschaft, sich das Gemein-
wohl etwas kosten zu lassen.

Gewaltfreiheit breitet sich aus
Gliicklicherweise gibt es heute eine
grosser werdende Anzahl von Aktionen
und Einrichtungen, die der Waffenproli-
feration den Riegel zu schieben suchen.
Doch sie haben einen schweren Stand,
wie wir in Schweizer Abstimmungen
wiederholt gesehen haben. Die Politik
agiert unter der Fuchtel der internatio-
nalen Waffenlobby.

Doch trotz und wider all diese be-
denklichen und bedrohlichen Entwick-
lungen, zu denen auch die Verfliichti-
gung des staatlichen Gewaltmonopols
gehort: Gewaltfreiheit als Haltung und
Praxis, als Lebens- und Gesellschafts-
konzept nimmt zu. Wenn wir vom An-
bruch des Zeitalters der Gewaltfreiheit
sprechen, stellen wir uns nicht vor, dass
Gewalt véllig abwesend ist. Wir denken
an eine Zeit und an einen Raum, wo die
Geisteshaltung und die Praxis der Ge-
waltfreiheit in ihren vielfaltigen und

komplexen Variationen und Zusam-
menhéngen eingeiibt und debattiert
werden. Dass diese Entwicklung mit der
Uberwindung und Achtung von Milita-
rismus und Krieg einher geht, versteht
sich von selbst. Wir stehen heute dem in
den sechziger Jahren vom ORK formu-
lierten und dann in der Schublade ver-
gessenen Ziel niher als je zuvor: Dring-
liche soziale Verdnderungen kommen in
gewaltfreiem Handeln zustande.

Gene Sharp hat mit seiner griind-
lichen Arbeit zur Entwicklung und An-
wendung gewaltfreier Praxis im sozialen
und politischen Bereich einen in Tune-
sien und anderswo wirksamen Beitrag
zu gewaltfreier sozialer Verdnderung ge-
leistet. John Paul Lederach hat als Sozio-
loge seine Erfahrungen in Mediation
zwischen bewafIneten politischen Geg-
nern und der verarmten Bevolkerung in
Nicaragua zu einem heute akademisch
ausgereiften und anerkannten Ansatz
weiterverarbeitet. Die Weltgesundheits-
organisation hat mit ihrer Typologie der
Gewalt einen Grundstein gelegt zur
effektiven Gewaltpravention. In der
Schweiz wird seit einigen Jahren mit An-
sitzen gearbeitet, welche aus der gewalt-
freien Bewegung erwachsen sind. Swiss-
peace und das EDA fordern das Konzept
der Vergangenheitsarbeit (Dealing with
the Past), welches nicht nur zur nachhal-
tigen Heilung, sondern auch zur Vor-
beugung beitrigt.

Auch im kirchlichen Bereich hat sich
einiges bewegt rund um die Dekade zur
Uberwindung von Gewalt. In der wie
gewohnt wortreichen Gkumenischen
Debatte um den gerechten Frieden fallt
mir immer wieder auf, wie relativbedeu-
tungslos die Frage der Gewaltfreiheit ist,
abgesehen von einigen RuferInnen in
der Wiiste und wachsender Resonanzan
der Basis. Meines Erachtens liegt dieses
Desinteresse im Umstand begriindet,
dass die Kirchen, jedenfalls die europé-
ischen, nicht nur den guten Mittelstand
vertreten, sondern auch in der Logik der
gegenwirtig aktuellen Staats- und Ge-

212



sellschaftsfiihrung verhaftet sind. So-
lange in der Kirche selbst Privilegien,
Machtspiele, Personenkult und Ver-
marktung dermassen tief in die Ent-
scheidungsprozesse hineingreifen, wird
Gewaltfreiheit keine Prioritit sein. An-
dererseits weist der Diskurs vom gerech-
ten Frieden natiirlich in die richtige
Richtung, auch wenn er verschwommen
daher kommt und die Worte weitgehend
folgenlos verhallen. Ein erfreulicheres
Zeichen der Hoffnung steht jetzt vor Au-
gen mit dem Pontifikat von Franziskus,
welcher sich {iber einiges hinwegsetzt
und Bescheidenheit nicht nur fordert,
sondern vorlebt.

Wesentlich zur Gewaltfreiheit gehort
ein gutes Mass an Bescheidenheit, von
der Sorte, die auch frech sein kann, und
die vor allem aufrichtig ist. Im deutschen
Sprachraum gibt es den von Martin Ar-
nold geprigten Begriff Giitekraft zur
Wiedergabe der von Gandhi verwende-
ten Satyagraha, welche aber auch das
Moment der Wahrheit beinhaltet. Ein
schoneres Konzept der Ubersetzung ist
Bienveillance im Franzosischen, das pure
Gegenteil der gewalttitigen Opfer- und
Gehorsamstheologie, was Lytta Basset
in ihrem kiirzlich erschienen Buch sehr
treffend herausarbeitete. Sie zeigt, wie
die Uberlieferung der Erbsiinde zu
einem zusammengestauchten und ge-
waltanfilligen Dasein fiihrt.

Nein zum Krieg

In dem Masse wie die Gewaltfreiheit ge-
fordert wird, muss Militarismus abge-
baut werden. David Graeber schreibt in
seinem Buch «Kampf dem Kamikaze-
Kapitalismus», dass der Erste Weltkrieg
angezettelt wurde aus Panik vor der zu
stark gewordenen anarchistischen Be-
wegung, welche das dynamische Zen-
trum der radikalen Linken geworden
war. Dazu gehorte zweifelsohne auch die
pazifistische Bewegung. Verschiedene Per-
sonlichkeiten des vergangenen Jahrhun-
derts, wie zum Beispiel Victor Hugo,
Jacques Ellul oder Dorothee Sélle, haben

eindringlich darauf hingewiesen, dass
Militarismus und Aufriistung unweiger-
lich zu Zerstérung und Tod fithren.

Es erscheint als Binsenwahrheit, wird
aber in einer breiteren Offentlichkeit
nach wie vor verkannt: Krieg ist keine
Naturkatastrophe. Krieg bricht nicht
von einem Tag auf den andern aus. Krieg
wird angezettelt, und seine irgendwann
immer wahrscheinlicher werdende Mog-
lichkeit wird von langer Hand bis zur
Unausweichlichkeit vorbereitet, sei es
aus nationalistischen oder wirtschaftli-
chen Griinden oder zur simplen Macht-
erhaltung. Dafiir werden entsprechen-
de Bedingungen geschaffen, provoziert
oder ausgenutzt. Hier besteht eine pida-
gogische Herausforderung fiir die Frie-
densbewegung: Das Bewusstsein schaf-
fen, dass Krieg von Menschen gemacht
ist, bewusst vorbereitet und im Interesse
von einer immer kleiner werdenden Eli-
te gefithrt wird. Der schleichende Mili-
tarismus ist deshalb eine grosse Gefahr.

In wessen Interesse wird Krieg vor-
bereitet und gefiihrt? Wem dient ein
Krieg? Gliucklicherweise ist das Sprich-
wort heute nirgends mehr glaubwiirdig;
Krieg ist der Vater aller Dinge. Das Ge-
genteil hat sich als Wahrheit herausge-
stellt: Krieg ist der Killer aller Dinge,
vom sozialen Gefiige iiber die Infra-
struktur und, am schlimmsten, der
Menschen selber bis hin zur Natur, deren
Teil die Menschen sind. Kaum jemand
hat das dringend gewordene Ende der
Kriegswirtschaft und der Kriegsfithrung
so eindringlich und ultimativ beschrie-
ben wie René Girard. Die Menschheit
wird entweder den Krieg zu dchten be-
ginnen - oder von ihm ausgeldscht.

Wir haben es heute mit einer dop-
pelten ultimativen Bedrohung zu tun:
ein wirtschaftlicher Kollaps, der weit
grossere Folgen hitte als alle bisher da-
gewesenen (und dem, wie es scheint, mit
Kriegen vorzubeugen versucht wird) so-
wie die eigentliche Ausléschung der Zi-
vilisation beziehungsweise des mensch-
lichen Lebens auf der Erde.

213



.inks
\lbert Einstein:
vww.aeinstein.org

3log «A Pinch of Salt»:

vww.apinchofsalt.org

Anarchismus:
yww.anarchismus.at

‘esus Radicals:
vyww.jesusradicals.com

Dave Andrews:
yww.daveandrews.
zom.au

Waging Nonviolence:
wagingnonviolence.org

Pierre Ramus Gesell-
schaft, Wien:
www.ramus.at

Zum Gliick aber sehen wir gleichzei-
tig eine wachsende Bewegung des Be-
wusstseins und des Widerstandes. Gera-
de deshalb ist Gewaltfreiheit im Kontext
sozialistischer, antimilitaristischer oder
anarchistischer Bemithungen von abso-
luter Schliisselbedeutung,.

Mein Postulat im hundertsten Jahr
der Bewegung um den Internationalen
Versdhnungsbund lautet daher, dass die
drei Bewegungen Religioser Sozialismus,
Antimilitarismus/Pazifismus und Anar-
chismus, welche nach der Jahrhundert-
wende eng miteinander verkniipft waren
und sich seither auseinander gelebt und
verzettelt haben, sich dringend zusam-
menfiithren lassen miissen, wenn sie
nicht die bedeutendste Umwilzung der
post-modernen Welt verschlafen wollen.
Sie sollen Wege finden, welche gemein-
sam begangen werden koénnen und es
miissen Wege der Gewaltfreiheit sein.

Widerstand und Kontemplation

Gewaltfreiheit miindet frither oder spi-
ter unweigerlich in Widerstand. Jacques
Ellul sagte, die Linke habe mit ihrer Vor-
stellung von Revolution Schiffbruch er-
litten: «...wenn man einen Fabrikbesit-
zer umbringt, macht man damit noch
keine Revolution». Das Thema des Wi-
derstandes gegen Gewalt und Unrecht,
gegen Unterdriickung und Missachtung
der Menschenrechte ist dusserst wichtig
und schier unerschopflich. Fir diejeni-
gen, welche aus spirituellen Traditionen
kommen - der Begriff spirituell ist viel-
leicht heute angemessener als «religios»
— ist die Komponente der Kontemplati-
on wichtig. Der US-Amerikaner Richard
Rohr hat vor Jahren in New Mexico ein
Zentrum fiir Kontemplation und Aktion
eingerichtet. Der Pionier im Widerstand
gegen die Atomwaffen in den USA,
James Douglass, welcher schon in den
fiinfziger Jahren gewaltfreien Wider-
stand iibte,kam bald einmal zum Schluss,
dass das Ergebnis des Widerstandes di-
rekt von der dem Widerstand vorausge-
gangenen und innewohnenden Kon-

templation abhingig ist. Damit ist fir
ihn jeder gewaltfreie Widerstand ein
Experiment in der Wahrheit. Das ist es,
was Jesus in der Wiiste tat. Kontempla-
tion und Widerstand sind fiir Douglass
die beiden Standbeine der aktiven Ge-
waltfreiheit. Gerade beim Widerstand
lasst sich aber herkémmliches Erfolgs-
denken nicht anwenden, es gelten ande-
re Gesetze. John Howard Yoder redet in
diesem Zusammenhang vom gottlichen
Eingreifen, gewaltfreies Handeln ent-
spricht dem Wesen Gottes, wie es in Je-
sus von Nazareth offenbar geworden ist.

Die Frage nach der Tauglichkeit der
Gewaltfreiheit in der Politik wird immer
wieder behandelt wie auch die Frage der
Effizienz. In einer militarisierten Gesell-
schaft kann Gewaltfreiheit nur be-
schrinkt tauglich sein. Darin liegt das
Geheimnis von Gandhis Widerstand.
Was die Effizienz angeht, so dréingt sich
mir als Taufer und Mennonit auf, was
Martin Luther King als «beloved com-
munity» bezeichnet hat. Aktive Gewalt-
freiheit braucht die Gemeinschaft, Ge-
waltfreiheit kann nur in und durch
Gemeinschaft gelingen. Was aber nicht
heisst, dass sie immer wirksam ist. Die
Frage dieser geliebten Gemeinschaft ist
nicht so sehr, ob man in seiner Absicht
erfolgreich ist, sondern ob die Men-
schenwiirde und das menschliche Leben
respektiert und geschiitzt werden. In bi-
blischen Worten ausgedriickt: Es geht
nicht darum, Erfolg zu haben, sondern
treu zu sein.

Neues aus dem, was librig ist

Angesichts des veranderten Kontexts ist
es wichtig, eine neue Sprache zu finden
fir die Anliegen, welche vor hundert
Jahren vertreten wurden. Hubertus Halb-
fas legt in seinem Biichlein «Glaubens-
verlust» dar, dass das Christentum sich
neu erfinden muss. Das gilt wohl auch
fiir den Pazifismus, der durch die beiden
Weltkriege so gut wie abgeschafft wor-
den war. Nach Erfahrungen wie der von
Gandhi, ebenso nach Auschwitz und

214



Hiroshima reden wir nicht nur anders
von Gott, sondern auch anders von der
Gewalt und der Gewaltfreiheit.
Angesichts des Unaussprechlichen,
wie Thomas Merton es nennt — unaus-
sprechlich, weil es von Anfang an in Lii-
gen gehiillt ist, und weil es zu schrecklich
ist,um in Worte gefasst werden zu kon-
nen - bleibt uns das, was bisher verhiillt
war: Die Moglichkeit der Gewaltfreiheit
sichtbar zu machen und in Worte zu fas-
sen. Die Sprache der Gewaltfreiheit
muss aber erst gefunden und entwickelt
werden. Darin, dass dieser Prozess im
Gange ist, liegt eine grosse Hoffnung.
Die Verbreitung der Gewaltfreien Kom-
munikation zum Beispiel ist Ausdruck
davon. Um diesen Lern- und Entwick-
lungsprozess zu fordern, braucht es das
engere Zusammenspannen dessen, was
von den Bewegungen zur sozialen und
politischen Verwandlung vor hundert
Jahren heute noch tibrig ist. ®

Benutzte und empfohlene Literatur:

Peter Aerne, Religiose Sozialisten, Jungrefor-
mierte und Feldprediger. Konfrontationen im
Schweizer Protestantismus 1920-1950, Chro-
nos, Ziirich 2006.

Lewis V. Baldwin, In an inescapable network of
mutuality. Martin Luther King, Jr. and the glo-
balization of an ethical ideal, Cascade Books,
Eugene 2013.

Lytta Basset, Oser la bienveillance. Un autre
regard sur I¢tre humain, A. Michel, Paris 2014.
Wolfram Beyer, Pazifismus und Antimilitaris-
mus. Schmetterling, Stuttgart 2012.

John Clark, «Anarchismp», in: Encyclopedia of
Religion and Nature, ed. Bron Taylor, Continu-
um, London & New York 200s5.

James W. Douglass, Wie ein Blitz von Ost
nach West. Jesus, Gandhi und das Atom-
zeitalter, Werkhaus, Miinchen 1986.

Vernard Eller, Christian anarchy. Jesus pri-
macy over the powers, W.B. Eerdmans, Grand
Rapids 1987,

Jacques Ellul, Verrat am Abendland. Geist und
Ungeist im Widerstreit, Busse Seewald, Stutt-
gart 1978.

Andrew Feinstein, The shadow world. Inside
the global arms trade, Farrar, Straus and Gi-
roux, New York 2011.

René Girard, Je vois Satan tomber comme
léclair, Grasset, Paris 1999.

David Graeber, Frei von Herrschaft. Frag-
mente einer anarchistischen Anthropologie,
Hammer, Wuppertal 2008.

David Graeber, Kampf dem Kamikaze-Kapi-
talismus. Es gibt Alternativen zum herrschen-
den System, Pantheon, Miinchen 2012.

David Graeber, Schulden. Die ersten 5000 Jah-
re, Klett-Cotta, Stuttgart 2012.
Graswurzelrevolution Nr. 117/118, 1987: Sozial-
geschichte des Antimilitarismus. Keine Frau,
keinen Mann, keinen Pfennig fiir Staat und
Krieg!

Daniel Guérin, Anarchismus. Begriff und Pra-
xis, Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1967.

Hubertus Halbfas, Glaubensverlust. Warum
sich das Christentum neu erfinden muss, Pat-
mos-Verlag, Ostfildern 2011.

Sebastian Kalicha, Christlicher Anarchismus.
Facetten einer libertdren Stromung, Graswur-
zelrevolution, Freiburg i. Br. 2013.

Thomas Merton and Gordon C. Zahn, The
nonviolent alternative, Farrar, Straus & Gi-
roux, New York, N.Y. 1980.

Jean-Marie Muller, Désarmer les dieux. Le
christianisme et I'islam au regard de I'exigence
de non-violence, Relié, Gordes 2009.
Jean-Marie Muller, Entrer dans I4ge de la non-
violence, Relié, Gordes 2011.

Steven Pinker, Gewalt. Eine neue Geschichte
der Menschheit. Bundeszentrale fiir Politische
Bildung, Bonn 2011.

Fritz Rutishauser, Krieg und Frieden, Guggen-
biihl & Huber, Ziirich 1933.

Gene Sharp, Das politische Aquivalent des
Krieges — die gewaltfreie Aktion, www.aein-
stein.org/wp-content/uploads/2013/10/The-
Political-Equivalent-of-War-Civilian-Defen-
se-German.pdf

Dorothee Solle, Aufriistung totet auch ohne
Krieg, Kreuz Verlag, Stuttgart 1982.

STRIKE Magazine, www.strikemag.org

Sibylle Tonnies, Pazifismus passé? Eine Pole-
mik, Rotbuch, Hamburg 1997.

Wolfram Weisse, Reich Gottes. Hoffnung ge-
gen Hoffnungslosigkeit, Vandenhoeck & Rup-
recht, Gottingen 1997.

Michel Wieviorka, Violence a new approach,
Sage, Los Angeles 2009.

Walter Wink, Verwandlung der Machte. Eine
Theologie der Gewaltfreiheit, Regensburg 2014.
John Howard Yoder, Nevertheless the varieties
and shortcomings of religious pacifism, He-
rald Press, Scottdale, Pa. 1992.

John Howard Yoder and Wolfgang Krauss, Die
Politik Jesu, Neufeld, Schwarzenfeld 2012.
Slavoj Zizek & Sre¢ko Horvat, What does
Europe want? The Union and its discontents,
Istros Books, London 2013.

215

Hans Ulrich Gerber ist
seit 2010 Geschiftsfiih-
rer von IFOR Schweiz
und Priisident des Int-
ernationalen Verséh-
nungsbundes. In einer
Tauferfamilie im Jura
aufgewachsen, wurde
er nach der landwirt-
schaftlichen Lehre
Primarlehrer, dann
Katechet der Refor-
mierten Kirche des
Kantons Bern. Er
studierte Theologie in
Elkhart/USA und war
danach Pastor in der
Mennoniten-Gemein-
de Bern. Wiihrend
einigen Jahren arbei-
tete er bei der Menno-
nitischen Weltkonfe-
renz, von 1992 bis 2002
war Gerber Europadi-
rektor des Mennonite
Central Committee
(MCC). Von 2002 bis
2009 war er Koordina-
tor der Dekade zur
Uberwindung von
Gewalt beim Okume-
nischen Rat der Kir-
chen in Genf. Er be-
gleitet nach wie vor
eine kleine Menno-
nitengemeinde in

La Chaux-dAbel in
ehrenamtlicher
pastoraler Rolle.

hu-gerber@ifor-mir.ch



	Vom anbrechenden Zeitalter der Gewaltfreiheit : Überlegungen zum Pazifismus in den letzten hundert Jahren und zum heutigen Diskurs um gerechten Frieden und Versöhnung

