
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 108 (2014)

Heft: 6

Artikel: Religion und Gesellschaft als Zwillingspaar : Gespräch

Autor: Schulze, Reinhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-514115

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-514115
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Wege-Gespräch mit Reinhard Schulze,
Islamwissenschafter

Religion und Gesellschaft
als Zwillingspaar

In der religiösen Landschaft der Schweiz kam es in den

letzten Jahrzehnten zu massiven Verschiebungen.
Nach dem Staat wurde auch die Gesellschaft über weite
Strecken säkular. Die Einwanderung des Islams machte

stellvertretend sichtbar, dass Religion in diesem Land
heute gerade auch jenseits von Milieu und Tradition
existiert. 9/11 und die Umbrüche in der arabischen Welt

der letzten Jahre haben grosse Rückwirkungen auf das

Bewusstsein von Religion in der Gesellschaft. Der
Islamwissenschafter Reinhard Schulze von der Universität
Bern denkt in diesem Kontext über die Beziehung von

Religion und Gesellschaft nach.

Wir führen unser Gespräch am 1. Mai.
Worüber würden Sie heute eine Rede

halten?
Ich möchte auch im Rahmen des 1.

Mai einen Anstoss dazu geben, dass wir
angesichts der Situation in der
arabischen Welt 2014 nicht mit der üblichen
Selbstverständlichkeit auf uns selbst

schauen. Wir müssen feststellen, dass

wir in der Art und Weise unseres
Zusammenlebens sehr privilegiert sind. Es

gibt aber Tendenzen, die dieses Privileg
in der Schweiz in Frage stellen.

Woran denken Sie hier konkret?
Ich denke an die Frage, ob der

gesellschaftliche Konsens überhaupt noch

tragfähig ist für die Integration der
Bevölkerung eines Nationalstaates oder ob

sich Teile der Bevölkerung von diesem

Konsens verabschieden. Je grösser ihr
Anteil wird, desto schwieriger und instabiler

wird die Ordnung, mit der man
sich bisher identifiziert hat.

Also ist auch bei uns einiges ins
Rutschen geraten, gesellschaftliche Verhältnisse

befinden sich in starker Bewegung.
Es ist in diesen Debatten um Integration,

die Sie ansprechen, viel von Religion
die Rede. Zuerst: Wie verstehen Sie

überhaupt unter Religion?
Religion ist schwer zu definieren als

absoluter Begriff, sondern immer nur in

Relation. Religion ist eigentlich nur fassbar,

indem ich den Partnerbegriff in den

Blick nehme - die Gesellschaft. Religion
und Gesellschaft bilden ein Zwillingspaar.

Es ist eine Ordnung, die in der
frühen Neuzeit entstanden ist und seitdem

etwas wie eine allgemeine Ordnung
eines modernen Staates beschreibt. Wir
haben diese beiden Pole, die miteinander

in einer friedlichen oder nicht
friedlichen Situation leben, aber immer
verflochten sind.

Wir müssen uns also die Mühe nehmen,

in jeder konkreten Situation - Schweiz,

Syrien oder Russland 2014 - die Bezie-

180



hung zwischen diesen beiden Polen stets

neu zu beschreiben?

Das Verhältnis zwischen Religion
und Gesellschaft ist nie fix, es wird
immer wieder neu verhandelt. Aus
Konflikten und im Wettbewerb der Gewichtungen

entsteht so etwaswie ein Konsens.
Die Rolle der Religion ist dabei eher

bezogen auf das, was man Werte nennt -
und die Rolle der Gesellschaft auf das,

was man Normen nennt. Die Regeln, wie
das menschliche Zusammenleben
erfolgen soll, werden eher von der Gesellschaft

definiert, während die
Wertvorstellungen, die begründen, was gutes
Zusammenleben ist, eher noch aus dem
Feld der Religion bestimmt werden.
Religion meint dann weniger das

Frömmigkeitsverhalten, sondern kennzeichnet

die Zugehörigkeit zu einer Tradition,
die Werte begründet.

In der Schweiz war in der Beziehung
zwischen Religion und Gesellschaft manches

bis in die sechziger Jahre stabil. Mit
säkularen Entwicklungen kam
Bewegungin dieses Verhältnis. Mit der Migration,

verstärkt in den letzten zwanzig
Jahren, wächst gleichzeitig die religiöse
Pluralität. Wie würden Sie das Verhältnis

von Religion und Gesellschaft heute
bestimmen? Was sieht Ihre Momentaufnahme

der Schweizer Gesellschaft aus?
Bis in die sechziger, siebziger Jahre

hinein war der Ort der Religion relativ klar
fixiert in sozial-moralischen Milieus. Ein
Katholik oder eine Protestantin wusste
sich in einer konfessionellen Heimat
zurecht zu finden. Die Verwandtschaftsbeziehungen,

die Arbeitswelten und weitere

Bereiche waren in mehr oderweniger
geschlossenen sozialen Räumen organisiert.

Man bewegte sich in diesen alten
Traditionen, ohne sich dabei unbedingt
selber einer Frömmigkeit zugeordnet zu
sehen. Das Neue - mit neuen Leuten - ist
die Präsenz eines religiösen Feldes, in
dem es kein Milieu mit gestandenen
Traditionen in einer definierten Region, in
einem Kanton mehr gibt. Diese Entwick¬

lung wird in einen Zusammenhang mit
dem Islam gesetzt. Andere Religionen
haben dieses Privileg, so in die
Öffentlichkeit zu geraten, nie bekommen. Aber
eigentlich ist das Neue nicht das
Islamische, sondern die Tatsache, dass in der
Schweiz nun Religion auch unabhängig
von einer Tradition existiert.

Wo verorten Sie in Ihrer Darstellung jene

Menschen, die sich nicht mehr oder
nicht einer religiösen Tradition
zugehörigfühlen?

Es gibt zwei Standpunkte, die in der
Moderne eingenommen werden können:

Einer ist auf die Religion, der andere

auf die Gesellschaft bezogen. Von beiden

Standpunkten aus können
Hegemonieansprüche erhoben werden.
Jemand, der den gesellschaftlichen Standpunkt

einnimmt, sagt, dass die Regeln,
wie die Gesellschaft zu funktionieren
habe, nur durch sie bestimmt seien und
die Werte für diese Regeln aus ihr selbst
heraus geschöpft werden. Er wird auch

behaupten, dass er in der Lage sei zu
erklären, was Religion ist und so eine Art
Hegemonie über das religiöse Feld zu
definieren versuchen. Auf der anderen
Seite gibt es radikale Vertreter des religiösen

Feldes, die sagen, nur das religiöse
Feld sei in der Lage, Ordnung und Sinn
zu stiften. Das gesellschaftliche
Zusammenleben funktioniere nur so lange,
wie auch Religion funktioniere, weil sie

die Mutter der Gesellschaft sei. So wird
auch von religiöser Seite her manchmal
die Hegemonie über das Gesellschaftliche

erhoben. Dieser Wettbewerb
kennzeichnet die Moderne. Wir haben ein
Spektrum von Meinungen und
Anschauungen über das religiöse und das

gesellschaftliche Feld, das an den
Rändern, wo man nur einen absoluten
gesellschaftlichen oder einen rein religiösen

Standpunkt einnimmt, zu
Extrempositionen führen kann.

Gibt es noch ernsthafte religiöse Ansprüche

aufHegemonie in der Schweiz?

Reinhard Schulze,

geboren 1953 in Berlin,
nach Studium der

Islamwissenschaft,
Romanistik und
Linguistik 1987-1992
Professorfür orientalische

Philologie an der
Universität Bochum,

1992-1995 Professor

für Islamwissenschaft
und Arabistik an der
Universität Bamberg,
seit 1995 ordentlicher

Professorfür Islam-

wissenschaft und
Neuere Orientalische

Philologie an der
Universität Bern.

schulze@islam. unibe.
ch

181



Der Konsens, den wir in der Gesellschaft,

in der Ordnung, in der wir heute

leben, erreicht haben, besteht darin, dass

beide Seiten auf ihren Absolutheits-
anspruch verzichten. Es gibt kaum
gestandene Atheistinnen, die sagen, die

Religion müsste verboten werden.
Genauso wenig gibt es gestandene
Religionsleute, die sagen, die Gesellschaft
müsste verboten werden. Man erkennt
sich gegenseitig an. Diese doppelte
Anerkennung führt zu einer gewissen
Harmonie. Umfassende Hegemonieansprüche,

wie sie beispielsweise heute in
ultrareligiösen Szenen formuliert werden

in der arabischen Welt, teilweise in
Israel oder auch in den USA, sind so in
der Schweiz im Augenblick nicht zu
beobachten.

Religion ist in den letzten zwanzig Jahren

vermehrt zum Faktorgeworden, der

zu neuen Grenzziehungen zwischen
verschiedenen Gruppen führt, zur
Konstruktion von Differenz. Der oder die
«Andere» ist heute in der Schweiz
muslimisch. Wie kam es zu dieser Verlagerung,

dass wir heute kaum mehr von
arabischen, türkischen oder kosovari-
schen Immigrantinnen sprechen,
sondern von Musliminnen?

Eine gute Erklärung für diese

Verschiebung gibt es nicht. Sie ist aber
universell, sie ist global, es ist kein
schweizerisches Problem. Die Zuordnung der
Differenz zum religiösen Feld ist das,

was seit fünfzehn, zwanzig Jahren
kennzeichnend ist. Das deutet daraufhin, dass

Religion offensichtlich sehr funktional
ist in der Bestimmung von Unterschieden.

Diese Klassifizierung ist offenbar
einfacher als zu sagen, das ist ein Roma,
das ist eine Türkin. Die Unterscheidung
nach Religionen bildet riesige Kollektive.
Das Aufbauen grosser Differenzkollektive

ist offensichtlich heute im Selbstverständnis

vieler Menschen hilfreich.

Hinter solchen Diskursen stehen oft
politische Interessen, sie widerspiegeln Macht¬

verhältnisse und nicht einfach individuelle

menschliche Bedürfnisse. Die Schaffung

von Differenzgeschieht auch im
interreligiösen Dialog. Inwiefern tragen
auch Konzepte des interreligiösen Dialogs,

wo die Religion als Identitätsmerkmal

im Vordergrund steht, contre coeur

zu einer eindimensionalen Kategorisie-

rung von Menschen in unserer Gesellschaft

bei, zur Ziehung von Grenzen, wo

zuvor keine waren?
Ich habe nie so richtig verstanden,

was eigentlich ein interreligiöser Dialog
ist. Einen Dialog zu führen, wäre eine

Strategie, um festzustellen, wo wir
gemeinsame Interessen haben, wie
Interessen ausgeglichen werden können, wo

gegenseitige Kritik geübt wird. Bezogen
auf das religiöse Feld müssten die
Akteurinnen bereit sein, voneinander zu

lernen, das heisst auch, die eigene
Urteilsbildung in Frage zu stellen und jene
des Anderen wertzuschätzen, also die

Fundamente der eigenen Selbstverge-

wisserung zu hinterfragen. Das findet
aber kaum statt. Man vergewissert sich,

wie Sie sagen, eher der Differenz. Wäre

es nicht anstelle dieses Bestätigungsdiskurses

sinnvoller, problemorientiert zu

denken: Welchen Beitrag können
verschiedene Religionen zur Lösung eines

bestimmten Problems leisten? So können

sie ihre Kompetenzen in die Gesellschaft

einbringen.

Das würde bedeuten, dass man die

Grenzen der Religion im interreligiösen
Dialogsehr oftgleich wieder in Richtung

Gesellschaft überschreiten muss, weil

manja selten bis nie vor Fragen steht, die

messerscharfals rein religiöse Probleme

abgegrenzt werden können.
Ein rein religiöses Problem wäre zum

Beispiel die Theodizee, die Frage nach

der Gerechtigkeit Gottes. Wie behandelt

ein Muslim, ein Jude, ein Christ, diese

Frage? Man kann voneinander lernen:

Aha, ihr macht das so, wir machen das

so. Aber das ist ein theologisches, kein

gesellschaftliches Problem. Bei gesell-

182



schaftlichen Konflikten stellt sich für die

Religionen die Frage,wie sie dazu beitragen

können, diese zu befrieden. Welche

Strategien und Interventionsmöglichkeiten

haben sie? Ein Beispiel heute, das

globale Bedeutung bekommen wird, ist
die Frage: Wie gehen die Religionen mit
ihren Sektenrändern um? Ich kenne keinen

interreligiösen Dialog, der sich mit
dieser Frage befasst. Das ist offensichtlich
ein blinder Fleck. Man tut so, als gäbe es

diese Ränder nicht, die aber letztlich die

Integrität des religiösen Feldes völlig in
Frage stellen. Das ist gerade auch typisch
für muslimische Teilnehmerinnen am
interreligiösen Dialog, die sagen: Das ist
Fundamentalismus, damit haben wir
nichts zu tun. Wichtig wäre die Haltung:
Das sind gesellschaftliche Probleme, also
behandeln wir sie, denn wir als Träger
der religiösen Ordnung sollten einen
Beitrag zu ihrer Befriedung leisten.

Wer hätte die Hebel in der Hand, um
interreligiöse Prozesse in diese Richtung
zu lenken? Wersoll die gesellschaftlichen
Dimensionen stärker in den Dialog
einzubringen?

Die Medien. Sie müssten eigentlich in
der Lage sein, die verschiedenen religiösen

Akteurinnen in die Pflicht zu
nehmen, zu bestimmten gesellschaftlichen
Problemen Stellung zu beziehen. Sie

könnten im Wettbewerb der Antworten
so etwas wie einen öffentlichen Diskurs
entstehen lassen. Es ist ganz wichtig, dass
die Medien das Spiel der Religionen
nicht mitspielen und diese nicht nur
abholen, wo sie als autonome Gruppe
existieren, wo es um sogenannte rein
religiöse Themen geht. Die religiösen
Akteurinnen sind, wenn sie eine öffentliche

Anerkennung haben wollen, auch
in der Pflicht und in der moralischen
Verantwortung, Stellung zu beziehen zu
dem, was in der Gesellschaft geschieht.

Diese sogenannten religiösen Akteurinnen

müssten dann aber in der Öffentlichkeit

auftreten im Bewusstsein, dass auch

sie stets verschiedene Interessen verfolgen

und vielfältige Identitäten haben,
dass jemand also nicht nur ein oder gar
der Muslim ist, sondern auch ein
Unternehmer oder eine Arbeiterin, eine
Bosnierin oder ein Türke.

Dadurch wird der Mensch, der sich
als Muslim oder als Jude beschreibt,
nicht auf eine bestimmte Rolle fixiert.
Der Mensch existiert so in seinen
Möglichkeitsräumen. Er kann ein religiöser
Mensch sein, aber er ist zugleich immer
ein soziales Wesen. Viele Musliminnen
sehen sich nur dann in der Öffentlichkeit

als relevant, wenn sie als solche

angesprochen werden. Wenn sie als

Mitglieder der Gesellschaft angesprochen
werden, verschwinden sie und nehmen
an den Debatten gar nicht teil oder
werden nicht zugelassen. Was dadurch
entstanden ist, ist eindimensional und
schwierig, wieder zu korrigieren.

Nun ist die Frage, ob interreligiöse
Projekte einen Beitrag zu dieser Öffnung
oder sogar einen Beitrag zur
Schubladenbildung leisten.

Religionen bekommen in solchen
Prozessen ihren Ort zugewiesen und
verhalten sich dann off sehr introvertiert.

Die Tatsache, dass der Mensch in
der Moderne im religiösen und im
sozialen Feld existiert, wird ignoriert.
Dadurch entsteht eine Verstetigung der
Rollenzuweisungen. Das mag in der
Schweiz für das Christentum noch
funktionieren, weil es in der Tradition einer
langen gesellschaftlichen Geschichte
steht, aber für Menschen, die aus der
muslimischen Tradition kommen und
keine Milieus haben, in denen sie hier
über Generationen hinweg gross geworden

sind, ist es ungeheuer schwer. Sie

gewinnen ihr kulturelles Kapital und ihre

Anerkennung auch dadurch, dass sie

eine katholische oder eine evangelische
Kirche als Muslime anspricht.

Geht es in der Schweiz auch in Zukunft
darum, die Religion in den modernen

183



Verfassungsstaat, der Religion und Staat
trennt, einzubauen?

Das ist die Erfolgsgeschichte der
säkularen Ordnung. Sie unterscheidet sich
von einer laizistischen, französischen
Situation dadurch, dass der Staat eine

Friedensordnung definiert, in der er die
Religion anerkennt und sie nicht ins
Private verbannt. Diese Fähigkeit, die
Ambivalenz von Religion und Gesellschaft

positiv zu werten, macht die Stärke
des säkularen Staates aus. Das bedingt
gleichzeitig, dass seine eigenen Normen,
seine Regeln und Gesetze, religionsneutral

sind. Jedwede Form der
Einschreibung von Aussagen über das

religiöse Feld in die Normenordnung des
Staates stört den Frieden. Die Minarettinitiative

ist leider ein typisches Beispiel,
wo diese Ordnung gebrochen und eine
konfessionelle Perspektive zur Setzung
einer Rechtsnorm wird, sogar mit
Verfassungsrang. Das stört das sehr filigrane
und geschickte Gefüge, das der säkulare
Staat darstellt.

Wo sehen Sie Bedarffür eine Weiterentwicklung

- Stichwort Imamausbildung
oder islamische Theologie an Universitäten?

Der säkulare Staat hat den grossen
Vorteil, dass er in der Lage ist, die
gesellschaftlichen Debatten auch akademisch
führen zu lassen. Er stellt den
katholischen und evangelischen Theologien
Fakultäten zur Verfügung, die er teilweise
oder ganz finanziert. Dem religiösen Feld
als wichtigem Teil der Realität in einem
Land wird damit akademisch-wissenschaftliche

Selbstbearbeitung ermöglicht.

Die Tatsache, dass in der Schweiz vier
bis fünf Prozent der Bevölkerung
Musliminnen sind, bedingt, dass der säkulare
Staat auch diesem Teil der Bevölkerung
ermöglicht, im Rahmen einer Universität
akademisch zu behandeln, was er religiös
denkt. Die Logik des säkularen Staates

bedingt oder erzwingt förmlich diese

Entwicklung. Wenn der säkulare Staat
katholische und protestantische Theolo¬

gie, nicht aber islamische ermöglichte,
würde er sein Neutralitätsgebot und seine

Säkularität verletzen und religiös Partei

werden. Das darf er nicht.

Gibt es umgekehrt Bereiche, wo die
Gesetzgebung oder die Rechtssprechung in

Gefahr stehen, zu weit zu gehen, also die
Glaubens- und Gewissensfreiheitgegenüber

anderen Grundrechten zu stark zu

gewichten?
Ich sehe diese Gefahr zum Beispiel in

der Debatte, die jetzt langsam auch in
der Schweiz geführt wird, ob bestimmte
familienrechtliche Ordnungen aus
religiösen Traditionen begründbar sind,
etwa die Polygamiefrage. Hier darf der

Staat keine Kompromisse machen. Er

muss sagen: Wir als gesellschaftliche
Ordnung haben eine Vorstellung für alle

Bürgerinnen des Landes. Und wir
finden den Konsens aller oder fast aller
Menschen in dieser Gesellschaft.
Konkurrierende Rechtssetzungen in dieser
Hinsicht soll es nicht geben, dann würde
der Staat seine Neutralitätspflicht
aufgeben. Der Staat soll einerseits sehr wohl

Theologie zulassen, aber andererseits
seine Rechtssprechung nicht an das

religiöse Feld anpassen.

Zurück zum Anfang unseres Gesprächs.
Sie haben bestätigt, dass eine neue
Entwicklung eingesetzt hat mit der verstärkten

Immigration bzw. ihrer Wahrnehmung

in unserer Gesellschaft: Welche

Bedeutung hat 9/11 in diesem Prozess?

9/11 hat der Polarisierung in unserer
Gesellschaft, die schon vorher begann,
einen Namen gegeben, einen Begriff,
eine Begründung für einen Einhegungs-

prozess von Religion. Das wird verbunden

mit der Frage: Wie gefährlich sind

Religionen? Der Islam gilt dann als radikale

Religion - und 9/11 hat dementsprechend

gezeigt, wie gefährlich Religionen
sein können.

Spielen die neueren Entwicklungen im

Nahen Osten - der Arabische Frühling,

184



der Bürgerkrieg in Syrien - eine Rollefür
unsere Gesellschaft?

Sie spielen eine doppelte Rolle. Erstens

müssen wir feststellen, dass unsere
Vorstellungswelten von Islam und von
arabischer Welt so nicht geteilt werden

von den Leuten vor Ort. Wir behaupteten

zu wissen, und darüber wurde auch

im Rahmen der Minarettinitiative lange
debattiert, wie sich Islam und Demokratie

verhalten. Solche merkwürdigen
Diskussionen wurden durch den
Arabischen Frühling völlig konterkariert,
weil Menschen auf die Strassen gingen
und einfach sagten: Wir wollen jetzt
Demokratie, wir wollen Freiheit, wir wollen
Gerechtigkeit. Ohne zu begründen, weshalb

sie als Musliminnen das überhaupt
tun dürfen. Sie haben Freiheit einfach

eingeklagt, eine gerechte Ordnung, in
der der Mensch in der Lage ist, den Staat

zu bestimmen und nicht mehr der Staat
die Menschen, unabhängig davon, ob
jemand Christ, Jude oder Moslem ist. Wir
haben in der arabischen Revolte einen
deutlichen Hinweis darauf, wie säkular
die arabische Welt eigentlich schon ist.
Wir hatten die Menschen so islamisiert,
dass wir ihnen solche Entwicklungen nie
zutrauten.

In unserer Wahrnehmung ist das Fenster
schon wieder zu. In Ägypten konnten
sich die revolutionären Kräfte weder
gegenüber den Muslimbrüdern noch
gegenüber dem Militärregime durchsetzen.

War der Glaube an demokratische
Kräfte im islamischen Raum doch ein
Trugschluss?

Nein, man muss die Kirche im Dorf,
beziehungsweise die Moschee in der
Oase lassen. Hier hat der Westen versagt.
Im Arabischen Frühling war er nicht in
der Lage, adäquat auf den Umbruch zu
reagieren, wie er es in den frühen neunziger

Jahre in Osteuropa tat: Wie viele
Transferleistungen sind nach Rumänien,
nach Polen getätigt worden, aufdass eine
wirtschaftliche Grundlegung einer neuen

demokratischen Ordnung ermög¬

licht wurde. Nun wehrte sich die
arabische Bevölkerung gegen die Hegemonie

des Staates und wollte etwas wie eine
freie Gesellschaft aufbauen; sie brauchte
dafür eine ökonomische Basis, Kapital,
die Möglichkeit von Partizipation. Der
Westen beschränkte sich aufeine symbolische

Form der Unterstützung: Hier hat

man den Aufbau einer Polizeitruppe
unterstützt, dort die Neuorganisation des

Geheimdienstes. Was die Ordnung trägt,
eingesundesWirtschaften,blieb schwach.
So leiden in Ägypten die Leute nach wie
vor darunter, dass sie keine
Sozialversicherung, keine Arbeitslosenversicherung

haben. Die Menschen können die

Privilegien des Sozialstaates, von denen
ich anlässlich des 1. Mai sprach, noch
nicht einmal ansatzweise geniessen. Das
führte zu dieser unendlichen Misere,
denken Sie an die elenden Diskussionen

um Syrien. Man betrachtete den Konflikt
sehr bald als geopolitisches Problem und
nicht mehr als Problem der Bevölkerung
vor Ort. Das ist eine moralisch kaum
noch zu vertretende egoistische Haltung
des Westens.

Ist diese historische Chance definitiv
vorbei? Was ist jetzt von aussen noch möglich?

Ich weiss es nicht mehr. Für Tunesien
zeichnen sich immerhin positive
Entwicklungen ab. Aber wie adäquat auf
Syrien oder auf Jemen zu reagieren ist,
Länder, in denen es nun gescheiterte
Gesellschaften ohne jeden Konsens gibt
- ich muss gestehen, ich weiss es im
Moment nicht.

Wir nehmen die Konflikte in der
arabischen Welt stark als Auseinandersetzung

zwischen voneinander scharf
getrennten säkularen und religiösen Kräften

wahr. Wo sehen Sie innerhalb der
islamischen Welt, der arabischen
Gesellschaften ideologische Brücken? Wo gibt
es religiöse Kräfte, die offen sind für
Gerechtigkeit, Gleichheit und Demokratie?

185



Das islamische Feld hat sich ja sehr

differenziert. Der Mainstream in der
islamischen Öffentlichkeit hat ein ganz
starkes wertkonservatives Potenzial
entwickelt, eine schon fast rechtspopulistische

Haltung etwa der Muslimbrüder
in Ägypten. Diese Beschränkung des

Islams ist für viele in der arabischen Welt
sehr betrüblich. Journalistinnen,
Angehörige freier Berufe, zunehmend mehr
Menschen tendieren nun aber zu einer
islamisch-säkularen Haltung und wollen

den Säkularismus islamisch-positiv
begründen. Ein religiös neutraler Staat

soll die Koexistenz von Religion und
Gesellschaft schützen.

Daneben gibt es aber grosse
Bevölkerungsgruppen, die den gesellschaftlichen

Konsens nicht mehr stützen. Sie

stehen draussen, das sind in Ägypten
vielleicht 40 Prozent, in Syrien 25

Prozent, in Tunesien zehn Prozent der
Menschen, die nicht mehr darüber nachdenken,

ob sie Teil einer Gesellschaft sind.

Für sie spielt das Islamische die Rolle

einer Neubegründung von Normen und

Ordnungen, in denen sie leben. Stadtteile

in Alexandria oder in Kairo
funktionieren so. Der Staat hat momentan keine

Chance mehr, sie zu integrieren. Wie
das zu rekonstruieren ist, vermag ich

nicht mehr zu sagen. Ein wesentliches

Moment dabei wäre, was am 1. Mai erinnert

wird: Der soziale Fortschritt muss
auch ein materieller Fortschritt sein für
die Bevölkerung, ein Zugewinn an

Lebensqualität, an sozialer Sicherheit, an

gesellschaftlichen Möglichkeiten: sich,

banal ausgedrückt, nicht nur einmal im
Monat einen Hamburger kaufen zu können,

was für vierzig Prozent der Ägypterinnen

gilt, sondern vielleicht fünf Mal.
Wenn die Leute mehr Lebensqualität
erfahren und erleben könnten, dass die
soziale Sicherung etwa bei Arbeitslosigkeit

nicht nur durch die Familie gewährleistet

werden muss, sondern durch den

Staat, würde das Fesseln sprechen. Ich
kenne einen jungen arbeitslosen Ägypter,

der eine Frau heiraten will, die seine

Familie nicht mag: «Wenn du sie heiratest,

verlierst du unsere Unterstützung.»

Gibt es etwa in Ägypten auch islamische

Ansätze, die an linken Traditionen
anknüpfen, auf Gerechtigkeit zielen und
nicht nur auf die Freiheit des Konsums

im Kapitalismus?
In den siebziger Jahren bis in die

achtziger Jahren hinein war ein grosser Teil

dessen, was wir Islamismus nennen, im
Grunde von einer islamisch-sozialistischen

Perspektive geprägt. Man hatte

ähnliche utopische Vorstellungen wie in
der alten sozialistischen Tradition, nur
waren sie, wie in einem christlichen
Sozialismus, durch religiöse Werte
bestimmt. Diese Wertordnung war zwar

aus christlicher Perspektive immer wieder

auch merkwürdig, weil sich
bestimmte Ordnungsvorstellungen
durchsetzten, mit denen man nicht zurecht

kam. Mit dem Utopieverlust der achtziger

und neunziger Jahre ist diese von

aussen betrachtet linke Tendenz völlig
zugrunde gegangen, der Wertkonservatismus

hat sich durchgesetzt. Heute gibt

es, gerade in der Enttäuschung von den

Muslimbrüdern, die Bereitschaft, sich zu

«sozialdemokratisieren», eine Art
sozialdemokratischer Perspektive zu
begründen, die islamisch genährt und
geschöpft wird. Bei manchen Denkern und

Kommentatoren in Ägypten findet eine

aus der islamischen Werthaltung heraus

begründete soziale Marktwirtschaft
zunehmend Zustimmung.

Eröffnet das Perspektivenfür neue Bündnisse,

in denen man nicht mehr in erster

Linie über die Religion spricht und streitet,

sondern über die eigentlichen
gesellschaftlichen Konflikte?

Solche Debatten sind schon längst da,

im Augenblick gerade mit dem Schlagwort

der Sozialdemokratisierung. Der

alte Sozialismus klingt im Arabischen als

Begriff schrecklich und altbacken, vom

Staat usurpiert. Neue Debatten ranken

sich um eine sozialdemokratische Zu-

186



kunft der Gesellschaft. Zentral ist derzeit

die Frage der Privatisierungen und
der Staatseinnahmen, weil die Budgets
der meisten Staaten über die Renten der
Bodenschätze gespiesen werden und
nicht durch Steuereinnahmen. Soll man
nun Staatseigentum privatisieren und
dadurch Private stärker an der
Ökonomie beteiligen, was auch neue
Besteuerungsmöglichkeiten für den Staat
schafft? Das wird eine grosse soziale
Debatte werden. Es wäre schön, wenn
diese Debatte breit geführt würde, auch
unter Einbezug des Westens, der ja
teilweise Erfahrung hat, wie man in einer
solchen Phase verhindern kann, dass
sich Oligarchien bilden wie etwa in
Russland.

Zum Schluss würde ich Sie gernepersönlich

fragen: Wie fing alles an? Weshalb

beschäftigen Sie sich mit der arabischen
Welt, dem Islam?

Mein Studium begann mit der
arabischen Sprache. Wenn man arabische
Texte liest, liest man die dortigen
Gesellschaften. Aus der Tradition der siebziger
Jahre, aus einer sozialistischen Haltung
heraus, war ein Text automatisch in seiner

gesellschaftlichen Wirklichkeit
verankert. Ich konnte einen Text immer nur
im Kontext lesen und verstehen. Der
Text war immer ein Hilfsmittel, in die
sozialen Welten hineinzuschauen.

Wie kamen Sie zur Auseinandersetzung
mit religiösen Welten?

Die Texte bilden ja beides ab,
Gesellschaftliches und Religiöses, in der
arabischen Welt also das islamische, aber
auch das christliche Feld. Insofern ist
meine Beschäftigung mit Religion der
Tatsache geschuldet, dass ich mir die
arabische Sprache als Brille aufsetzte
und in die Welt schaute und dabei auch
das Islamische, aber nicht nur das, sah.

Hat diese Brille ihre Wahrnehmungauch
unserer Gesellschaftgeschult und verändert?

Ich glaube schon. Ich war lange Zeit
fehlgeleitet und glaubte, das religiöse
Feld auch in den europäischen Ländern
sei sekundär. Das ist nicht wahr. Wenn
ich aus der arabischen Perspektive auf
Europa schaue, stelle ich fest, dass hier
diese Konkurrenzordnung zwischen
Religion und Gesellschaft genauso existiert

und Bemühungen bestehen, beide
Felder miteinander so zu versöhnen,
dass sie in einem funktionalen Verhältnis

zueinander stehen. Von aussen gesehen

scheint das religiöse Feld viel prominenter,

als wenn man selbst im Alltag
drin steckt.

Hatsich Ihrepersönliche Position gegenüber

Religion verschoben?
Meine säkulare Haltung blieb bestehen.

Vielleicht hat sich meine Wertschätzung

des religiösen Feldes ein wenig
verändert. Ich habe gesehen, dass das

Religiöse mehr ist als nur Frömmigkeit in
der Kirche. Das religiöse Feld trägt durch
seine moralisch-ethische Tendenz
erheblich zur Integration der Gesellschaft
bei. Eine Gesellschaft, die der Werthaltung,

der Moral kein eigenständiges Feld
zuweist, sondern behauptet, dass alles

nur auf der Grundlage der Vernunft
moralisch sei, also rein kantianisch, funktioniert

nicht. Es muss eine Wertebindung
existieren, die die Menschen in grossen
Kollektiven zusammenführt, denn nicht
neunzig oder hundert Prozent der
Bevölkerung sind kantianisch gebildet
oder in der Lage, allein auf der Grundlage

der Vernunft eine ethische, eine
moralische Haltung zu entwickeln. Aber die
Gesellschaft muss hundert Prozent der

Bevölkerung integrieren. Dazu leisten
die Religionen einen wichtigen Beitrag.
Das können auch Musliminnen hier
positiv in Wert setzen und selbstbewusst

sagen: «Wir wollen an der Integration als

religiöse Akteure produktiv teilnehmen.»

Herzlichen Dank für dieses spannende
Gespräch.

187


	Religion und Gesellschaft als Zwillingspaar : Gespräch

